
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 97 (2017)

Heft: 1050

Artikel: Was ist eine gute Weltanschauung?

Autor: Ferber, Rafael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

Was ist
eine gute

Weltanschauung?
Ein Versuch.

von Rafael Ferber

Der ursprüngliche Titel dieses Essays1 lautete: Was ist eine

gute Religion? Da aber Religion offensichtlich ein polarisierendes

Reizwort ist und ich als Philosoph nicht den Eindruck
erwecken möchte, ein religiöses Bekenntnis abzugeben, habe ich
den umfassenderen Begriff «Weltanschauung» gewählt. Zu

Weltanschauungen gehören alle irgendwie synthetischen, also

mehrere Elemente unter einer Leitidee zu einem Ganzen
verbindenden Stellungnahmen zur Welt. Dazu dürfen wir den Marxismus,

den Nationalsozialismus und zahlreiche andere Ismen zählen,

ausserdem Philosophien im engeren Sinne, etwa der heute

dominierende philosophische Materialismus und Naturalismus
und der ethische Utilitarismus, aber auch Religionen. Da

Weltanschauungen wie der Marxismus und Nationalsozialismus
vorwiegend dem letzten Jahrhundert angehören und Philosophien
im engeren Sinne nur einen kleinen Kreis von Menschen interessieren,

ist ein Blick auf die religiösen Weltanschauungen
lohnend. Sie betreffen weiterhin Millionen von Menschen direkt, in

Europa insbesondere die abrahamitischen Religionen: Judentum,

Christentum und Islam.

Rafael Ferber
ist emeritierter Professor für Philosophie an der Theologischen
Fakultät der Universität Luzern.

I.

Religion hat es, zumindest aus der Aussenperspektive, zuerst
mit dem Nichtevidenten zu tun. Schon der Sophist Protagoras (5.

Jh. v. Chr.) sprach von der «Nichtwahrnehmbarkeit», «Undeut-

lichkeit» oder «Unoffenbarkeit» der Götter: «Über die Götter

allerdings habe ich keine Möglichkeit zu wissen, weder dass sie sind

noch dass sie nicht sind, noch wie sie etwa an Gestalt sind; denn

vieles gibt es, was das Wissen hindert: die Nichtwahrnehmbarkeit
und dass das Leben des Menschen kurz ist.» Religion zeigt also

den Umgang mit etwas, das nicht unmittelbar sinnlich
wahrnehmbar ist. Zwar wird diese Undeutlichkeit aus der Innenansicht
des Religiösen gerne bestritten. So schreibt Paulus: «Denn das

Unsichtbare an ihm wird von der Schöpfung der Welt her an seinen

Werken im geistigen Erfassen ersehen, damit sie keine Entschul-

20





POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

«Es liesse sich also sagen,
dass Religion die Vulgata,
Volksausgabe oder populäre
Fassung der philosophischen
Metaphysik ist.»
Rafael Ferber

digung haben, deshalb, weil sie Gott zwar kannten, ihm aber doch

nicht als Gott Ehre oder Dank erwiesen, [...]»2 Der Zugang zu Gott

ist aber auch hier nicht unmittelbar, sondern bleibt mittelbar,
insofern sein unsichtbares Wesen an den Werken zu sehen ist. Die

Unsichtbarkeit Gottes ist damit von vorneherein zugestanden.
Ein zweites Charakteristikum der Religion widerstreitet

jedoch der Undeutlichkeit und Verhüllung: Religion zeigt sich in
Interaktion und Kommunikation, und zwar einerseits zwischen

Menschen, andererseits aber auch zwischen Menschen und
übermenschlichen Wesen. Religion ist insofern «kulturell geprägte
Interaktion mit kulturell postulierten übermenschlichen Wesen».3

Häufig werden diese übermenschlichen Wesen dazu benutzt, um
durchaus menschliche Interessen wahrzunehmen. Paradox pointiert

liesse sich sagen, dass Religion ein sehr deutlicher Umgang
mit Undeutlichem ist.

Der Religion eignet drittens im Unterschied zu anderen sozialen

Tätigkeiten ein besonderer Ernst. Der protestantische Theologe

Paul Tillich (1886-1965) sprach von einem «ultimate
concern»,4 also von etwas, was uns letztlich, d.h. auch unbedingt,
angeht. Hierin unterscheidet sich Religion in signifikanter Weise

von anderen Formen der Kommunikation, vor allem vom Spiel
und von der Kunst, die zwar auch mit Ernst betrieben werden

mögen, aber vielleicht nicht mit diesem grössten Ernst wie die

Religion, für deren Ausübung Menschen schwere Nachteile in Kauf zu
nehmen bereit waren, bis zur Aufopferung des eigenen Lebens.

Allerdings sind bekanntlich im Namen der Religion auch schwere

Verbrechen begangen worden, wie nicht nur die Kreuzzüge,
sondern auch jüngst wieder Selbstmordattentate und Terroranschläge

beweisen.

Zusammenfassend liesse sich die Formel prägen: Religion ist
ein deutlicher und häufig öffentlicher Umgang mit einer undeutlichen

Realität, die gleichwohl von letztem Anspruch und letzter

Bedeutung ist. Das heisst auch: Lächerlichkeit und Verspottung
verträgt Religion nicht. Religion ist also etwas, was dem Leben

erst einen letzten Sinn gibt. Religion gibt die Antwort auf den Sinn
des Lebens oder die Zweckursache des Lebens: die sogenannte
«Ursache der Ursachen».5

Nun ist die so charakterisierte Religion etwas eigentümlich
Menschliches, das auch die höchstentwickelten Tiere - die

Menschenaffen, d.h. Bonobos, Gorillas, Schimpansen und Orang-
Utans - nicht haben. Der Gegenstand dieses ultimate concern ist
ebenfalls ein Gegenstand der Metaphysik. Metaphysik können wir
hier mit Aristoteles als «gesuchte Wissenschaft»6 von dem, was

jenseits der Physik ist, d.h. als die gesuchte Wissenschaft vom Un-
oder Übersinnlichen, verstehen. Aristoteles nennt sie auch

«Weisheit»,7 «Erste Philosophie»,8 gelegentlich auch «Theologie».9

Es liesse sich also sagen, dass Religion die Vulgata,
Volksausgabe oder populäre Fassung der philosophischen Metaphysik
ist. Letztere stellt Fragen nach dem Woher, dem Was und dem

Wohin.

22



SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017 POLITIK & WIRTSCHAFT

Die ehrliche Antwort auf diese Fragen, insbesondere auf die

Fragen nach dem Woher und dem Wohin, ist wohl: Wir sind zwar
alle zusammen da, aber wir wissen nicht, woher wir kommen und
wohin wir gehen. Hier unterscheidet sich der Agnostiker vom
Religiösen: letzterer glaubt, eine Antwort auf diese Fragen zu haben.

Sie lautet: wir kommen aus einer letzten Wirklichkeit, wir sind in
gewissem Sinne jetzt schon mit dieser letzten Wirklichkeit
verbunden, und als alternde Menschen gehen wir auf sie zu. Der

Agnostiker dagegen schweigt dazu. Was bedeutet aber «gut» im

Zusammenhang mit einer wie auch immer gearteten Weltanschauung,

sei sie nun religiös oder agnostisch?

II.
Wenn wir von guter Weltanschauung sprechen, so kann

damit eine instrumenteile oder eine absolute Bedeutung von «gut»

gemeint sein. Eine absolute Bedeutung ist auch eine intrinsische
oder innere. Das bedeutete: eine gute Religion muss vernünftig
sein, um gut zu sein. Freilich ist auch das Wort «vernünftig» alles

andere als eindeutig. Holen wir dazu etwas weiter aus:

Weltanschauungen lassen sich auch, um einen Terminus von John Rawls

(1921-2002) zu verwenden, als «umfassende Lehren» oder

«comprehensive doctrines» bezeichnen. Eine «comprehensive
doctrine» oder eine «comprehensive view», so Rawls, «schliesst

Auffassungen dessen ein, was in einem Leben wertvoll ist, Ideale des

persönlichen Charakters wie auch von persönlichen und
gesellschaftlichen Verbindungen».10 Sie wiederum kann teilweise
umfassend oder vollumfassend sein. Teilweise umfassend wären
heute verbreitete «comprehensive views» oder Weltanschauungen

wie der Liberalismus und Feminismus. Wenn eine «comprehensive

view» oder Weltanschauung vollumfassend ist, kann sie

uns zusätzlich auch die Fragen nach dem Woher und dem Wozu
des Lebens beantworten.

Teilweise und vollumfassende Lehren überhaupt können
allerdings vernünftig oder unvernünftig sein. Vernünftig ist aber

nicht schon dasselbe wie rational. Ein Verhalten mag rational,
muss aber deswegen noch nicht vernünftig sein. So mag es rational

sein, Seen leerzufischen, aber es ist nicht vernünftig; ebenso

mag es rational sein, möglichst rasch viel Geld zu machen, aber ist
es immer vernünftig? Rationalität ist also der möglichst
geschickte Einsatz von Mitteln zu einem bestimmten Zweck oder

zur Effizienzsteigerung der Mittel; Vernünftigkeit bezieht aber

auch den Zweck in den Radius der Vernunft ein. Vernünftigkeit
hat also eine moralische Konnotation, die blosse Zweckmittelrationalität

noch nicht hat.
So können wir als Erstes sagen: Eine gute Religion muss nicht

nur rational, sondern auch vernünftig sein, d.h. sie muss nicht nur
für mich gut sein, sondern auch die Interessen anderer Menschen

miteinbeziehen. Da sich die Weltreligionen, insbesondere aber

das Christentum und auch der Islam, grundsätzlich an alle
Menschen richten, können wir sagen: Eine gute Religion im Sinne

einer «vernünftigen» darf keine Menschen töten, krankmachen

oder aufgrund eines zufälligen Merkmals - wie des Geschlechts,

der Rasse, einer Behinderung oder sexuellen Orientierung -
ausschlössen oder diskriminieren. Eine Religion also, die Menschen

aufgrund eines Merkmales, für das sie nichts können, aus-

schliesst, widerspricht der menschlichen Vernunft oder Vernünftigkeit,

so wie ich sie soeben dargelegt habe.

Daraus ergibt sich eine zweite Anforderung an eine gute, d.h.

vernünftige, Religion. Zur menschlichen Vernunftfähigkeit
gehört die Fähigkeit, Gründe geben und empfangen zu können.
Gründe sind nicht dasselbe wie Ursachen. Ursachen sind etwas

Physisches oder Psychisches, Gründe dagegen sind, wie ich sagen

würde, etwas Semantisches. Sie gehören einer anderen Welt
neben derjenigen der physischen und psychischen Tatsachen, nämlich

der semantischen, an. Gründe zu geben und zu empfangen
macht uns unabhängig von einer sozialen Autorität und abhängig

von einer epistemischen, deren Urheber ich - der Begründende -
selber bin. Wenn nun eine Religion vernünftig ist, so muss ich sie

mit Erreichen des Erwachsenenalters mit Gründen selber wählen

oder, wenn ich bereits in ihr aufgewachsen bin, mit Gründen aus

ihr austreten können. Ich darf nicht durch Ursachen, d.h. physische

oder psychische Gewalt, gezwungen werden, in ihr zu bleiben.

Da Religionen auch Glücks- oder Heilsversprechen enthalten,

darf ich auch nicht zu meinem Glück gezwungen werden. Das

heisst also: Jedermann darf sich zu jedem religiösen Glauben -
aber auch zum Atheismus und Agnostizismus - bekennen und
den entsprechenden Gottesdienst oder auch keinen Gottesdienst

ausüben oder besuchen, ohne irgendwelche rechtlichen oder

politischen Nachteile zu erfahren, selbstverständlich innerhalb der

Schranken der öffentlichen Ordnung und ohne damit andere

Grundrechte zu verletzen. Eine gute, d.h. vernünftige, Religion

muss also Religionsfreiheit gestatten, soweit die Ausübung der

Religionsfreiheit nicht die staatlich geregelte Ordnung stört.
Zuletzt muss eine gute, d.h. auch vernünftige, Religion die gut

bestätigten Resultate zumindest der Natur- und Geisteswissenschaften

anerkennen. Sie muss z.B. die Resultate der Darwin'sehen
Theorie respektieren, aber sie auch mit ihren eigenen
Schöpfungsgeschichten in Einklang bringen können, etwa indem sie

diese allegorisch deutet. Eine Religion also, die den Kreationismus
oder Neokreationismus lehrt, kann keine gute Religion sein.

Ebenso muss sie die in einem langen Prozess etablierten Resultate

der philologischen Forschung würdigen."

III.
Das Postulat der Vernünftigkeit, das ich an eine gute religiöse

Weltanschauung stelle, ordnet die abrahamitischen Religionen,
die im Zeitraum von etwa 800 v. Chr. bis 600 n. Chr. entstanden

sind, in den Kontext der Neuzeit ein. Die Neuzeit und die ihr
folgende Aufklärung lassen sich u.a. durch das Aufkommen der

Naturwissenschaften, der historisch-kritischen Theologie und nicht
zuletzt durch die Erklärung der Menschenrechte charakterisieren,

wie sie 1789 durch die französische Nationalversammlung

23



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

«Eine gute Religion
muss nicht nur rational,
sondern auch
vernünftig sein.»
Rafael Ferber

gefordert wurden. Gleichwohl ist mit diesen Minimalanforderungen

eine gute religiöse Weltanschauung noch nicht erschöpft.
Eine gute Weltanschauung muss schliesslich nicht nur intrinsisch

gut und d.h. vernünftig sein. Sie muss instrumented, also auch für
mich selber gut sein - zur Erfüllung meines Lebenssinnes. Wann

ist eine Religion aber für mich selber gut?

Wahrscheinlich, wenn sie das letzte Gute, eben den Sinn des

Lebens und damit auch den meines eigenen, mir zu verdeutlichen

vermag. Hier muss auf ein Faktum aufmerksam gemacht werden,
das sich trotz aller Fortschritte der Wissenschaften uns heute

noch aufdrängt: Es gibt keine wissenschaftlich verbindlichen
Antworten auf die letzten Fragen wie «D'où venons-nous?» oder «Où

allons-nous?» oder «Was kommt nach meinem Tode?».12

Insbesondere gibt es keine wissenschaftlich verbindliche Antwort auf
die Frage nach dem Sinn oder Zweck des Lebens; sogar der Sinn

der Frage nach dem Sinn ist in der Philosophie umstritten, nämlich

ob dieser Sinn externalistisch oder internalistisch zu verstehen

sei, d.h. ob er vorgegeben sei oder von mir konstruiert werde.

Hier gilt wohl immer noch, dass es einen vernünftigen, d.h. auf
Gründen beruhenden, Dissens gibt.

Es scheint sogar ein empirisches Gesetz zu sein, dass

Menschen zu Meinungsverschiedenheiten hinsichtlich dieser letzten

Fragen gelangen. John Rawls ging so weit zu behaupten, dass ein

andauernder, von allen geteilter Konsens hinsichtlich einer

umfassenden, religiösen, philosophischen oder moralischen Lehre

nur durch repressiven Gebrauch der Staatsgewalt aufrechterhalten

werden kann.13 Rawls nennt dies «the fact of oppression».14

Zwar ist dieses «fact of oppression» «nur» eine empirisch gut
bestätigte Tatsache, d.h. eine Tatsache, die in der Zukunft widerlegt
werden kann. Es bleibt jedoch schwer vorstellbar, dass sich in den

nächsten Jahren oder Jahrzehnten eine Weltanschauung oder

Religion, geschweige denn eine metaphysische Theorie auf der ganzen

Welt, oder auch nur in Europa oder der Schweiz, durchsetzen

wird. Empirisch gesehen, finden wir einen Pluralismus von religiösen

Weltanschauungen vor. Empirisch gesehen, haben wir das

«Faktum» eines (vernünftigen) «Pluralismus». Der Grund dafür ist
neben dem erwähnten Faktum eines vernünftigen Dissenses, dass

religiöse Weltanschauungen es sehr wohl auch mit Lebensformen

und Kult zu tun haben, und diese lassen sich nicht einfach
fusionieren. So z.B. ergibt bereits eine Verschmelzung des römisch-katholischen

mit dem byzantinischen Messritus, die ja beide christlich

sind, eine Kakophonie, noch grösser wäre der Missklang,
wenn aus demselben Gotteshaus die Kirchenglocken und der Ruf

des Muezzin ertönen würden, wiewohl es sehr wohl Gebetsstätten

für alle Konfessionen gibt - ein Gedanke, der bereits im Alten
Testament geäussert wurde: «Mein Haus wird ein Haus des Gebets für
alle Völker genannt.»15 Die verschiedenen Religionen mögen
vielleicht Spiegel sein, in denen sich das objektiv Gute oder die «Idee

des Guten» oder der letzte Sinn spiegelt. Sie ergeben sozusagen
aus ihrer zeitlichen, räumlichen und kulturellen Beschränktheit
einen Ausblick aufs Absolute. Wie aber lassen sich nun diese

verschiedenen Spiegel bewerten?

Ein Ranking der Religionen ist aber so schwierig, wie es

schwierig ist, verschiedene Metaphysiken oder sogar menschliche

24



SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017 POLITIK & WIRTSCHAFT

Lebensformen zu bewerten und in eine Rangordnung zu bringen.
Es sind zu viele Faktoren und Interessen, die zu berücksichtigen
wären, um z.B. nur schon zwinglianische oder römisch-katholische

Aussagen zur Person von Jesus Christus und dem «letzten
Abendmahl» - geschweige denn jüdische oder sogar muslimische

-, verschiedene Jenseitsvorstellungen oder auch nur schon

Bestattungsrituale in eine verbindliche Rangordnung zu bringen.
Schwerlich gibt es auch einen unparteiischen Beobachter und
Richter. Wer immer eine Religion innerhalb der vernünftigen
Religionen kritisiert, müsste zudem sagen können, was für eine bessere

Alternative er anzubieten hätte, und wird dabei sehr schnell

auf ganz praktische «Umsetzungsschwierigkeiten» stossen.

Schluss

Eine gute Weltanschauung oder Religion muss nicht nur
vernünftig sein, sondern auch froh machen, da sie uns den Sinn des

Lebens zeigt. Doch was uns letztlich froh oder wenigstens manchmal

froh macht, das ist wohl nur temporär, lokal, provinziell und

individuell, eben perspektivisch, zu bestimmen, wie sich denn
auch die menschliche Suche nach dem wirklich und nicht nur
scheinbar Guten16 oder dem wirklichen Sinn zwar auch in
Gemeinschaft, aber doch individuell vollzieht.

Oder vereinfacht gesagt: Eine gute Antwort auf die letzten
Fragen muss wohl jeder für sich finden. Für meine Person läse sich

das in etwa so: Woher kommen wir? 1899 hat sich mein Urgross-
vater mütterlicherseits entschlossen, aus Grossdietwil im Luzerner

Hinterland nach Luzern zu ziehen; 1932 gründete sein Sohn,

mein Grossvater, an der Hirschmattstrasse 28 ein Lebensmittelgeschäft,

das Safranhus; ungefähr zur gleichen Zeit las ein
Deutscher, mein Vater, eine Schrift: «Kleine Reise nach Luzern». Am
8. Dezember 1942 machte er erstmals diese Reise: Nach 55 Monaten

Dachau wurde er am 24. Oktober 1942 aus dem Konzentrationslager

in das Infanterieersatzbataillon 19, III. Kp. der deutschen

Wehrmacht (zwecks Minensuche in Nordafrika) überstellt: «Montag,

den 23.11.42, anlässlich einer Filmvorführung, welche im
Verband des Bat. durchgeführt wurde, welche aber in der Stadt Héri-

court stattfand, habe ich mich in der Dunkelheit von der Truppe
entfernt und habe die Nacht in den Wäldern verbracht.»17 Nach

einer weiteren Nacht in den Wäldern überschritt er am 25.
November 1942 zwischen 18.00 und 19.00 Uhr illegal die Schweizer

Grenze. In Boncourt wurde er vom Zollposten angehalten und ins

Bezirksgefängnis von Porrentruy verbracht. Als Grund für seine

Flucht gab er an: «Antinationalsozialist, ich wollte nicht für ein
Land kämpfen, das meine Weltanschauung bekämpft.» Am 8.

Dezember 1942 wurde er vom Bezirksgefängnis Porrentruy in ein
Luzerner Gefängnis zur Einvernahme «spediert». In Luzern blieb

er bis zum 18. Januar 1943- Einvernommen wurde er von einem Dr.

H. v. Segesser (1908-1983), der an die Polizeiabteilung des Eidg.

Justiz- und Polizeidepartementes schreibt: «Unsere Einvernahme

ist abgeschlossen und der Mann steht Ihnen wieder zur Verfügung.

/ Der E. [Einvernommene] macht einen intelligenten und

seriösen Eindruck. Er fügte sich stets bereitwilligst allen unseren

Verfügungen. Er ist genügsam und bescheiden und trägt sein Los

mit vorbildlicher Haltung.»18 Auf diesen Bericht hin wurde seine

Ausschaffung wie folgt beurteilt: «Seine Ausschaffung ist zurzeit
nicht tunlich.»19 «Walter Ferber wird bis auf weiteres interniert.»20

Nach Kriegsende zog mein Vater wieder nach Deutschland und

heiratete dort meine Mutter, eine Luzernerin, die ihm dorthin
gefolgt war. 1953 zogen meine Eltern Walter und Elisabeth Ferber-

Ambühl von Deutschland wieder nach Luzern; 1955/56 ging ich
dort in den Kindergarten.

Also vielleicht doch eher: Woher kommen wir? Aus dem

Kindergarten! Und: Wer oder was sind wir? Menschen unter Umständen,

aber in jedem Fall Freunde Luzerns. Und wohin gehen wir?
Zum Apéro und dann in eine hoffentlich - auch weltanschaulich

- gute Zukunft. <

1 Der vorliegende Text ist eine für diese Zeitschrift redaktionell bearbeitete und
aktualisierte Version der Abschiedsvorlesung, die in «Studia Philosophica», 75
(2016), S. 205-217 erschienen ist.
2 Rom. 1,20-21, Übersetzung von Walter Burkert und der Zürcher Bibel.
3 Melford E. Spiro: Religion: Problems of Definition and Explanation. In:
Anthropological Approaches to the Study of Religion. Hrsg. von Michael Banton.
London: Tavistock, 1971.
4 Paul Tillich: Theology of Culture. Hrsg. von Robert C. Kimball. Oxford: Oxford
University Press, 1959.
5 Summa Theologiae I, quaestio 5, a. 2 ad l: «Ad primum ergo dicendum quod
Dionysius déterminât de divinis nominibus secundum quod important circa Deum
habitudinem causae, nominamus enim Deum, ut ipse dicit, ex creaturis, sicut
causam ex effectibus. Bonum autem, cum habeat rationem appetibilis, importât
habitudinem causae finalis, cuius causalitas prima est, quia agens non agit nisi
propter finem, et ab agente materia movetur ad formam, unde dicitur quod finis
est causa causarum. Et sic, in causando, bonum est prius quam ens, sicut finis
quam forma, et hac ratione, inter nomina significantia causalitatem divinam,
prius ponitur bonum quam ens. [...]».
6 Vgl. Metaph., 1. Buch, 2. Abschnitt, 982a4; 2. Buch, 1. Abschnitt, 995a24; 3. Buch,
1. Abschnitt, 995ai4.
7 Metaph., 1. Buch, 1. Abschnitt, 982a2; Metaph., 1. Buch, 2. Abschnitt, 982a6;
Metaph., 2. Buch, 2. Abschnitt, 99öb9-
8 Metaph., 6. Buch, 1. Abschnitt, I026a24,1026a30.
'Ebd. 1026al9.
10 John Rawls: Political Liberalism. New York: Columbia University Press, 1993.
Zitiert nach: Political Liberalism, with a new introduction and the «Reply to
Habermas». New York: Columbia University Press, 1996.
11 Sie muss z.B. anerkennen, dass die Bücher des Pentateuch (1. bis 5- Buch Mose)
nicht eine historisch fixierbare Person, nämlich Moses, als den inspirierten
Verfasser haben, sondern mehrere. Sie darf also nicht, wie es die Kirchenväter
Augustinus und Thomas von Aquin getan haben - und es bis heute fundamentalistische

Leser tun -, diese Texte sozusagen als das unmittelbare Wort Gottes
auffassen. Analoges gilt vom Koran.
12 Vgl. dazu weiterführend: Anton Hügli: Über die Aktualität der Religionsphilosophie

von Karl Jaspers. Die Transzendenz ist allen gleich fern. In: NZZ,
19.12.2015.
13 Vgl. Rawls: Political Liberalism. «A continuing shared understanding on one
comprehensive religious, philosophical, or moral doctrine can be maintained only
by the oppressive use of state power.» / «With unreasonable doctrines, and with
religions that emphasize the idea of constitutional authority, we may think
the text correct; and we may mistakenly think there are exceptions for other
comprehensive views. The point of the text is: there are no exceptions.»
14 Ebd, S. 37.
15Jesaja56, 6-7.
16 Vgl. Platon, Resp. 505dl.
17 Abhörungsprotokoll der Heerespolizei der Schweizerischen Armee, Det.
Porrentruy vom 26.11.1942. Ich danke Frau Christine Lauener, Schweizerisches
Bundesarchiv, dafür, dass Sie mir diese Dokumente zur Verfügung gestellt
und die Publikationserlaubnis erteilt hat.
18 N. S. 1 /Ter. Kdo. 8, No. 2024, vom 15.1.43 mit handschriftlichem Verweis auf
N.6516.
" Verfügung: Ref. Nr. N. 6516 WS des Chefs der Polizeitabteilung des Eidg.
Justiz- und Polizeidepartementes vom 22. Januar 1943.
20 Ebd.

25


	Was ist eine gute Weltanschauung?

