Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 97 (2017)
Heft: 1050
Artikel: Was ist eine gute Weltanschauung?
Autor: Ferber, Rafael
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

(g

aS 1St

elne gute

elt-
anschauung?

Ein Versuch.

von Rafael Ferber

er urspriingliche Titel dieses Essays* lautete: Was ist eine
D gute Religion? Da aber Religion offensichtlich ein polarisie-
rendes Reizwort ist und ich als Philosoph nicht den Eindruck er-
wecken mochte, ein religioses Bekenntnis abzugeben, habe ich
den umfassenderen Begriff «Weltanschauung» gewdihlt. Zu
Weltanschauungen gehoren alle irgendwie synthetischen, also
mehrere Elemente unter einer Leitidee zu einem Ganzen verbin-
denden Stellungnahmen zur Welt. Dazu diirfen wir den Marxis-
mus, den Nationalsozialismus und zahlreiche andere Ismen zdh-
len, ausserdem Philosophien im engeren Sinne, etwa der heute
dominierende philosophische Materialismus und Naturalismus
und der ethische Utilitarismus, aber auch Religionen. Da Welt-
anschauungen wie der Marxismus und Nationalsozialismus vor-
wiegend dem letzten Jahrhundert angehdren und Philosophien
im engeren Sinne nur einen kleinen Kreis von Menschen interes-
sieren, ist ein Blick auf die religidsen Weltanschauungen loh-
nend. Sie betreffen weiterhin Millionen von Menschen direkt, in
Europa insbesondere die abrahamitischen Religionen: Juden-
tum, Christentum und Islam.

20

Rafael Ferber

ist emeritierter Professor fiir Philosophie an der Theologischen
Fakultédt der Universitédt Luzern.

Religion hat es, zumindest aus der Aussenperspektive, zuerst
mit dem Nichtevidenten zu tun. Schon der Sophist Protagoras (5.
Jh. v. Chr.) sprach von der «Nichtwahrnehmbarkeit», «Undeut-
lichkeit» oder «Unoffenbarkeit» der Gotter: «Uber die Gotter al-
lerdings habe ich keine Moglichkeit zu wissen, weder dass sie sind
noch dass sie nicht sind, noch wie sie etwa an Gestalt sind; denn
vieles gibt es, was das Wissen hindert: die Nichtwahrnehmbarkeit
und dass das Leben des Menschen kurz ist.» Religion zeigt also
den Umgang mit etwas, das nicht unmittelbar sinnlich wahr-
nehmbar ist. Zwar wird diese Undeutlichkeit aus der Innenansicht
des Religiosen gerne bestritten. So schreibt Paulus: «Denn das Un-
sichtbare an ihm wird von der Schopfung der Welt her an seinen
Werken im geistigen Erfassen ersehen, damit sie keine Entschul-



sters s

s
BY-SA'4.0,

e

-

e
3




POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

«Es liesse sich also sagen,
dass Religion die Vulgata,
Volksausgabe oder populare
Fassung der philosophischen

Metaphysik ist.»

Rafael Ferber

digung haben, deshalb, weil sie Gott zwar kannten, ihm aber doch
nicht als Gott Ehre oder Dank erwiesen, [...]»* Der Zugang zu Gott
ist aber auch hier nicht unmittelbar, sondern bleibt mittelbar, in-
sofern sein unsichtbares Wesen an den Werken zu sehen ist. Die
Unsichtbarkeit Gottes ist damit von vorneherein zugestanden.

Ein zweites Charakteristikum der Religion widerstreitet je-
doch der Undeutlichkeit und Verhiillung: Religion zeigt sich in
Interaktion und Kommunikation, und zwar einerseits zwischen
Menschen, andererseits aber auch zwischen Menschen und iiber-
menschlichen Wesen. Religion ist insofern «kulturell geprigte In-
teraktion mit kulturell postulierten iibermenschlichen Wesen».3
Hiufig werden diese iibermenschlichen Wesen dazu benutzt, um
durchaus menschliche Interessen wahrzunehmen. Paradox poin-
tiert liesse sich sagen, dass Religion ein sehr deutlicher Umgang
mit Undeutlichem ist.

Der Religion eignet drittens im Unterschied zu anderen sozia-
len Tétigkeiten ein besonderer Ernst. Der protestantische Theo-
loge Paul Tillich (1886 —1965) sprach von einem «ultimate con-
cern»,* also von etwas, was uns letztlich, d.h. auch unbedingt, an-
geht. Hierin unterscheidet sich Religion in signifikanter Weise
von anderen Formen der Kommunikation, vor allem vom Spiel
und von der Kunst, die zwar auch mit Ernst betrieben werden mo-
gen, aber vielleicht nicht mit diesem grossten Ernst wie die Reli-
gion, fiir deren Ausiibung Menschen schwere Nachteile in Kauf zu
nehmen bereit waren, bis zur Aufopferung des eigenen Lebens.

22

Allerdings sind bekanntlich im Namen der Religion auch schwere
Verbrechen begangen worden, wie nicht nur die Kreuzziige, son-
dern auch jiingst wieder Selbstmordattentate und Terroran-
schldge beweisen.

Zusammenfassend liesse sich die Formel priagen: Religion ist
ein deutlicher und héufig 6ffentlicher Umgang mit einer undeut-
lichen Realitit, die gleichwohl von letztem Anspruch und letzter
Bedeutung ist. Das heisst auch: Lacherlichkeit und Verspottung
vertriagt Religion nicht. Religion ist also etwas, was dem Leben
erst einen letzten Sinn gibt. Religion gibt die Antwort auf den Sinn
des Lebens oder die Zweckursache des Lebens: die sogenannte
«Ursache der Ursachen».’

Nun ist die so charakterisierte Religion etwas eigentiimlich
Menschliches, das auch die hochstentwickelten Tiere — die Men-
schenaffen, d.h. Bonobos, Gorillas, Schimpansen und Orang-
Utans — nicht haben. Der Gegenstand dieses ultimate concern ist
ebenfalls ein Gegenstand der Metaphysik. Metaphysik konnen wir
hier mit Aristoteles als «gesuchte Wissenschaft»® von dem, was
jenseits der Physik ist, d.h. als die gesuchte Wissenschaft vom Un-
oder Ubersinnlichen, verstehen. Aristoteles nennt sie auch
«Weisheit»,” «Erste Philosophie»,® gelegentlich auch «Theolo-
gie».? Es liesse sich also sagen, dass Religion die Vulgata, Volks-
ausgabe oder populdre Fassung der philosophischen Metaphysik
ist. Letztere stellt Fragen nach dem Woher, dem Was und dem
Wohin.



Die ehrliche Antwort auf diese Fragen, insbesondere auf die
Fragen nach dem Woher und dem Wohin, ist wohl: Wir sind zwar
alle zusammen da, aber wir wissen nicht, woher wir kommen und
wohin wir gehen. Hier unterscheidet sich der Agnostiker vom Re-
ligiosen: letzterer glaubt, eine Antwort auf diese Fragen zu haben.
Sie lautet: wir kommen aus einer letzten Wirklichkeit, wir sind in
gewissem Sinne jetzt schon mit dieser letzten Wirklichkeit ver-
bunden, und als alternde Menschen gehen wir auf sie zu. Der Ag-
nostiker dagegen schweigt dazu. Was bedeutet aber «gut» im Zu-
sammenhang mit einer wie auch immer gearteten Weltanschau-
ung, sei sie nun religios oder agnostisch?

II.

Wenn wir von guter Weltanschauung sprechen, so kann da-
mit eine instrumentelle oder eine absolute Bedeutung von «gut»
gemeint sein. Eine absolute Bedeutung ist auch eine intrinsische
oder innere. Das bedeutete: eine gute Religion muss verniinftig
sein, um gut zu sein. Freilich ist auch das Wort «verniinftig» alles
andere als eindeutig. Holen wir dazu etwas weiter aus: Weltan-
schauungen lassen sich auch, um einen Terminus von John Rawls
(1921—-2002) zu verwenden, als «umfassende Lehren» oder «com-
prehensive doctrines» bezeichnen. Eine «comprehensive doc-
trine» oder eine «comprehensive view», so Rawls, «schliesst Auf-
fassungen dessen ein, was in einem Leben wertvoll ist, Ideale des
personlichen Charakters wie auch von personlichen und gesell-
schaftlichen Verbindungen».” Sie wiederum kann teilweise um-
fassend oder vollumfassend sein. Teilweise umfassend wéren
heute verbreitete «comprehensive views» oder Weltanschauun-
gen wie der Liberalismus und Feminismus. Wenn eine «compre-
hensive view» oder Weltanschauung vollumfassend ist, kann sie
uns zusitzlich auch die Fragen nach dem Woher und dem Wozu
des Lebens beantworten.

Teilweise und vollumfassende Lehren iiberhaupt konnen al-
lerdings verniinftig oder unverniinftig sein. Verniinftig ist aber
nicht schon dasselbe wie rational. Ein Verhalten mag rational,
muss aber deswegen noch nicht verniinftig sein. So mag es ratio-
nal sein, Seen leerzufischen, aber es ist nicht verniinftig; ebenso
mag es rational sein, mdglichst rasch viel Geld zu machen, aber ist
es immer verniinftig? Rationalitdt ist also der moglichst ge-
schickte Einsatz von Mitteln zu einem bestimmten Zweck oder
zur Effizienzsteigerung der Mittel; Verniinftigkeit bezieht aber
auch den Zweck in den Radius der Vernunft ein. Verniinftigkeit
hat also eine moralische Konnotation, die blosse Zweckmittelrati-
onalitdt noch nicht hat.

So konnen wir als Erstes sagen: Eine gute Religion muss nicht
nur rational, sondern auch verniinftig sein, d.h. sie muss nicht nur
fiir mich gut sein, sondern auch die Interessen anderer Menschen
miteinbeziehen. Da sich die Weltreligionen, insbesondere aber
das Christentum und auch der Islam, grundsatzlich an alle Men-
schen richten, konnen wir sagen: Eine gute Religion im Sinne ei-
ner «verniinftigen» darf keine Menschen toten, krankmachen

SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017 POLITIK & WIRTSCHAFT

oder aufgrund eines zufélligen Merkmals — wie des Geschlechts,
der Rasse, einer Behinderung oder sexuellen Orientierung — aus-
schliessen oder diskriminieren. Eine Religion also, die Menschen
aufgrund eines Merkmales, fiir das sie nichts konnen, aus-
schliesst, widerspricht der menschlichen Vernunft oder Verniinf-
tigkeit, so wie ich sie soeben dargelegt habe.

Daraus ergibt sich eine zweite Anforderung an eine gute, d.h.
verniinftige, Religion. Zur menschlichen Vernunftfihigkeit ge-
hort die Fdhigkeit, Griinde geben und empfangen zu konnen.
Griinde sind nicht dasselbe wie Ursachen. Ursachen sind etwas
Physisches oder Psychisches, Griinde dagegen sind, wie ich sagen
wiirde, etwas Semantisches. Sie gehoren einer anderen Welt ne-
ben derjenigen der physischen und psychischen Tatsachen, nim-
lich der semantischen, an. Griinde zu geben und zu empfangen
macht uns unabhingig von einer sozialen Autoritdt und abhingig
von einer epistemischen, deren Urheber ich — der Begriindende -
selber bin. Wenn nun eine Religion verniinftig ist, so muss ich sie
mit Erreichen des Erwachsenenalters mit Griinden selber wihlen
oder, wenn ich bereits in ihr aufgewachsen bin, mit Griinden aus
ihr austreten konnen. Ich darf nicht durch Ursachen, d.h. physi-
sche oder psychische Gewalt, gezwungen werden, in ihr zu blei-
ben. Da Religionen auch Gliicks- oder Heilsversprechen enthal-
ten, darf ich auch nicht zu meinem Gliick gezwungen werden. Das
heisst also: Jedermann darf sich zu jedem religiosen Glauben —
aber auch zum Atheismus und Agnostizismus — bekennen und
den entsprechenden Gottesdienst oder auch keinen Gottesdienst
ausiiben oder besuchen, ohne irgendwelche rechtlichen oder po-
litischen Nachteile zu erfahren, selbstverstindlich innerhalb der
Schranken der o6ffentlichen Ordnung und ohne damit andere
Grundrechte zu verletzen. Eine gute, d.h. verniinftige, Religion
muss also Religionsfreiheit gestatten, soweit die Ausiibung der
Religionsfreiheit nicht die staatlich geregelte Ordnung stort.

Zuletzt muss eine gute, d.h. auch verniinftige, Religion die gut
bestétigten Resultate zumindest der Natur- und Geisteswissen-
schaften anerkennen. Sie muss z.B. die Resultate der Darwin’schen
Theorie respektieren, aber sie auch mit ihren eigenen Schop-
fungsgeschichten in Einklang bringen konnen, etwa indem sie
diese allegorisch deutet. Eine Religion also, die den Kreationismus
oder Neokreationismus lehrt, kann keine gute Religion sein.
Ebenso muss sie die in einem langen Prozess etablierten Resultate
der philologischen Forschung wiirdigen.

III.

Das Postulat der Verniinftigkeit, das ich an eine gute religiose
Weltanschauung stelle, ordnet die abrahamitischen Religionen,
die im Zeitraum von etwa 800 v. Chr. bis 600 n. Chr. entstanden
sind, in den Kontext der Neuzeit ein. Die Neuzeit und die ihr fol-
gende Aufkldrung lassen sich u.a. durch das Aufkommen der Na-
turwissenschaften, der historisch-kritischen Theologie und nicht
zuletzt durch die Erkldrung der Menschenrechte charakterisie-
ren, wie sie 1789 durch die franzdsische Nationalversammlung

23



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017

«Elne gute Religion

muss nicht nur rational,

sondern auch
vernunftig sein.»

Rafael Ferber

gefordert wurden. Gleichwohl ist mit diesen Minimalanforderun-
gen eine gute religiose Weltanschauung noch nicht erschopft.
Eine gute Weltanschauung muss schliesslich nicht nur intrinsisch
gut und d.h. verniinftig sein. Sie muss instrumentell, also auch fiir
mich selber gut sein — zur Erfiillung meines Lebenssinnes. Wann
ist eine Religion aber fiir mich selber gut?

Wahrscheinlich, wenn sie das letzte Gute, eben den Sinn des
Lebens und damit auch den meines eigenen, mir zu verdeutlichen
vermag. Hier muss auf ein Faktum aufmerksam gemacht werden,
das sich trotz aller Fortschritte der Wissenschaften uns heute
noch aufdrédngt: Es gibt keine wissenschaftlich verbindlichen Ant-
worten auf die letzten Fragen wie «D’oll venons-nous?» oder «Ou
allons-nous?» oder «Was kommt nach meinem Tode?».”? Insbe-
sondere gibt es keine wissenschaftlich verbindliche Antwort auf
die Frage nach dem Sinn oder Zweck des Lebens; sogar der Sinn
der Frage nach dem Sinn ist in der Philosophie umstritten, nim-
lich ob dieser Sinn externalistisch oder internalistisch zu verste-
hen sei, d.h. ob er vorgegeben sei oder von mir konstruiert werde.
Hier gilt wohl immer noch, dass es einen verniinftigen, d.h. auf
Griinden beruhenden, Dissens gibt.

Es scheint sogar ein empirisches Gesetz zu sein, dass Men-
schen zu Meinungsverschiedenheiten hinsichtlich dieser letzten
Fragen gelangen. John Rawls ging so weit zu behaupten, dass ein
andauernder, von allen geteilter Konsens hinsichtlich einer um-
fassenden, religiosen, philosophischen oder moralischen Lehre
nur durch repressiven Gebrauch der Staatsgewalt aufrechterhal-
ten werden kann.® Rawls nennt dies «the fact of oppression».

24

Zwar ist dieses «fact of oppression» «nur» eine empirisch gut be-
stdtigte Tatsache, d.h. eine Tatsache, die in der Zukunft widerlegt
werden kann. Es bleibt jedoch schwer vorstellbar, dass sich in den
nédchsten Jahren oder Jahrzehnten eine Weltanschauung oder Re-
ligion, geschweige denn eine metaphysische Theorie auf der gan-
zen Welt, oder auch nur in Europa oder der Schweiz, durchsetzen
wird. Empirisch gesehen, finden wir einen Pluralismus von religi-
osen Weltanschauungen vor. Empirisch gesehen, haben wir das
«Faktum» eines (verniinftigen) «Pluralismus». Der Grund dafiir ist
neben dem erwidhnten Faktum eines verniinftigen Dissenses, dass
religiose Weltanschauungen es sehr wohl auch mit Lebensformen
und Kult zu tun haben, und diese lassen sich nicht einfach fusio-
nieren. So z.B. ergibt bereits eine Verschmelzung des romisch-ka-
tholischen mit dem byzantinischen Messritus, die ja beide christ-
lich sind, eine Kakophonie, noch grosser wére der Missklang,
wenn aus demselben Gotteshaus die Kirchenglocken und der Ruf
des Muezzin ertonen wiirden, wiewohl es sehr wohl Gebetsstitten
fiir alle Konfessionen gibt — ein Gedanke, der bereits im Alten Tes-
tament gedussert wurde: «Mein Haus wird ein Haus des Gebets fiir
alle Volker genannt.»" Die verschiedenen Religionen mogen viel-
leicht Spiegel sein, in denen sich das objektiv Gute oder die «Idee
des Guten» oder der letzte Sinn spiegelt. Sie ergeben sozusagen
aus ihrer zeitlichen, rdumlichen und kulturellen Beschrdnktheit
einen Ausblick aufs Absolute. Wie aber lassen sich nun diese ver-
schiedenen Spiegel bewerten?

Ein Ranking der Religionen ist aber so schwierig, wie es
schwierig ist, verschiedene Metaphysiken oder sogar menschliche



Lebensformen zu bewerten und in eine Rangordnung zu bringen.
Es sind zu viele Faktoren und Interessen, die zu beriicksichtigen
wiren, um z.B. nur schon zwinglianische oder romisch-katholi-
sche Aussagen zur Person von Jesus Christus und dem «letzten
Abendmahl» — geschweige denn jiidische oder sogar muslimische
—, verschiedene Jenseitsvorstellungen oder auch nur schon Be-
stattungsrituale in eine verbindliche Rangordnung zu bringen.
Schwerlich gibt es auch einen unparteiischen Beobachter und
Richter. Wer immer eine Religion innerhalb der verniinftigen Re-
ligionen kritisiert, miisste zudem sagen kdnnen, was fiir eine bes-
sere Alternative er anzubieten hitte, und wird dabei sehr schnell
auf ganz praktische «Umsetzungsschwierigkeiten» stossen.

Schluss

Eine gute Weltanschauung oder Religion muss nicht nur ver-
niinftig sein, sondern auch froh machen, da sie uns den Sinn des
Lebens zeigt. Doch was uns letztlich froh oder wenigstens manch-
mal froh macht, das ist wohl nur temporar, lokal, provinziell und
individuell, eben perspektivisch, zu bestimmen, wie sich denn
auch die menschliche Suche nach dem wirklich und nicht nur
scheinbar Guten'® oder dem wirklichen Sinn zwar auch in Ge-
meinschaft, aber doch individuell vollzieht.

Oder vereinfacht gesagt: Eine gute Antwort auf die letzten
Fragen muss wohl jeder fiir sich finden. Fiir meine Person ldse sich
das in etwa so: Woher kommen wir? 1899 hat sich mein Urgross-
vater miitterlicherseits entschlossen, aus Grossdietwil im Luzer-
ner Hinterland nach Luzern zu ziehen; 1932 griindete sein Sohn,
mein Grossvater, an der Hirschmattstrasse 28 ein Lebensmittelge-
schift, das Safranhus; ungefihr zur gleichen Zeit las ein Deut-
scher, mein Vater, eine Schrift: «Kleine Reise nach Luzern». Am
8. Dezember 1942 machte er erstmals diese Reise: Nach 55 Mona-
ten Dachau wurde er am 24. Oktober 1942 aus dem Konzentrati-
onslager in das Infanterieersatzbataillon 19, III. Kp. der deutschen
Wehrmacht (zwecks Minensuche in Nordafrika) {iberstellt: «Mon-
tag, den 23.11.42, anldsslich einer Filmvorfiihrung, welche im Ver-
band des Bat. durchgefiihrt wurde, welche aber in der Stadt Héri-
court stattfand, habe ich mich in der Dunkelheit von der Truppe
entfernt und habe die Nacht in den Wildern verbracht.»” Nach
einer weiteren Nacht in den Wildern {iberschritt er am 25. No-
vember 1942 zwischen 18.00 und 19.00 Uhr illegal die Schweizer
Grenze. In Boncourt wurde er vom Zollposten angehalten und ins
Bezirksgefidngnis von Porrentruy verbracht. Als Grund fiir seine
Flucht gab er an: «Antinationalsozialist, ich wollte nicht fiir ein
Land kdmpfen, das meine Weltanschauung bekdmpft.» Am 8. De-
zember 1942 wurde er vom Bezirksgefingnis Porrentruy in ein
Luzerner Gefdngnis zur Einvernahme «spediert». In Luzern blieb
er bis zum 18. Januar 1943. Einvernommen wurde er von einem Dr.
H. v. Segesser (1908 -1983), der an die Polizeiabteilung des Eidg.
Justiz- und Polizeidepartementes schreibt: «Unsere Einvernahme
ist abgeschlossen und der Mann steht Ihnen wieder zur Verfii-
gung. / Der E. [Einvernommene] macht einen intelligenten und

SCHWEIZER MONAT 1050 OKTOBER 2017 POLITIK & WIRTSCHAFT

seriosen Eindruck. Er fiigte sich stets bereitwilligst allen unseren
Verfiigungen. Er ist geniigsam und bescheiden und trégt sein Los
mit vorbildlicher Haltung.»*® Auf diesen Bericht hin wurde seine
Ausschaffung wie folgt beurteilt: «Seine Ausschaffung ist zurzeit
nicht tunlich.»* «Walter Ferber wird bis auf weiteres interniert.»*
Nach Kriegsende zog mein Vater wieder nach Deutschland und
heiratete dort meine Mutter, eine Luzernerin, die ihm dorthin ge-
folgt war. 1953 zogen meine Eltern Walter und Elisabeth Ferber-
Ambiihl von Deutschland wieder nach Luzern; 1955/56 ging ich
dort in den Kindergarten.

Also vielleicht doch eher: Woher kommen wir? Aus dem Kin-
dergarten! Und: Wer oder was sind wir? Menschen unter Umstin-
den, aber in jedem Fall Freunde Luzerns. Und wohin gehen wir?
Zum Apéro und dann in eine hoffentlich — auch weltanschaulich
—gute Zukunft. ¢

! Der vorliegende Text ist eine fiir diese Zeitschrift redaktionell bearbeitete und
aktualisierte Version der Abschiedsvorlesung, die in «Studia Philosophica», 75
(2016), S. 205—217 erschienen ist.

2Rém. 1, 20-21, Ubersetzung von Walter Burkert und der Ziircher Bibel.

3 Melford E. Spiro: Religion: Problems of Definition and Explanation. In:
Anthropological Approaches to the Study of Religion. Hrsg. von Michael Banton.
London: Tavistock, 1971.

4 Paul Tillich: Theology of Culture. Hrsg. von Robert C. Kimball. Oxford: Oxford
University Press, 1959.

5 Summa Theologiae I, quaestio 5, a. 2 ad 1: «Ad primum ergo dicendum quod
Dionysius determinat de divinis nominibus secundum quod important circa Deum
habitudinem causae, nominamus enim Deum, ut ipse dicit, ex creaturis, sicut
causam ex effectibus. Bonum autem, cum habeat rationem appetibilis, importat
habitudinem causae finalis, cuius causalitas prima est, quia agens non agit nisi
propter finem, et ab agente materia movetur ad formam, unde dicitur quod finis
est causa causarum. Et sic, in causando, bonum est prius quam ens, sicut finis
quam forma, et hac ratione, inter nomina significantia causalitatem divinam,
prius ponitur bonum quam ens. [...]».

¢Vgl. Metaph., 1. Buch, 2. Abschnitt, 982a4; 2. Buch, 1. Abschnitt, 995a24; 3. Buch,
1. Abschnitt, 995a14.

7Metaph., 1. Buch, 1. Abschnitt, 982a2; Metaph., 1. Buch, 2. Abschnitt, 982a6;
Metaph., 2. Buch, 2. Abschnitt, 996b9.

8 Metaph., 6. Buch, 1. Abschnitt, 1026a24, 1026a30.

2 Ebd. 1026a19.

°Tohn Rawls: Political Liberalism. New York: Columbia University Press, 1993.
Zitiert nach: Political Liberalism, with a new introduction and the «Reply to
Habermas». New York: Columbia University Press, 1996.

1 Sje muss z.B. anerkennen, dass die Biicher des Pentateuch (1. bis 5. Buch Mose)
nicht eine historisch fixierbare Person, nimlich Moses, als den inspirierten
Verfasser haben, sondern mehrere. Sie darf also nicht, wie es die Kirchenviter
Augustinus und Thomas von Aquin getan haben — und es bis heute fundamenta-
listische Leser tun —, diese Texte sozusagen als das unmittelbare Wort Gottes
auffassen. Analoges gilt vom Koran.

2Vgl. dazu weiterfithrend: Anton Hiigli: Uber die Aktualitit der Religionsphilo-
sophie von Karl Jaspers. Die Transzendenz ist allen gleich fern. In: NZZ,
19.12.2015.

13Vgl. Rawls: Political Liberalism. «A continuing shared understanding on one
comprehensive religious, philosophical, or moral doctrine can be maintained only
by the oppressive use of state power.» / «With unreasonable doctrines, and with
religions that emphasize the idea of constitutional authority, we may think

the text correct; and we may mistakenly think there are exceptions for other
comprehensive views. The point of the text is: there are no exceptions.»

“Ebd, S. 37.

5 Jesaja 56, 6-7.

16 Vgl. Platon, Resp. 505d1.

7 Abhérungsprotokoll der Heerespolizei der Schweizerischen Armee, Det.
Porrentruy vom 26.11.1942. Ich danke Frau Christine Lauener, Schweizerisches
Bundesarchiv, dafiir, dass Sie mir diese Dokumente zur Verfiigung gestellt

und die Publikationserlaubnis erteilt hat.

®N.S.1/Ter.Kdo. 8, No. 2024, vom 15.1.43 mit handschriftlichem Verweis auf
N. 6516.

9 Verfiigung: Ref. Nr. N. 6516 WS des Chefs der Polizeitabteilung des Eidg.
Justiz- und Polizeidepartementes vom 22. Januar 1943.

20 Ebd.

25



	Was ist eine gute Weltanschauung?

