
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 96 (2016)

Heft: 1036

Artikel: Das Eigene und das Fremde

Autor: Rittmeyer, Florian / Bucher, René / Bischof, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1036 MAI 2016

Das Eigene und das Fremde
Der Psychologe Norbert Bischofüber die Identität des Menschen,
das Leben in Gruppen und die Angst vor Fremden -
ein Gespräch in drei Teilen.

Florian Rittmeysr und René Bucher treffen Norbert Bischof

Teil l: ICH

Herr Bischof, Sie beschreiben in Ihren Büchern, was den Menschen

vom Affen unterscheidet: eine «permanente Identität». Was ist das?

Eine Fähigkeit, die man Motivmanagement nennen könnte. Sie ist

offenbar spezifisch menschlich und entwickelt sich beim Kind

erst mit vier Jahren.

Beginnen wir am Anfang. Wie entsteht Identität?
Die einfachste Form der Identität ist das, was wir «diachrone
Identität» nennen. Das bedeutet: wenn ich etwas wahrnehme, erwarte

ich, dass das vorher schon war und dass das nachher immer noch da

sein wird. Wenn eine Katze eine Maus verfolgt und die in einem

Loch verschwindet, dann lauert sie eine Weile, ob die aus dem Loch

wieder herauskommt. Ein Frosch verhält sich da noch ganz anders.

Er wartet nicht?

Ein Frosch wird auf eine Fliege fokussieren, die in sein Gesichtsfeld

fliegt und sich hinsetzt. Schiebt sich nun aber ein Blatt vor
diese Fliege, dann ist die Fliege für ihn einfach weg. Er ist offenbar
noch nicht so gebaut, dass er zu Gegenständen, die er wahrnimmt,
auch einen Gedächtnisspeicher aufruft, wo dasselbe Ding vorher
schon gewesen ist.

Weil der Frosch - im Gegensatz zum Menschen -
diese Fähigkeit nicht braucht?

Na ja, wahrscheinlich würde er ein besserer Frosch werden, wenn
er das könnte. Aber dann wäre er eben nicht mehr länger ein

Frosch, sondern dann würde die Evolution entsprechend andere

Stufen erklommen haben. Aber auf der Froschstufe...

...grossartiges Wort! Pardon.

(lacht) Ja, auf der Froschstufe ist das offenbar ein lokales

Optimum: Diachrone Identität nebst all den Begleitmechanismen, die

in ihrem Kontext dann mitentwickelt werden müssten, wäre in
Anbetracht des zu erwartenden Nutzens für ihn wohl zu teuer.
Und der Mensch?

Der entwickelt sie relativ früh. Wenn etwas hinter einem Paravent

verschwindet und später wieder auftaucht, aber mit der falschen

Geschwindigkeit oder aus der falschen Richtung, dann sind
Kleinkinder erstaunt. Im Alter von etwa anderthalb Jahren - oder auf
der evolutionären Stufe von Schimpansen - kommt nun die soge¬

nannte «synchrone Identität» hinzu. Sie macht es mir möglich,
Dinge zu identifizieren, die gleichzeitig an verschiedenen Orten

wahrgenommen werden.

Wozu sollte so etwas denn gut sein?

Synchrone Identität hängt mit der Entstehung einer anderen

Errungenschaft zusammen, die in der Primatenreihe bereits bei den

Menschenaffen nachweisbar ist: der Phantasie. Sie ist eine
Probebühne, auf der ich Handlungen ausprobiere, bevor ich sie in der

Realität ausführe. Für den Schimpansen bedeutet dies: wenn da

oben eine Banane hängt und da drüben eine Kiste steht, so könnte
es sinnvoll sein, die Kiste unter die Banane zu schieben, um darauf

zu klettern und so die Banane zu erreichen. Ein Schimpanse kann

all diese Schritte denken. Dazu muss er sich natürlich vorstellen

können, dass es sich bei der Kiste, die in seiner Vorstellung schon

unter der Banane steht, und jener anderen, die er immer noch am

alten Ort wahrnimmt, um dasselbe Objekt handelt. Er braucht
eine Identitätskategorie, die synchron funktioniert.
Und ab wann kommt die permanente Identität ins Spiel?

Das ist die dritte Stufe der Identität. Sie entwickelt sich bei
Kindern wie gesagt ungefähr mit vier Jahren und ist Bestandteil einer

völligen motivationspsychologischen Umstrukturierung. Die
Sache ist: im allgemeinen haben wir in einem bestimmten Moment

nicht nur ein Ziel, das wir gerade verfolgen möchten, sondern
mehrere. Im gesamten Tierreich, einschliesslich noch der

Schimpansen, entscheidet dann die Stärke: was im Moment das stärkste

Motiv ist, verdrängt alle übrigen.
Wenn eine Banane dort oben hängt, dann ist alles andere egal?

Genau. Menschen hingegen können selbst bei einem sehr

drängenden Motiv sagen: Ist ja gut, aber das kann ich auch später noch

machen. Denn da gibt es etwas anderes, das in einer halben Stunde

ganz wichtig werden kann, und jetzt ist die einzige Gelegenheit,
das zu erledigen. Konkret: heute ist Samstag und in zwei Stunden

machen hier im Quartier die Läden zu, und ich hab nichts mehr im

Kühlschrank, also muss ich in die Innenstadt fahren und etwas

einkaufen. Dabei habe ich im Augenblick gar keinen Hunger! Der

erste, der das als spezifisch menschlich erkannt hat, war der

Philosoph Thomas Hobbes. Der hat gesagt, der Mensch sei das

einzige Tier, das künftiger Hunger hungrig machen könne.

18



«Der Mensch
ist nun einmal
nicht vom Himmel
gefallen.»
Norbert Bischof



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1036 MAI 2016

Wir können künftige Konsequenzen in unser gegenwärtiges Handeln

einbeziehen. Das ist eine gute Nachricht. Aber das gelingt nicht

jedem oder zumindest nicht gleich gut. Warum?

Damit ich das hinbekomme, braucht es eine wahnsinnige
Leistung. Ich muss erst einmal den Imperativ der momentan auf mich

einwirkenden Motive zu einem emotionalen Appell abschwächen.

Eine Emotion ist ein vorsichtig anklopfender Antrieb, der sagt,

eigentlich wäre es doch gut, wenn dieses oder jenes passieren
würde. Ich muss die Lautstärke des aktuellen Antriebs so

herunterschrauben, dass die antizipierten künftigen Antriebe, die ja nur
vorgestellt sind, überhaupt hörbar werden.

Aber antizipiert nicht auch schon das Eichhörnchen die Zukunft,

wenn es die Nuss vergräbt?
Das Eichhörnchen vergräbt Nüsse, weil es den akuten Antrieb

spürt, Nüsse zu vergraben, und nicht, weil es an den kommenden

Winter denkt. Komplizierter wird es bei den Schimpansen. Der

Verhaltensforscher Christophe Boesch hat an der Elfenbeinküste

Schimpansen beobachtet, die wirklich antizipieren können. Sie

gingen auf Wanderungen in ein Gebiet, wo es sehr nahrhafte
Nüsse gab. Diese Nüsse hatten aber eine sehr harte Schale, die

man mit einem Stein aufschlagen muss. Und diese Steine gab es in
dieser Gegend nicht. Also haben die Affen diese Steine auf eine

halbstündige Wanderung mitgenommen. Das ist eine erhebliche

Antizipationsleistung!
Aber das alles blieb eben innerhalb der Motivlage:
Wir haben Appetit aufNüsse!

Boesch stellte noch mehr fest: Wenn der Appetit auf Nüse gestillt
ist, verlieren die Tiere das Interesse an den Steinen. Sie denken

nicht daran, sie zu verstecken, damit vielleicht ein anderer nicht

an sie herankommt. Der Hunger ist beseitigt und damit auch alles,

was im Zusammenhang mit diesem Hunger an kognitiven Prozessen

abläuft. Bei uns Menschen ist das anders. Wir leben permanent

in einer Gegenwart, die auch in eine Zukunft ausgreift und

für diese Zukunft Sorge tragen muss. Und die auch in eine Vergangenheit

zurücklotet, in der Dinge unerledigt sind und einer Erledigung

harren.

Teil 2: WIR

Reden wir über das, was über den einzelnen hinausgeht:

das menschliche Zusammenleben in Gruppen. Da geschieht in Europa

gerade etwas Spannendes. Hunderttausende Glückssucher ziehen

hierher - und plötzlichfühlen sich rundum eigentlich glückliche
Menschen bedroht. Bitte erklären Sie uns: Wie entsteht diese Angst?

Das ist ein tiefverwurzelter Impuls. Die Unterscheidung von
«vertraut» und «fremd» sind uralte biologische Kategorien, die wir bei

allen sozialen Lebewesen finden. Sie rühren daher, dass soziales

Leben darauf eingerichtet ist, sich Verwandten gegenüber sozial

zu verhalten - und vor Nichtverwandten Angst zu haben. Denn

nichtverwandte Artgenossen sind eine potentielle Gefahr.

Norbert Bischof
ist Psychologe, Verhaltensforscher und Autor von «Moral. Ihre Natur,
ihre Dynamik und ihr Schatten» (Böhlau, 2012). Er war Direktor der
Biomathematischen Abteilung am Psychologischen Institut der
Universität Zürich und lehrt seit seiner Emeritierung als Honorarprofessor

an der Universität München. Er ist Mitglied der Deutschen
Akademie Leopoldina sowie Träger des Deutschen Psychologiepreises
und des Bowlby-Ainsworth Founder Awards des New York Attachment
Consortiums.

Florian Rittmeyer
ist Chefredaktor dieser Zeitschrift.

René Bucher
hat an der ETH in Quantenchemie promoviert, im Bereich
elektrochemischer Sensorik geforscht und die Firma Metrosensor
mitgegründet und aufgebaut. Nach mehreren Jahren Psychologiestudium

in Zürich und Tätigkeit als Gymnasiallehrer beschäftigt
er sich mit komplexen dynamischen Systemen und berät die
Firma BEE Medic im Bereich EEG-Biofeedback.

Mein Kollege kommt aus Deutschland, wir sind nicht verwandt,

lachen und heulen über verschiedene Dinge, haben auch verschiedene

Ansichten - trotzdem hat er mich bisher nie angegriffen. Ich habe

auch ehrlich gesagt keine Angst vor ihm.

Unterschätzen Sie nicht die identifikationsfördernden Umstände,

unter denen Sie Kollegen geworden sind. Aber das ist natürlich
schon ein Überbau. Als Menschen haben wir eine Vielzahl kognitiver

Mechanismen, mit denen wir archaische Impulse abfedern

und kanalisieren können. Aber bleiben wir vorerst bei der Evolution

dieser Impulse. Zunächst einmal sind Artgenossen ja Konkurrenten.

Gleichwohl beobachtet man in der Natur auch eindrucksvolle

Beispiele von Fürsorge und Hilfeleistung. Schaut man aber

genauer hin, so sind diese an Randbedingungen geknüpft, die

sicherstellen, dass der Empfänger genetisch mit derselben
Verhaltensbereitschaft ausgestattet ist. Am deutlichsten wird das an

dem Effekt sichtbar, dass wechselseitige Unterstützung und Hilfe
in der Natur vor allem an die enge Verwandtschaft gekoppelt sind.

Mein Verwandter besitzt mit hoher Wahrscheinlichkeit dieselbe

genetische Ausstattung wie ich. Eine genetisch angelegte
Tendenz, nahe Verwandte zu unterstützen, kommt also mit hoher

Wahrscheinlichkeit Empfängern zugute, die dieselbe Anlage
ebenfalls besitzen. So kann diese nicht aussterben. Nun ist es aber

so, dass man Verwandtschaft nicht ohne weiteres riechen kann;
manche Tiere können das, aber die meisten können es nicht. Daher

hat sich in der Natur ein indirekter Hinweis bewährt: man
zieht Vertrautheit, die von früher Kindheit her existiert, als

Indikator für Verwandtschaft heran. So wird Fremdheit generell zu
einer Quelle der Unsicherheit.
Dann wären wir also von Natur aus xenophob?

Das ist zum Glück nur die halbe Wahrheit. Es gibt da, am stärksten

in der Adoleszenz, einen gleich mächtigen Gegenimpuls: Sexuelle

Fortpflanzung würde ihren biologischen Sinn verfehlen, wenn die

Partner genetisch nicht hinreichend verschieden wären. Daher

20



SCHWEIZER MONAT 1036 MAI 2016 POLITIK & WIRTSCHAFT

beobachten wir bei allen Tieren, die familiäre Bindungen
aufbauen, auch eine ebenso starke Tendenz, diese Bindung durch
inzesthemmende Mechanismen an der Vermengung mit Sexualität

zu hindern. Das wird durch den Effekt erreicht, dass das Fremde

sich mit erotischer Faszination auflädt und man der Nestwärme

überdrüssig wird.
Fremdheit als Bedrohung oder Faszination - was entscheidet

darüber, welche Bewertung in unseren Köpfen die Oberhand gewinnt?

Das hängt wesentlich damit zusammen, wie sich der oder die

Fremde präsentiert. Der einzelne Fremde, etwa der von Ihnen
genannte Kollege aus Deutschland, der in eine Gruppe einwandert

und von sich aus soziale Vorleistungen erbringt, wird - auch im

Tierreich - als potentielle Bereicherung empfunden. Wofür es

kein biologisches Modell gibt, auf das wir zurückgreifen können,
ist der Fremde, der in grösserer Menge und unter ausdrücklichem

Beharren auf seiner Gruppenidentität dazustösst. Der wird
instinktiv als feindlich wahrgenommen.
Und wieso nehmen manche Menschen ihn alsfeindlicher wahr

und andere weniger?

Bei allen Menschen überwiegt zunächst einmal eine unbehagliche

Hintergrundstimmung. Es gibt dann sekundäre Gründe, die dazu

führen, dass man sagt: «Diese Gefühle leiste ich mir nicht.» Zu

einer solchen moralischen Haltung bedarf es aber einer gefestigten
Identität. Insofern wäre es ganz falsch, den Stolz auf die eigene

Gruppenidentität als vermeintliche Ursache der Fremdenfeindlichkeit

zu verteufeln. Das Gegenteil ist wahr.

Teil 3: SIE

Damit sind wir bei Ihrem grossen Forschungsthema: Moral. Verstehen

wir Sie richtig, dass Sie persönliche Autonomie, gefestigte Identität
und Selbstbewusstsein sogar als Kraftquelle ansehen, die evolutionär

begründeten, aber sozial eher behindernden Ängsten und Vorbehalten

zu widerstehen hilft?
Genau. Auch das ist aber ein Wirkungszusammenhang, der viel
älter ist als der Mensch. Das Stichwort lautet Autonomieanspruch. In

Gruppen lebende Tiere regulieren ihren Autonomieanspruch
wechselseitig; das Resultat nennt man Rangordnung. Ist sie etabliert, so

werden einzelnen Mitgliedern der Gruppe widerstandslos Privilegien

zugestanden. Sie haben «priority of access» zu der besten

Nahrung, zu den besten Geschlechtspartnern, und sie bestimmen auch,

wo es langgeht. Sie dürfen also Privilegien beanspruchen.
Aber warum lässt sich das die übrige Gruppe bieten? Warum läuft
sie dem Despoten nicht einfach davon?

Das ist eben der springende Punkt: Sie muss aus der Konstellation
auch einen Vorteil verbuchen. Und der besteht darin, dass mit der

Ranghöhe zugleich auch die Bereitschaft steigt, etwas für die

Gruppe zu tun. Zum Beispiel, indem man sie vor Raubfeinden

verteidigt oder indem man Pflegehandlungen an ihnen ausführt. Der

Niederrangige räumt dem Höherrangigen zwar das Privileg ein -

«Hilfe funktioniert
umso reibungsloser,

je schwächer
der Empfänger
erscheint.»
Norbert Bischof

ganz entscheidend: das Fortpflanzungsprivileg -, wird aber in
anderen Hinsichten unterstützt. Und das spielt auch bei dieser
massenhaften Flüchtlingshilfe, wie wir sie in Deutschland an den

Bahnhöfen und auf den Strassen gesehen haben, eine wichtige
Rolle: Da sind diese armen Leute, die so arm sind, dass man ihnen

praktisch helfen muss.

Als Privilegiertefühlen wir uns verantwortlich, für Schwächere

zu sorgen?

Klar. Die Vorstellung von «Die haben ja alle ein Handy» und «Die

haben ja auch ihren Schleusern Geld bezahlt» weckt darum
schnell Misstrauen. Hilfe funktioniert umso reibungsloser, je

schwächer der Empfänger erscheint. Aber auch: je stärker man
sich selbst fühlt. Daher war Merkels «Wir schaffen das!» ein

psychologisch richtiges Signal.
Sie haben geschrieben: Bescheidenheit und Integrationswille
müssten vorhanden sein, damit diese soziale Handlung nicht ins

Negative kippe...

Moment: hier müssen wir aufpassen. Ich will nicht sagen, was

man muss und was man von Flüchtlingen moralisch fordern soll.

Ich will sagen: Wenn sie sich bescheiden und integrationswillig
verhalten, dann läuft alles Weitere erfahrungsgemäss am glattesten.

Wenn nicht, kann's Probleme geben. Schauen Sie, der Mensch

ist nun einmal nicht vom Himmel gefallen. Wir sind keine Tabula

rasa, unsere Verhaltensstruktur kann nicht nach Belieben
umkonstruiert werden, von irgendeinem nebulösen Deus ex machina

namens «Gesellschaft». Der Mensch existiert in seiner heutigen

kognitiven und motivationalen Ausstattung seit zwei, drei Millio-

21



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1036 MAI 2016

nen Jahren. Diese entstand in Anpassung an steinzeitliche
Umweltverhältnisse. Wir haben diese Umwelt inzwischen gründlich
verändert; aber das hat unsere Natur nicht mitbekommen. Sie

fühlt sich immer noch am wohlsten dort, wo sie ungestraft so

reagieren kann, wie es einst in der Savanne üblich war. Und je

schneller sich die Welt ändert, desto dringlicher wird es, dass wir
uns auf die natürlichen Reaktionsnormen besinnen, um vorhersagen

oder wenigstens richtig deuten zu können, wie das das

menschliche Zusammenleben verändert.
Aber hat sich nicht auch unser Verhaltensstil während den letzten

zwei, drei Millionen Jahren angereichert? Wir reagieren auf
die Meinung einer andersdenkenden Person doch inzwischen mit

vernünftigen Argumenten und nicht mit Faustschlägen!

Eine reichlich optimistische Sichtweise im Zeitalter des Terrorismus!

Aber immerhin: wir müssen die Ausstattung eines Lebewesens

immer als eine Struktur in Jahressringen verstehen. Das

heisst, dass etwas erst einmal da war, wozu dann etwas Neues

hinzukam. Das Neue hat das Alte nicht beseitigt, sondern
überformt. Unsere innersten Jahresringe bilden weiterhin tierische
Verhaltensbereitschaften. Das sind jene, die am stärksten affektiv
wirksam sind. Diese basalen Strukturen zeichnen sich dadurch

aus, dass sie uns in hohem Masse von der Gefühlsseite her ansprechen.

Das führt dazu, dass uns gewisse Dinge leichter fallen und

mehr Spass machen als andere. Die Fähigkeit zu rationalen
Überlegungen ist erst später hinzugekommen, ebenso die Ordnungsparameter

der Moral.

Wozu war Moral eigentlich gut, als sie begann, die basalen Strukturen

zu überformen?

Auf diese Frage gibt es leider keine kurze, windschnittige
Antwort. Die Argumentation würde einen Exkurs in die Systemtheorie

erfordern, der den Rahmen dieses Interviews sprengen würde.

Ich habe darüber ein ganzes Kapitel in meinem Buch «Moral»
geschrieben und befürchte, auf dieses verweisen zu müssen.

Dann wollen wir näher bei der Lebenspraxis bleiben. Moral kann

sehr gut als Instrument eingesetzt werden; das bezeichnen Sie als

«Moralismus» und setzen diesem eine Haltung entgegen, die Sie

«Empirismus» nennen. Sie haben geschrieben: «Ein Moralist kann sich

nicht irren, er kann sich nur entrüsten.» Gemeint ist wohl: es gibt
keine empirische Widerlegung des Moralisten, der sagt: es sollte

aber so sein!

Ich finde es unsäglich naiv, dass man erwartet, man müsse jemandem

nur klarmachen, etwas sei doch eigentlich moralisch
hochstehend, um eine Verhaltensänderung zu erwirken.
Trotzdem wird die Methode sehr gern verwendet,

zwischenmenschlich, medial und politisch.

Und es ändert sich nichts. Es gibt ja im Moment über die

Flüchtlingskrise eine Talkshow nach der anderen - die Argumentationsmuster

dieser Talkshows sind fast durchgehend moralistisch und

kaum je empiristisch. Es wird nie irgendein Wissenschafter eingeladen,

der etwas darüber zu sagen hätte, wie man die - sicherlich sehr

beherzigenswerten - moralischen Ideale so vermittelt, dass die

Menschen überhaupt fähig sind und womöglich sogar noch Lust

verspüren, sie zu befolgen. Hinter diesen Argumentationsmustern
steht die volkspädagogische Fiktion eines beliebig plastischen
Menschen. Wenn der dann nicht macht, was man sich wünscht, dann

kann es nur daran liegen, dass er «böse» ist. Man erwartet von ihm,
dass er auf moralische Appelle anspricht. Niemand stellt die eigentlich

viel wichtigere Frage: Wie könnte man es diesem Menschen,

der sich nicht wunschgemäss verhält, ein wenig leichter machen?

Sagen Sie es uns.

Moralisten meinen, der Mensch sei wie ein Flugzeug, das im
dreidimensionalen Luftraum in jeder Richtung Steig- und Sinkflüge
ausführen und nach Belieben Loopings drehen könne. Ich stimme

zu. Vorausgesetzt, im Cockpit sitzt kein theoretisierender
Gutmensch, sondern der Inhaber eines Pilotenscheins.

Geht das noch etwas konkreter?

Was uns abverlangt wird, ist Solidarität. Diese basiert auf Identifikation.

Um die Kraft zur Solidarität zu haben, brauche ich eine

starke Identität, und die soziale Konstellation muss so sein, dass

ich den anderen daran teilhaben lassen kann. Zwei Schlagworte,
die nicht jeder gern hört, bringen es auf den Punkt: «Leitkultur»
und «Integration». Wie man beide interpretiert, ist eine

Herausforderung an die Kreativität der Gruppenintelligenz, aber die

menschliche Natur muss sich darin wiedererkennen.
Hiesse dasfür die Menschheit auch: Wenn wir morgen von

Ausserirdischen angegriffen würden, also einen gemeinsamen

äusseren Feind hätten, dann würden wir uns alle zusammenfinden?

Der gemeinsame äussere Feind ist das Gegenstück zur inneren
Konformität und natürlich die andere Möglichkeit, um Identifikation
herzustellen. In Europa haben wir momentan beides nicht. Angesichts

der Flüchtlingskrise erstarkt weder die Solidaritätsgemeinschaft

von Europa im Inneren, noch ringt sich Europa dazu durch,

irgendjemanden, der direkt oder indirekt von aussen die europäische

Gemeinschaft bedroht, zum Feind zu erklären. Ich kann mir
nicht vorstellen, wie Europa als Gemeinschaft das überleben kann.

Flüchtlinge als Anfang vom Ende der EU?Jetzt malen Sie etwas

gar schwarz.

Nein. Die Basis des Zusammenschlusses war bisher im Grunde

genommen rein egoistisch: jeder Staat hat sich Vorteile davon

versprochen. Es gab nie so etwas wie eine solidaritätsstiftende
gemeinsame Gruppenhygiene oder so etwas. Da hat niemand dran

gedacht. Und nun wird das deutlich sichtbar.

Erlauben Sie uns zum Schluss noch eine persönliche Frage:

Sie sind auch mit 85 Jahren noch daran, harte wissenschaftliche

Literatur zu machen - was treibt Sie selber an? Sie könnten

sich auch zurücklehnen und sich sagen: «Ich geniess das Leben,

schaue meinen Enkeln zu...»

...da wär ich übermorgen tot. Wenn Sie sich nicht mehr für irgendetwas

engagieren, dann verlieren Sie ganz schnell Ihre Vitalität.
Ich würde niemandem raten, sich auf ein Alter einzustellen, in
dem man sagt: «So, jetzt geniess ich bloss noch das Leben.» Dann

geniesst man es nämlich nicht mehr sehr lange! <

22


	Das Eigene und das Fremde

