
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 96 (2016)

Heft: 1034

Artikel: Diderots Trojanische Pferde

Autor: Mäder, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1034 MÄRZ 2016

Diderots Trojanische Pferde
Die französischen Aufklärer gelten als unerschrockene Helden der freien Rede.
Ihren Kampfgegen kirchliche und königliche Satzungen fochten die Publizisten mit subversiven Mitteln -
und freundlicher Unterstützung der Zensurbehörde.

von Claudia Mäder

Awie Arche. Während der Vorarbeiten zu diesem Text ging der

Regen in Strömen nieder, und in solchen Momenten tut man

gut daran, mögliche Rettungsszenarien nachzuschlagen. Behaglich
wären die nicht. Gewährte uns der nunmehr 4766jährige Noah Ein-

lass in seine 450 Fuss lange Arche, fänden wir uns, eingequetscht
zwischen 66 751 Kubikmeter Heu, in Gesellschaft von 340 Tierpaaren

und 3650 Futterschafen. Wir müssten zusammen mit dem

altersschwachen Kapitän und seinen zwei Söhnen täglich die

Ausmistung von 333-400 Ställen besorgen und dazwischen dauernd

zum Kiel absteigen, um Tranksame aus dem 84 169 Hektoliter
fassenden Süsswasserspeicher herbeizuschleppen. So zumindest hat

Edmé-François Mallet die Dinge eingeschätzt, und es gibt keinen

Grund, an seiner Darstellung zu zweifeln - als Theologe war Mallet
ein profunder Kenner der Materie, und seine Berechnungen
erschienen mit der «Encyclopédie» in dem wissenschaftlichen Werk
des 18. Jahrhunderts.

Der erste Band desselben mit Einträgen von A bis Azyme kam

1751 auf den Markt, und zwar auf einen streng kontrollierten. Im
vorrevolutionären Frankreich wachten König und Kirche über

gesprochene und geschriebene Worte und schritten unzimperlich
ein, wenn sie sich zu kritischen Gedanken fügten. Denis Diderot,
der Mitherausgeber der Enzyklopädie, kannte das System: 1749

hatte er nach Veröffentlichung einer stringent materialistischen
Schrift sechs Monate im Gefängnis verbracht. Verhaftungen
bildeten freilich nur die repressive Seite eines vielschichtigen
Zensurwesens - damit Unliebsames möglichst gar nicht auftauchte,

waren alle Publikationen einer präventiven königlichen Kontrolle
unterworfen. Stellt man dazu noch in Rechnung, dass in Paris

Hunderte von Polizeispitzeln zirkulierten, um verdächtige Redner

zu denunzieren, wird hinreichend deutlich, dass dieses Land wenig

mit dem Hort der Freiheit zu tun hat, als den es sich heute

gerne sieht. Tatsächlich gewährte die zentralistische französische

Monarchie ihren Subjekten deutlich weniger Äusserungsspiel-

raum als andere europäische Länder der Zeit.

Und doch - oder gerade deshalb - steht Frankreich im Ruf, die

Tradition der Meinungsfreiheit im 18. Jahrhundert massgeblich

mitbegründet zu haben. An dem Image wurde jüngst wieder eifrig
gearbeitet. Im Nachgang der Attentate auf «Charlie» avancierte der

Claudia Mäder
ist bei der «NZZ am Sonntag» für «Bücher am Sonntag»
verantwortlich und freie Mitarbeiterin dieser Zeitschrift.

«respektlose» Voltaire zum Chéri der Nation, und allenthalben wurde

die Aufklärung als Referenz fürs unerschrockene Aussprechen eigener

Meinungen zitiert. Dass sich gerade die Franzosen, die in den

letzten 40 Jahren eine ganze Serie von redereglementierenden
Gesetzen erlassen haben, zu Verteidigern der aufklärerischen

Errungenschaften stilisieren, ist vermutlich auf eine partielle Selbstblindheit

zurückzuführen. Eine zumindest leichte Verklärung zeigt sich

indes auch im weitum geteilten Bild, das die französischen Aufklärer

als kompromisslose Kämpfer für die freie Rede darstellt.
Sicher: die Pluralität von Rede und Meinung ist den «lumières»

im wahrsten Sinne eingeschrieben. Ein Konzept, das schon

sprachlich von der Vorstellung einer singulären, weit oben
thronenden Quelle der Erkenntnis - sei es das «Lumen Christi» oder

der «Roi Soleil» - abrückt und auf eine Mehrzahl erhellender
Momente setzt, erhebt verschiedene Perspektiven und unangenehme

Blendungen notwendig zum Programm. Eine theoretische Fundierung

des Rechts auf die Äusserung widerstreitender Meinungen
findet man bei den frühen Franzosen aber kaum - anders als etwa
bei den Briten, die die Pressezensur fast 100 Jahre vor den
französischen Revolutionären aufhoben und mit den Schriften von John

Milton und John Stuart Mill über zentrale Referenztexte zur
Denk-, Rede- und Pressefreiheit verfügen.

Der Kampf der französischen Aufklärer war demgegenüber
ein praktisch-publizistischer - was ihn nicht a priori weniger
wichtig und mutig macht. Wer wie Diderot, Helvétius, d'Holbach,
Rousseau oder Voltaire wissenschaftliche, politische oder

philosophische Konzepte veröffentlichte, die nicht im Einklang mit der

herrschenden Doktrin standen, ging in Frankreich Risiken ein, die

von der symbolischen Exekution der verurteilten Schrift bis zur
Hinrichtung ihres Urhebers reichten. Dieses System führte dazu,
dass viele Autoren ihre Werke anonym, unter falschem Namen

oder jenseits der Landesgrenze drucken Hessen, sich selber direkt
im Exil installierten - oder findige Schreibstrategien entwickelten,

um die Zensur subtil zu unterwandern.

60



SCHWEIZER MONAT 1034 MÄRZ 2016 DOSSIER

Diesen letzten Weg beschritt Diderot in der «Encyclopédie».
Mit dem Repressionsapparat der Monarchie vertraut, behielt er

seine offen kritischen Schriften ab den I750ern in der Schublade

und liess seine atheistischen und reformistischen Ansichten

in homöopathischen Dosen in das aufklärerische Grossprojekt

einfliessen. Als subversive «machine de guerre» bezeichnet
die Historikerin Véronique Le Ru das monumentale Nachschlagewerk.

Liebevoller nennte man die 28 Bände mit ihren 72000
Einträgen ein Trojanisches Pferd, das seine Spitzen gegen das

System unter der Oberfläche harmloser Buchstaben verbirgt.
A wie Arche: welcher Zensor wollte dagegen einschreiten, dass

sich ein Enzyklopädist über vier Seiten hinweg mit phänomenaler

Akribie darum bemüht, die Dimensionen des rettenden
Schiffs zu skizzieren? Und welcher Leser nimmt mit der Bibel

eine Instanz ernst, die drei Männern den ganzen Mist von 4330

Tieren überlässt? Indem er sie dem mikroskopischen Licht der

Vernunft unterzog, zersetzte Abbé Mallet die alttestamentarische

Geschichte zu Staub.

Solche Zergliederungen waren nur eines von vielen Instrumenten

im Arsenal der Enzyklopädisten. Ein komplexes System von
Verweisen führte die Leser auf gedankliche Abwege, indem es sie etwa

von der «Menschenfresserei» direkt zur christlichen «Eucharistie»

lotste. Und unter zahllosen vordergründig themenfernen Stichworten

stiess der Wissbegierige auf aufklärerisches Gedankengut: Während

er im «Kaukasus» die Unmenschlichkeit der christlichen

Jenseitsgläubigkeit vorgeführt bekam, schallte ihm in «Genf» ein
véritables Loblied auf die Trennung von Kirche und Staat entgegen.

Die Grundsubversion des Werks reicht aber tiefer. Sie wurzelt
in einer Ordnung des Wissens, die der Theologie keinen zentralen

Platz mehr einräumt. Auf dem «Stammbaum des menschlichen

Wissens», nach dem Diderot und d'Alembert ihre Einträge
strukturierten, figurierte die «Religion» auf einem weit vom Hauptstamm

der «Vernunft» entfernten Seitenast, in dessen unmittelbarer

Nachbarschaft auch «Aberglaube» und «schwarze Magie»

sprossen. Gingen die feinen Sticheleien zwischen den Zeilen noch

unbemerkt durch, rief die Anlage des Werks doch bald die Autoritäten

auf den Plan, und schon nach Erscheinen des zweiten Bandes

wurde der «Encyclopédie» das zuvor erteilte königliche
Druckprivileg entzogen.

In diesem Moment aber kamen gesellschaftliche und ökonomische

Faktoren ins Spiel, die den Kampf ums freie Denken und
Drucken je länger, desto stärker mitbestimmten. Die französischen

Aufklärer bildeten keine Front in einem simplen Schwarz-

Weiss-Gefüge, sondern konnten ab der Mitte des Jahrhunderts
vermehrt auf die Unterstützung von wissenschaftsfreundlichen

Komplizen im Herrschaftslager zählen. Während in Versailles die

Mätresse des Königs für die Enzyklopädie weibelte, wirkte an der

Spitze der Zensurbehörde ein dezidiert aufgeklärter Befürworter
der Druckfreiheit.

Der Chefzensor, Chrétien-Guillaume de Malesherbes, sorgte
nicht nur dafür, dass die Enzyklopädie nach dem Verdikt von

1752 mit stillschweigender Genehmigung weiterproduziert werden

konnte, sondern hielt bei Bedarf auch seine eigene Behörde

zum Narren und belieferte Pariser Buchhändler heimlich mit
verbotenen Werken von Voltaire. Der «Dichterfürst» seinerseits

zeigte sich dagegen durchaus nicht immer als der Herold der

freien Rede, als den man ihn heute auf T-Shirts und Teetassen

druckt. Ging's gegen die Konkurrenz, scheute Voltaire, der über

Geldgeschäfte mit einflussreichen Aristokraten verbandelt war,
selbst vor Anschwärzungen nicht zurück: Um Rousseau zu

kompromittieren, legte er den Genfer Behörden in einem Brief nahe,

sich die häretischen Schriften des exilierten Philosophen einmal

genauer anzusehen.

Zwar verschärfte sich das politische Klima in der angespannten

Lage des Siebenjährigen Krieges fortlaufend und nach einem

gescheiterten Attentat auf Louis XV gar so sehr, dass das Pariser

Parlament den Verkauf der «Encylopédie» 1759 vollständig untersagte.

Noch bevor die Polizei aber Diderots Büro räumen konnte,
hatte Zensor Malesherbes alle darin gelagerten Manuskripte
evakuiert. Er ermöglichte sodann die Fertigstellung der verbleibenden

Bände im Untergrund - und setzte sich damit nicht nur für
den Geist, sondern auch fürs Geld ein.

An der Enzyklopädie, dem grössten publizistischen Projekt
ihrer Zeit, hingen etliche Druckereien, Setzer- und Buchbinderbetriebe,

ihr Verkauf spülte den Verlegern Hunderttausende von
Francs in die Kassen - und einige davon über Fiskaleinnahmen
auch dem Staat. Mit der Wirtschaft stand damit nebst der
Vernunft eine weitere und immer stärkere Macht auf der Seite der

freien Meinung: Die potentiell gewinnbringenden Bücher im Land

entstehen zu lassen, lag im ureigenen Interesse des finanziell
angeschlagenen Königreichs. Produziert, so viel war allen klar, würden

sie sowieso; sei es in der Schweiz, in Holland oder in Deutschland,

wo französische Titel gegen Ende des 18. Jahrhunderts ein

Drittel der publizistischen Produktion ausmachten. Anstatt dem

Ausland ein weiteres Grossgeschäft zu bescheren, wurde es also,

von niemandem gesehen, aber von allen toleriert, im französischen

Untergrund abgewickelt. Um wenigstens den Anschein

eines funktionierenden Zensurapparates zu wahren, legte man dem

Trojanischen Pferd fortan freilich noch das Deckmäntelchen

eines Schweizer Druckortes um.
Dieses marode System zerbrach unter der Revolution, die die

«freie Äusserung von Gedanken und Meinungen» 1789 als «eines

der kostbarsten Menschenrechte» verankerte. Zu glauben, dass

sich die Meinungsfreiheit damit in Frankreich durchgesetzt hätte,
wäre aber verwegen. Schon 1792 wurde ein Totalverbot für roya-
listische Schriften verhängt, und ein Jahr später fielen die Urteile

gegen unliebsame Worte im Akkord: Einem guten Drittel aller
Fälle, die das Pariser Revolutionstribunal 1793 verhandelte, lagen

«Meinungsvergehen» zugrunde, sprich (vermeintliche) Äusserungen

gegen «Freiheit», Republik oder Revolution. - Regime und
Werte mögen sich ändern, der Furor der Kontrolle bleibt derselbe.

Z wie Zensur. <

61


	Diderots Trojanische Pferde

