Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 96 (2016)
Heft: 1034
Artikel: Weshalb die Redefreiheit fundamental ist
Autor: Pinker, Steven
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-736274

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1034 MARZ 2016

Weshalb die Redefreiheit

fundamental ist

Das Recht zur freien Meinungsdusserung erscheint uns heute so

selbstverstindlich, dass es keiner Verteidigung bedarf.

Das ist ein Irrtum.

von Steven Pinker

ehr als zwei Jahrhunderte, nachdem die Redefreiheit («First
MAmendment») in der amerikanischen Verfassung verankert
worden ist, dominiert das Thema auf einmal wieder die Schlagzei-
len — nicht nur in den USA. «Campus Speech Codes», von Uni-Ab-
schlussfeiern ausgeladene Redner, inhaftierte Performance-
kiinstlerinnen, vertriebene Whistleblower, ein Blogger, der von
einem der engsten Verbiindeten des Westens zu 1000 Peitschen-
hieben verurteilt wurde, und nicht zuletzt ein Anschlag auf fran-
z0sische Karikaturisten zwingen die demokratische Welt, sich der
unbequemen Frage zu stellen, wie ernst es ihr mit ihrem Bekennt-
nis zur Redefreiheit ist.

Handelt es sich bei der Redefreiheit lediglich um ein Symbol,
dhnlich einer Flagge oder einem nationalen Wahlspruch? Ist die
Redefreiheit relativ, miissen wir sie gegen andere Werte abwigen
und je nachdem auch einmal auf sie verzichten? War Papst Fran-
ziskus im Recht, als er sagte: «Jede Religion hat eine Wiirde, und
man kann sich dariiber nicht lustig machen»? Diirfen Universita-
ten die einen Studenten mundtot machen, um die Empfindlich-
keit der anderen nicht zu verletzen? Haben die «Charlie Hebdo»-
Karikaturisten die «Grenze iiberschritten, die die Redefreiheit von
der Hetze trennt», wie der Rektor einer Journalistenschule
meinte? Oder handelt es sich bei der Redefreiheit um ein funda-
mentales Recht — ein Recht, das zwar nicht absolut ist, aber nur in
sehr eindeutigen und vorsichtig umschriebenen Fillen ausser
Kraft gesetzt werden darf?

Die Antwort lautet, dass die Redefreiheit in der Tat ein Grund-
recht ist. Es ist wichtig, dass wir uns daran erinnern, weshalb dem
so ist. Nur dann haben wir stets eine Begriindung zur Hand, wenn
dieses Recht in Frage gestellt wird.

Ein erster Grund: wenn wir uns fragen, ob die freie Rede ein
Grundrecht ist, dann tun wir nichts anderes, als Ideen auszutau-
schen und zu bewerten. Das konnen wir nur deshalb, weil wir da-
von ausgehen, dass wir ein Recht dazu haben, Ideen auszutau-
schen und zu bewerten. Wenn wir iiber die Redefreiheit (oder ein
beliebiges anderes Thema) reden, dann reden wir. Wir regeln un-
sere Differenzen weder mit Armdriicken noch mit einem Schon-
heitswettbewerb oder einem Pistolenduell. Solange Sie nicht wil-
lens sind, sich mit den Worten des Journalisten Nat Hentoff «free

56

Steven Pinker

ist Professor fiir Psychologie an der Harvard University.
Letzte Veroffentlichung: «Gewalt. Eine neue Geschichte der Menschheit»
(S. Fischer, 2011).

speech for me but not for thee» (Redefreiheit fiir mich, aber nicht
fiir dich) selbst zu diskreditieren, haben Sie als Gegner der Rede-
freiheit in jenem Augenblick verloren, in dem Sie beschliessen, an
einer freien Debatte zum Thema teilzunehmen, um sich gegen die
Redefreiheit auszusprechen.

Wem diese logische Argumentation nicht zusagt, den iiber-
zeugt vielleicht ein Argument aus menschlicher Erfahrung. Man
konnte sich eine Welt vorstellen, in der Wahrsager, Propheten,
Pipste, Phantasten, Imame oder Gurus als einzige Zugriff auf eine
Wahrheit haben, die nur ihnen gewdhrt wird und in der es dumm,
ja kriminell vom der Rest der Welt wire, diese Wahrheit zu hinter-
fragen. Die Geschichte lehrt uns, dass das nicht die Welt ist, die
wir bewohnen. Die Geschichte, die Wissenschaft und der gesunde
Menschenverstand haben wieder und wieder auf teils witzige
Weise aufgedeckt, dass Leute, die behaupten, die Wahrheit ge-
pachtet zu haben, vollkommen daneben liegen.

Die traditionellen Quellen unseres Wissens erzeugen in
Wahrheit lauter Irrtiimer und taugen als Wissensgrundlage nicht:
dies ist die wohl grosste Entdeckung in der Geschichte — eine Ent-
deckung, die jeder anderen Entdeckung vorangeht. Das gilt so-
wohl fiir Glauben, Offenbarungen, Dogmen, Autoritdten, Cha-
risma, Weissagungen, Prophezeiungen, Omen, Intuitionen, Hell-
seherei, Charisma, Mehrheitsmeinungen wie fiir subjektive Ge-
wissheiten.

Aus welcher Quelle kann sich also unser Wissen speisen? Ab-
gesehen von mathematischen Theoremen, die sich nicht mit der
materiellen Welt beschiftigen, liegt die Antwort in einem Pro-
zess, den der Philosoph Karl Popper «Vermutungen und Widerle-
gungen» genannt hat: Wir entwickeln Ideen iiber die Natur der
Realitdt und iiberpriifen, ob diese mit der Wirklichkeit {iberein-
stimmen, erlauben es der Welt also, unsere Ideen zu widerlegen.



>
=
@
<
o
5
=
=}
o
=
g
)
T
=
8
5]
o
5
3
v
@
o
=
=]
o
>
o
=1
-
=
=%
©
=
]
)
S
o
<
2
P~
o
A
g
[y
=1
o
>
7
o
7}




DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1034 MARZ 2016

«Alles, was wir uber
die Welt wissen,
galt ursprunglich
als Beleidigung von
unantastbaren
Dogmen.»

Steven Pinker

Der «Vermutungs»-Teil dieser Formel ist natiirlich nur dann mog-
lich, wenn Redefreiheit herrscht. Wir miissen eine Vermutung
dussern konnen, ohne eine vorhergingige Versicherung zu haben,
dass sie korrekt ist. Nur dadurch, dass wir verschiedene Ideen
entwickeln, um daraufhin zu priifen, welche dieser Ideen simtli-
chen Widerlegungsversuchen widerstehen, konnen wir neues
Wissen erwerben.

Als die Menschen dies wihrend der Aufkldrung realisierten,
stand ihr traditionelles Weltverstédndnis auf einmal kopf. Die Ent-
deckung, dass die Erde um die Sonne kreist und nicht umgekehrt,
hatte zuerst massiven Widerstand von Seiten der kirchlichen Au-
toritdten zu iiberwinden. Doch die kopernikanische Revolution
war bloss der Anfang eines Umwilzungsprozesses, der letztlich
dafiir gesorgt hat, dass unser heutiges Weltverstdndnis fiir unsere
Vorfahren unverstandlich wire. Alles, was wir iiber die Welt wis-
sen —das Alter unserer Zivilisation und Spezies, unseres Planeten
und des Universums; der Stoff, aus dem wir bestehen; die Gesetze,
die Materie und Energie bestimmen; die Funktionsweise von Kor-
per und Geist —, galt urspriinglich als Beleidigung von unantastba-
ren Dogmen. Heute wissen wir, dass die geliebten Uberzeugungen
einer Zeit und Kultur jederzeit widerlegt werden konnen. Zweifel-
los wird das auch fiir viele unserer heutigen geliebten Uberzeu-
gungen gelten.

Ein dritter Grund, weshalb die Redefreiheit ein fiir das Wohl-
ergehen der Menschheit grundlegendes Recht darstellt, besteht
darin, dass sie eine grundlegende Voraussetzung der Demokratie
und ein Bollwerk gegen die Tyrannei bildet. Wie gelangten die
monstrosen Regierungen des 20. Jahrhunderts an die Macht und

58

schafften es, diese Macht zu erhalten? Indem eine Gruppe bewaff-
neter Fanatiker ihre Kritiker und Gegner mundtot machte. Der
Wahl von 1933, die den Nazis die Mehrheit verschaffte, waren
Jahre der Einschiichterung, des Mordes und des gewalttdtigen
Chaos vorangegangen. Einmal an die Macht gelangt, machten die
neuen totalitiren Herrscher jedwede Kritik strafbar. Das gilt auch
fiir zwar weniger genozidale, aber dennoch brutale heutige Regi-
mes wie diejenigen in China, Russland, afrikanischen Despotien
und zahlreichen islamischen Landern.

Weshalb dulden Diktatoren keine abweichenden Meinungen?
Schliesslich konnte man sich auch einen Autokraten vorstellen,
der seine Schifchen bereits ins Trockne gebracht hat und alle
seine Privilegien angreifenden Menschen bereits getotet oder ver-
haftet hat, wahrend seine machtlosen Untertanen frei sind, sich
so oft und offen zu beschweren, wie sie wollen. Es gibt allerdings
einen guten Grund, weshalb Diktaturen nicht so funktionieren.
Die verarmten Untertanen eines tyrannischen Regimes lassen
sich ndmlich nichts vormachen: Sie wissen, dass sie nicht gliick-
lich sind. Wenn zehn Millionen desillusionierter Biirger sich zu-
sammenschléssen, wéare wohl kein Regime stark genug, um ihnen
zu widerstehen. Der Grund, weshalb die Biirger eines Unrechts-
staates nicht massenhaft Widerstand leisten, liegt einzig darin,
dass es ihnen an Bewusstsein mangelt — sie wissen nicht, dass alle
anderen ihre Unzufriedenheit teilen. Wer sich gegen ein despoti-
sches Regime stellt, riskiert sein Leben oder zumindest seine Frei-
heit. Niemand wird sich trauen zu protestieren, solange er nicht
sicher sein kann, dass viele andere Menschen gleichzeitig bereit
sind, dasselbe Risiko einzugehen.



SCHWEIZER MONAT 1034 MARZ 2016 DOSSIER

Allgemeinwissen wird durch 6ffentliche Informationen gebil-
det, wie zum Beispiel durch verdffentlichte Stellungnahmen. Die
Geschichte «Des Kaisers neue Kleider» illustriert die dahinterlie-
gende Logik: Wenn der kleine Junge hinausschreit, dass der Kaiser
nackt ist, erzédhlt er nichts, das die Leute oder er selbst nicht be-
reits wissen oder mit eigenen Augen sehen konnen. Doch der
Junge verdndert dennoch das Wissen der Biirger, denn nun erst
wird allen klar, dass allen anderen auch Klar ist, dass der Kaiser
nackt ist. Und dieses 6ffentliche Wissen ermutigt die Untertanen,
die Autoritdt des Kaisers durch ihr Geldchter zu untergraben.

Diese Geschichte erinnert uns daran, weshalb Humor nicht
zum Lachen ist — und weshalb Satire, sie mag noch so kindisch
und geschmacklos sein, in Autokratien gefiirchtet und von Demo-
kratien geschiitzt wird. Unmerklich gelingt es der Satire, die still-
schweigenden Annahmen, die den Menschen bereits in Fleisch
und Blut iibergegangen sind, in Frage zu stellen. Sie zwingt die
Leute dazu, einzusehen, dass ihre Annahmen absurde Konse-
quenzen mit sich bringen.

Aus diesem Grund hat der Humor oftmals den sozialen Fort-
schritt beschleunigt. Voltaire, Swift und Johnson, die «Klugscheis-
ser» des 18. Jahrhunderts, zogen die Kriege, Unterdriickungsver-
suche und grausamen Praktiken ihrer Zeit ins Lacherliche. In den
Sechzigern portritierten Komiker und Kiinstler Rassisten als be-
griffsstutzige Neandertaler und Vietnamkriegsbefiirworter und
sonstige Kalte Krieger als amoralische Psychopathen. In der So-
wjetunion und ihren Satellitenstddten blithte derweil der satirische
Untergrund, wie beispielsweise in einer berithmten Unterschei-
dung zwischen den beiden damaligen Ideologien: «Der Kapitalis-
mus ist die Ausbeutung des Menschen durch den Menschen; der
Kommunismus ist das genaue Gegenteil davon.»

Wir machen von boshaften Scherzen Gebrauch, um die Macht
derjenigen Leute zu untergraben, die uns unterdriicken, nicht nur

politisch, sondern auch im Alltag: der tyrannische Chef, der
scheinheilige Priester, der Aufschneider in der Bar, der regelbe-
sessene Nachbar.

Natiirlich hat auch die freie Rede ihre Grenzen. Fiir Betrug,
Verleumdung, Erpressung, die Preisgabe militdrischer Geheim-
nisse oder die Anstiftung zu kriminellen Handlungen gelten Aus-
nahmen. Doch diese Ausnahmen miissen strikt festgelegt und auf
einer individuellen Basis gerechtfertigt werden; sie sind keine
Entschuldigung, die Redefreiheit so zu behandeln, als wire sie ein
ersetzbares Gut. Die Despoten zahlreicher sogenannter «Demo-
kratischer Republiken» sind geiibt darin, politische Gegner unter
der vorgeblichen Anklage von Verrat, Verleumdung und Anstif-
tung zu kriminellem Handeln zu inhaftieren. Selbst das eigentlich
eher laxe britische Verleumdungsgesetz wurde bereits mehrfach
missbraucht, um die Kritiker von politischen Figuren, Oligarchen
oder Holocaustleugnern und Quacksalbern zum Verstummen zu
bringen. Selbst die beriihmte Ausnahme von der Redefreiheit,
dass es namlich trotz Redefreiheit nicht erlaubt ist, in einem vol-
len Theater laut «Feuer!» zu briillen, die 1919 von Oliver Wendell
Holmes, Richter am Obersten Gerichtshof der USA, erfunden
wurde, ldsst sich leicht missbrauchen und wurde nicht zuletzt
durch Holmes selbst missbraucht. Er verurteilte ndmlich einen
Mann, der wihrend des Ersten Weltkriegs Flugblidtter verteilt
hatte, auf denen Manner dazu ermuntert wurden, dem Einriickbe-
fehl keine Folge zu leisten. Ein klarer Fall einer Meinungsdusse-
rung, wie sie in einer Demokratie moglich sein sollte.

Wenn Sie meiner Argumentation widersprechen, wenn Sie
meine Logik mangel- und meine Ausfithrungen fehlerhaft finden,
dann steht vor allem ein Recht hinter Ihrer Moglichkeit, diese Kri-
tik auch zu dussern: das Recht auf freie Meinungsdusserung. €

Aus dem Amerikanischen iibersetzt von Florian Oegerli.

«Unmerklich gelingt es

der Satire, die stillschweigenden
Annahmen, die den Menschen
bereits in Fleisch und Blut

ubergegangen sind,
in Frage zu stellen.»

Steven Pinker

59



	Weshalb die Redefreiheit fundamental ist

