
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 96 (2016)

Heft: 1034

Artikel: Weshalb die Redefreiheit fundamental ist

Autor: Pinker, Steven

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1034 MÄRZ 2016

Weshalb die Redefreiheit
fundamental ist

Das Recht zur freien Meinungsäusserung erscheint uns heute so
selbstverständlich, dass es keiner Verteidigung bedarf.
Das ist ein Irrtum.

von Steven Pinker

Mehr als zwei Jahrhunderte, nachdem die Redefreiheit («First

Amendment») in der amerikanischen Verfassung verankert
worden ist, dominiert das Thema auf einmal wieder die Schlagzeilen

- nicht nur in den USA. «Campus Speech Codes», von
Uni-Abschlussfeiern ausgeladene Redner, inhaftierte
Performancekünstlerinnen, vertriebene Whistleblower, ein Blogger, der von
einem der engsten Verbündeten des Westens zu 1000 Peitschenhieben

verurteilt wurde, und nicht zuletzt ein Anschlag auf
französische Karikaturisten zwingen die demokratische Welt, sich der

unbequemen Frage zu stellen, wie ernst es ihr mit ihrem Bekenntnis

zur Redefreiheit ist.

Handelt es sich bei der Redefreiheit lediglich um ein Symbol,
ähnlich einer Flagge oder einem nationalen Wahlspruch? Ist die

Redefreiheit relativ, müssen wir sie gegen andere Werte abwägen

und je nachdem auch einmal auf sie verzichten? War Papst
Franziskus im Recht, als er sagte: «Jede Religion hat eine Würde, und

man kann sich darüber nicht lustig machen»? Dürfen Universitäten

die einen Studenten mundtot machen, um die Empfindlichkeit

der anderen nicht zu verletzen? Haben die «Charlie Hebdo»-

Karikaturisten die «Grenze überschritten, die die Redefreiheit von
der Hetze trennt», wie der Rektor einer Journalistenschule
meinte? Oder handelt es sich bei der Redefreiheit um ein
fundamentales Recht - ein Recht, das zwar nicht absolut ist, aber nur in
sehr eindeutigen und vorsichtig umschriebenen Fällen ausser
Kraft gesetzt werden darf?

Die Antwort lautet, dass die Redefreiheit in der Tat ein Grundrecht

ist. Es ist wichtig, dass wir uns daran erinnern, weshalb dem

so ist. Nur dann haben wir stets eine Begründung zur Hand, wenn
dieses Recht in Frage gestellt wird.

Ein erster Grund: wenn wir uns fragen, ob die freie Rede ein
Grundrecht ist, dann tun wir nichts anderes, als Ideen auszutauschen

und zu bewerten. Das können wir nur deshalb, weil wir
davon ausgehen, dass wir ein Recht dazu haben, Ideen auszutauschen

und zu bewerten. Wenn wir über die Redefreiheit (oder ein

beliebiges anderes Thema) reden, dann reden wir. Wir regeln
unsere Differenzen weder mit Armdrücken noch mit einem
Schönheitswettbewerb oder einem Pistolenduell. Solange Sie nicht
willens sind, sich mit den Worten des Journalisten Nat Hentoff «free

Steven Pinker
ist Professor für Psychologie an der Harvard University.
Letzte Veröffentlichung: «Gewalt. Eine neue Geschichte der Menschheit»
(S. Fischer, 2011).

speech for me but not for thee» (Redefreiheit für mich, aber nicht
für dich) selbst zu diskreditieren, haben Sie als Gegner der
Redefreiheit in jenem Augenblick verloren, in dem Sie beschliessen, an

einer freien Debatte zum Thema teilzunehmen, um sich gegen die

Redefreiheit auszusprechen.

Wem diese logische Argumentation nicht zusagt, den

überzeugt vielleicht ein Argument aus menschlicher Erfahrung. Man

könnte sich eine Welt vorstellen, in der Wahrsager, Propheten,
Päpste, Phantasten, Imame oder Gurus als einzige Zugriff auf eine

Wahrheit haben, die nur ihnen gewährt wird und in der es dumm,

ja kriminell vom der Rest der Welt wäre, diese Wahrheit zu
hinterfragen. Die Geschichte lehrt uns, dass das nicht die Welt ist, die

wir bewohnen. Die Geschichte, die Wissenschaft und der gesunde

Menschenverstand haben wieder und wieder auf teils witzige
Weise aufgedeckt, dass Leute, die behaupten, die Wahrheit
gepachtet zu haben, vollkommen daneben liegen.

Die traditionellen Quellen unseres Wissens erzeugen in
Wahrheit lauter Irrtümer und taugen als Wissensgrundlage nicht:
dies ist die wohl grösste Entdeckung in der Geschichte - eine

Entdeckung, die jeder anderen Entdeckung vorangeht. Das gilt
sowohl für Glauben, Offenbarungen, Dogmen, Autoritäten,
Charisma, Weissagungen, Prophezeiungen, Omen, Intuitionen,
Hellseherei, Charisma, Mehrheitsmeinungen wie für subjektive
Gewissheiten.

Aus welcher Quelle kann sich also unser Wissen speisen?

Abgesehen von mathematischen Theoremen, die sich nicht mit der

materiellen Welt beschäftigen, liegt die Antwort in einem Pro-

zess, den der Philosoph Karl Popper «Vermutungen und Widerlegungen»

genannt hat: Wir entwickeln Ideen über die Natur der

Realität und überprüfen, ob diese mit der Wirklichkeit
übereinstimmen, erlauben es der Welt also, unsere Ideen zu widerlegen.

56





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1034 MÄRZ 2016

«Alles, was wir über
die Welt wissen,
galt ursprünglich
als Beleidigung von
unantastbaren
Dogmen.»
Steven Pinker

Der «Vermutungs»-Teil dieser Formel ist natürlich nur dann möglich,

wenn Redefreiheit herrscht. Wir müssen eine Vermutung
äussern können, ohne eine vorhergängige Versicherung zu haben,
dass sie korrekt ist. Nur dadurch, dass wir verschiedene Ideen

entwickeln, um daraufhin zu prüfen, welche dieser Ideen sämtlichen

Widerlegungsversuchen widerstehen, können wir neues

Wissen erwerben.
Als die Menschen dies während der Aufklärung realisierten,

stand ihr traditionelles Weltverständnis auf einmal köpf. Die

Entdeckung, dass die Erde um die Sonne kreist und nicht umgekehrt,
hatte zuerst massiven Widerstand von Seiten der kirchlichen
Autoritäten zu überwinden. Doch die kopernikanische Revolution

war bloss der Anfang eines Umwälzungsprozesses, der letztlich
dafür gesorgt hat, dass unser heutiges Weltverständnis für unsere
Vorfahren unverständlich wäre. Alles, was wir über die Welt wissen

- das Alter unserer Zivilisation und Spezies, unseres Planeten

und des Universums; der Stoff, aus dem wir bestehen; die Gesetze,

die Materie und Energie bestimmen; die Funktionsweise von Körper

und Geist -, galt ursprünglich als Beleidigung von unantastbaren

Dogmen. Heute wissen wir, dass die geliebten Überzeugungen
einer Zeit und Kultur jederzeit widerlegt werden können. Zweifellos

wird das auch für viele unserer heutigen geliebten Überzeugungen

gelten.
Ein dritter Grund, weshalb die Redefreiheit ein für das

Wohlergehen der Menschheit grundlegendes Recht darstellt, besteht

darin, dass sie eine grundlegende Voraussetzung der Demokratie
und ein Bollwerk gegen die Tyrannei bildet. Wie gelangten die

monströsen Regierungen des 20. Jahrhunderts an die Macht und

schafften es, diese Macht zu erhalten? Indem eine Gruppe bewaffneter

Fanatiker ihre Kritiker und Gegner mundtot machte. Der

Wahl von 1933, die den Nazis die Mehrheit verschaffte, waren
Jahre der Einschüchterung, des Mordes und des gewalttätigen
Chaos vorangegangen. Einmal an die Macht gelangt, machten die

neuen totalitären Herrscher jedwede Kritik strafbar. Das gilt auch

für zwar weniger genozidale, aber dennoch brutale heutige Regimes

wie diejenigen in China, Russland, afrikanischen Despotien
und zahlreichen islamischen Ländern.

Weshalb dulden Diktatoren keine abweichenden Meinungen?
Schliesslich könnte man sich auch einen Autokraten vorstellen,
der seine Schäfchen bereits ins Trockne gebracht hat und alle

seine Privilegien angreifenden Menschen bereits getötet oder
verhaftet hat, während seine machtlosen Untertanen frei sind, sich

so oft und offen zu beschweren, wie sie wollen. Es gibt allerdings
einen guten Grund, weshalb Diktaturen nicht so funktionieren.
Die verarmten Untertanen eines tyrannischen Regimes lassen

sich nämlich nichts vormachen: Sie wissen, dass sie nicht glücklich

sind. Wenn zehn Millionen desillusionierter Bürger sich

zusammenschlössen, wäre wohl kein Regime stark genug, um ihnen

zu widerstehen. Der Grund, weshalb die Bürger eines Unrechts-
staates nicht massenhaft Widerstand leisten, liegt einzig darin,
dass es ihnen an Bewusstsein mangelt - sie wissen nicht, dass alle

anderen ihre Unzufriedenheit teilen. Wer sich gegen ein despotisches

Regime stellt, riskiert sein Leben oder zumindest seine Freiheit.

Niemand wird sich trauen zu protestieren, solange er nicht
sicher sein kann, dass viele andere Menschen gleichzeitig bereit

sind, dasselbe Risiko einzugehen.

58



SCHWEIZER MONAT 1034 MÄRZ 2016 DOSSIER

Allgemeinwissen wird durch öffentliche Informationen gebildet,

wie zum Beispiel durch veröffentlichte Stellungnahmen. Die

Geschichte «Des Kaisers neue Kleider» illustriert die dahinterlie-

gende Logik: Wenn der kleine Junge hinausschreit, dass der Kaiser

nackt ist, erzählt er nichts, das die Leute oder er selbst nicht
bereits wissen oder mit eigenen Augen sehen können. Doch der

Junge verändert dennoch das Wissen der Bürger, denn nun erst
wird allen klar, dass allen anderen auch klar ist, dass der Kaiser

nackt ist. Und dieses öffentliche Wissen ermutigt die Untertanen,
die Autorität des Kaisers durch ihr Gelächter zu untergraben.

Diese Geschichte erinnert uns daran, weshalb Humor nicht

zum Lachen ist - und weshalb Satire, sie mag noch so kindisch
und geschmacklos sein, in Autokratien gefürchtet und von
Demokratien geschützt wird. Unmerklich gelingt es der Satire, die

stillschweigenden Annahmen, die den Menschen bereits in Fleisch

und Blut übergegangen sind, in Frage zu stellen. Sie zwingt die

Leute dazu, einzusehen, dass ihre Annahmen absurde

Konsequenzen mit sich bringen.
Aus diesem Grund hat der Humor oftmals den sozialen

Fortschritt beschleunigt. Voltaire, Swift und Johnson, die «Klugscheis-

ser» des 18. Jahrhunderts, zogen die Kriege, Unterdrückungsversuche

und grausamen Praktiken ihrer Zeit ins Lächerliche. In den

Sechzigern porträtierten Komiker und Künstler Rassisten als

begriffsstutzige Neandertaler und Vietnamkriegsbefürworter und

sonstige Kalte Krieger als amoralische Psychopathen. In der

Sowjetunion und ihren Satellitenstädten blühte derweil der satirische

Untergrund, wie beispielsweise in einer berühmten Unterscheidung

zwischen den beiden damaligen Ideologien: «Der Kapitalismus

ist die Ausbeutung des Menschen durch den Menschen; der

Kommunismus ist das genaue Gegenteil davon.»

Wir machen von boshaften Scherzen Gebrauch, um die Macht

derjenigen Leute zu untergraben, die uns unterdrücken, nicht nur

politisch, sondern auch im Alltag: der tyrannische Chef, der

scheinheilige Priester, der Aufschneider in der Bar, der regelbesessene

Nachbar.

Natürlich hat auch die freie Rede ihre Grenzen. Für Betrug,

Verleumdung, Erpressung, die Preisgabe militärischer Geheimnisse

oder die Anstiftung zu kriminellen Handlungen gelten
Ausnahmen. Doch diese Ausnahmen müssen strikt festgelegt und auf
einer individuellen Basis gerechtfertigt werden; sie sind keine

Entschuldigung, die Redefreiheit so zu behandeln, als wäre sie ein

ersetzbares Gut. Die Despoten zahlreicher sogenannter
«Demokratischer Republiken» sind geübt darin, politische Gegner unter
der vorgeblichen Anklage von Verrat, Verleumdung und Anstiftung

zu kriminellem Handeln zu inhaftieren. Selbst das eigentlich
eher laxe britische Verleumdungsgesetz wurde bereits mehrfach

missbraucht, um die Kritiker von politischen Figuren, Oligarchen
oder Holocaustleugnern und Quacksalbern zum Verstummen zu

bringen. Selbst die berühmte Ausnahme von der Redefreiheit,
dass es nämlich trotz Redefreiheit nicht erlaubt ist, in einem vollen

Theater laut «Feuer!» zu brüllen, die 1919 von Oliver Wendell

Holmes, Richter am Obersten Gerichtshof der USA, erfunden
wurde, lässt sich leicht missbrauchen und wurde nicht zuletzt
durch Holmes selbst missbraucht. Er verurteilte nämlich einen

Mann, der während des Ersten Weltkriegs Flugblätter verteilt
hatte, auf denen Männer dazu ermuntert wurden, dem Einrückbefehl

keine Folge zu leisten. Ein klarer Fall einer Meinungsäusserung,

wie sie in einer Demokratie möglich sein sollte.

Wenn Sie meiner Argumentation widersprechen, wenn Sie

meine Logik mangel- und meine Ausführungen fehlerhaft finden,
dann steht vor allem ein Recht hinter Ihrer Möglichkeit, diese Kritik

auch zu äussern: das Recht auf freie Meinungsäusserung. <

Aus dem Amerikanischen übersetzt von Florian Oegerli.

«Unmerklich gelingt es
der Satire, die stillschweigenden

Annahmen, die den Menschen
bereits in Fleisch und Blut

übergegangen sind,
in Frage zu stellen.»

Steven Pinker


	Weshalb die Redefreiheit fundamental ist

