
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 96 (2016)

Heft: 1033

Artikel: Autonomie in der Kunst

Autor: Groys, Boris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR SCHWEIZER MONAT 1033 FEBRUAR 2016

Autonomie in der Kunst
Über die Befreiung von der Diktatur des Geschmacks -
und über das Streben nach Wahrheit des Hybridkünstlers
Anton Vidokle.

von Boris Groys

• •

Uber die Rolle von Anton Vidokle in der Kunstwelt zu spre¬

chen, ist keine leichte Aufgabe. Operiert Vidokle im Feld der

Kunst als sozialer Organisator, als Schöpfer und Verwalter privater

Kunstinstitutionen? Ich glaube, dass das bereits die falsche

Frage ist, weil jeder Künstler heute eine unabhängige institutionelle

Infrastruktur schaffen muss, um an die grosse Tradition
autonomer Kunst des 20. Jahrhunderts anschliessen zu können. Die

Kritik an existierenden Kunstinstitutionen ist dabei eine relativ
einfach zu erfüllende Aufgabe - die in den vergangenen Jahrzehnten

auf vielfältige und überzeugende Weise erfüllt worden ist.

Allerdings: die Institutionenkritik kann Kunstinstitutionen nicht
verändern. Zugleich bringt sie den Künstler in eine wenig souveräne

Situation, denn die künstlerischen Revolutionen des

20. Jahrhunderts wollten den Künstler aus jeder Form der
Unterwerfung unter die Kunstinstitutionen und den Kunstmarkt
befreien. Warum also appellieren die Künstler am Ende der glorreichen
Geschichte dieser Revolutionen - wenn auch kritisch - an diese

Institutionen? Verglichen mit den Forderungen nach Autonomie
und Souveränität, die zu Beginn dieser Revolutionen erhoben

wurden, erscheint die heutige Institutionenkritik als ein
Rückschritt. Um einen Schritt nach vorn zu machen, müssten die

Künstler nach der langen Periode der Institutionenkritik nun ihre
Souveränität und Autonomie zurückgewinnen - kurz: sie müssen

sich endlich selbst institutionalisieren.

Haltung und Wahrheit
In unserer Zeit hat der Begriff der autonomen Kunst ein

schlechtes Image. Die Rhetorik des Diskurses über zeitgenössische

Kunst wird von der Kritik an der autonomen Kunst im Namen

einer kritischen, sozialen oder politischen Kunst dominiert. Die

Vertreter dieses Diskurses setzen offensichtlich autonome Kunst

gleich mit Kunst, die das Publikum ästhetisch beglücken will, statt
sich politisch zu engagieren. Doch autonome Kunst ist nicht
gleichzusetzen mit Kunst, die einfach den Publikumsgeschmack

befriedigen will. Das Gegenteil ist der Fall! Die Idee der autonomen

Kunst wurde zu Beginn des 20. Jahrhunderts entwickelt, um
jeden «äusseren» Erfolg - jede Anerkennung durch Publikum, Kritik,

Kunstinstitutionen oder Kunstmarkt - als für die «wahre» Be¬

Boris Groys
ist Philosoph, Kunstkritiker und Medientheoretiker. Er unterrichtet an
der Faculty of Arts and Science der New York University.

wertung des Kunstwerks irrelevant zu erklären. Das Ziel war,
Kunst von der Diktatur des öffentlichen Geschmacks, von der

Unterwerfung unter das ästhetische Urteil zu befreien.
Hierzu hat die Kunst zwei Möglichkeiten: den Anspruch auf

innere Wahrheit oder den auf ethische Haltung zu erheben. Deshalb

hat die Kunst, so sie denn autonom sein wollte, immer
behauptet, wahr und/oder moralisch gut zu sein. Gut oder wahr zu

sein wird von jeder Gesellschaft höher bewertet, als bloss

geschmackvoll oder «oberflächlich» attraktiv zu sein. Wenn Kunst

sich also auf die Wahrheit oder auf eine moralische Idee beruft,

vermag sie eventuell den Publikumsgeschmack zu beherrschen,

statt von ihm beherrscht zu werden. Autonome Kunst ist Kunst,
die Wahrheit und Ethik über ästhetischen Genuss stellt. Autonome

Kunst ist das direkte Gegenteil von nichtengagierter Kunst,
die zur Befriedigung des ästhetischen Geschmacks gemacht wird

- sei es massenkultureller Pop-Geschmack, elitärer Geschmack

oder der Geschmack irgendeiner Institution.
Ganz offensichtlich appelliert genuin autonome Kunst nicht

an ein breites Publikum. Die Vorliebe für die Wahrheit ist und

bleibt ein Minderheitengeschmack. Zugleich wird Kunst niemals

für eine Minderheit gemacht. Kunst ist keine spezialistische
Tätigkeit wie Botanik oder Kardiologie. Kunst wird definitionsge-
mäss für alle gemacht. So scheint die Tradition der autonomen
Kunst die radikal demokratische Natur der Kunst zu verraten,

weswegen jeder, der mit Kunst zu tun hat, so sensibel auf den
Vorwurf reagiert, Teil eines geschlossenen, elitären Zirkels zu sein -
und die Öffnung dieses Zirkels für ein breiteres Publikum
verlangt. Im grossen und ganzen reagiert das Kunstmilieu auf diese

Situation mit politischem und ethischem Engagement für gute
Zwecke. Und diese guten Zwecke sind fast immer diejenigen, die

auch in der breiten Öffentlichkeit als solche gelten. Ein unge-

52





KULTUR SCHWEIZER MONAT 1033 FEBRUAR 2016

wohnliches, exotisches politisches Engagement würde den Künstler

noch weiter von der Gesellschaft als ganzer entfernen. Dies
alles aber bedeutet, dass das Kunstmilieu das soziopolitische
Engagement benutzt, um sich wieder mit dem Publikum zu verbinden
und dabei die Unterwerfung unter vorgegebene ästhetische
Präferenzen durch die Unterwerfung unter ethische und politische
Präferenzen zu ersetzen. Der Fortschritt ist hier also weniger

gross, als er scheint.

Transparenz
In seiner «Politeia» fragt Piaton, bis zu welchem Grad die

Wahrheit zu einer politischen Macht werden könne. Oder, in
seinen Worten, wie Philosophen herrschen können, im Gegensatz

zu den Sophisten, die wechselnde Interessen vertreten.
Seine Antwort ist instruktiv für den Künstler, der sich für die

Wahrheit interessiert: Piaton sagt, dass die Philosophenherrschaft

empirisch unwahrscheinlich, aber logisch nicht unmöglich

sei. Ich behaupte, dass autonome Kunst, also Kunst, die nach

Wahrheit strebt, ebenfalls in diesem schmalen Bereich zwischen

empirischer Unwahrscheinlichkeit und logischer Möglichkeit
siedelt. Es ist nicht unlogisch anzunehmen, dass sich die ganze
Menschheit irgendwann für die Wahrheit und für Kunst, die

nach Wahrheit strebt, interessiert - auch wenn dies bis jetzt
nicht der Fall war. In diesem Sinne besteht kein logischer Widerspruch

zwischen dem Projekt, Kunst für einen kleinen Kreis von
Leuten zu machen, die sich für die Wahrheit interessieren, und
dem Projekt, Kunst für die ganze Menschheit zu machen. Es

kann gezeigt werden, dass diese beiden Aufgaben logisch identisch

sind - wohingegen die Aufgabe, Kunst für die Befriedigung
des ästhetischen, ethischen und politischen Geschmacks eines

breiten Publikums zu machen, und die Aufgabe, Kunst für alle zu

machen, sich gegenseitig logisch ausschliessen. Den
entsprechenden Beweis zu führen würde den Rahmen dieses Textes

sprengen, hier genügt es zu sagen, dass es eine lange Geschichte

von Manifestationen der Wahrheit in der Kunst gibt, darunter
die mimetische Wahrheit, die Wahrheit des Ausdrucks des Inneren,

die Wahrheit des Kunstwerks als materieller Gegenstand,
die Wahrheit des Kunstwerks als Statement im öffentlichen
Raum, die Wahrheit der Kunst als Manifestation und Präsenz

sowie die Wahrheit der Kunst als Absenz und Gedächtnis.

Heute sehen wir die Wahrheit tendenziell weniger als etwas

im Kunstwerk Verkörpertes und vielmehr als das Produkt einer
bestimmten Praxis. Für uns ist die Wahrheit ein Ereignis, ein
Prozess. Ich möchte nicht für oder gegen dieses Verständnis von
Wahrheit im allgemeinen oder von Wahrheit in der Kunst im

speziellen argumentieren, das tief in der gegenwärtigen
philosophischen Reflexion über das Subjekt wurzelt. Es ist aber dieses

Verständnis von Wahrheit in der Kunst, das Anton Vidokle teilt
und das eine Voraussetzung für seine künstlerisch-organisatorische

Praxis ist. Wenn sich die Wahrheit in der Kunst nicht in
Kunstwerken offenbart, sondern im Prozess der Kunstproduk¬

tion, dann muss dieser Prozess so transparent wie möglich
gemacht werden. Es ist offensichtlich, dass die existierenden
Kunstinstitutionen diese Aufgabe nicht erfüllen können, da ihr
Modus operandi zu unpersönlich und intransparent ist. Um die

Dinge transparenter, übersichtlicher, kontrollierbarer und
dokumentierbarer zu machen, schafft Vidokle Bedingungen, unter
denen er persönlich all die Prozesse des Kunstbetriebs gestaltet
und verwaltet, die normalerweise anonym und bürokratisch
ablaufen - Finanzierung, Anmietung von Räumen, Öffentlichkeitsarbeit,

Dokumentation und dergleichen. Vidokle ist ein
Experimentator, der Prozesse, die gewöhnlich hinter verschlossenen

Türen stattfinden, in eine transparente Laborumgebung stellt.
Er hat eine Kunstschule, diverse theoretische Diskurse, ein

Kunstmagazin im Internet und vieles andere organisiert. Indem

er diese Prozesse und Praktiken realisiert und offenlegt, macht
Vidokle sie zugleich transparent für diejenigen, die sich für die

gleichen Dinge interessieren, aber nicht die Mittel haben, sie

systematisch zu untersuchen. Was ihn antreibt, ist seine
künstlerische Neugier; er möchte wirklich verstehen, wie die Dinge
funktionieren. Aber Vidokle interessiert sich für sie nicht wie
ein Wissenschafter - wie etwa ein Soziologe, der sich für die

Dinge interessiert, wie sie «objektiv» geschehen -, sondern wie
ein Künstler, der glaubt, dass man nur das verstehen kann, was

man selbst gemacht hat.

Interessierte Minderheit
Diese Strategie erlaubt es Vidokle, kunstbezogene Prozesse

und Praktiken auf eine Reihe bestimmter logischer Möglichkeiten
beziehen zu können - anstatt sie als gegebene in der empirischen,

kompromittierten «Realität» (d.h. im Rahmen existierender
Kunstinstitutionen) erforschen zu müssen. Anders gesagt: er erforscht
diese Prozesse unter künstlich geschaffenen Bedingungen - als

utopische Artefakte. In diesem Sinne stehen Vidokles Projekte in
der halb politischen, halb künstlerischen Tradition sozialer
Experimente, die ein integraler Bestandteil der Geschichte der
Moderne ist. Vidokles Projekte sind offen für alle, aber sie sind nicht
darauf angewiesen, dass alle partizipieren. Auf der Ebene der
logischen Möglichkeit kann prinzipiell die ganze Menschheit an

ihnen partizipieren, empirisch aber sprechen sie nur eine interessierte

Minderheit an. Diese Projekte führen utopische und
experimentelle Bestrebungen der frühen Moderne weiter, ohne ihren
Minderheitenstatus überwinden zu wollen. So reflektieren sie die

sozialen und psychologischen Bedingungen, unter denen das

Streben nach Wahrheit gegenwärtig funktioniert, durchaus
korrekt. Man kann also sagen: Hier haben wir einen interessanten
Fall von genuin autonomer Kunst - und zugleich ein paradigmati-
sches Beispiel für die Kunst unserer Zeit. Diese Kunst ist autonom,
weil sie nach Wahrheit und nicht nach Gefallen strebt - auch

wenn die Beteiligten sie dennoch geniessen. <

Aus dem Englischen übersetzt von Barbara Kuon.

54


	Autonomie in der Kunst

