
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 96 (2016)

Heft: 1041

Artikel: Tribe and Prejudice

Autor: Bucher, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1041 NOVEMBER 2016 POLITIK & WIRTSCHAFT +

Tribe and Prejudice
Warum europäische Rezepte inAfrika so oft scheitern.

von JosefBucher

Es war der November 2000. In einer Lodge in Nordkenia kamen

fünfzehn Südsudanesen zusammen, um über die politische
Ordnung nach Beendigung des Krieges zu beraten. Sie stammten
aus verfeindeten politischen Lagern und ethnischen Gruppen,
und zu je einem Drittel aus den drei Provinzen des Südsudans.

Was sie vereinte, war die Sorge um eine mögliche Selbstzerstörung

des Landes, nachdem der lange Bürgerkrieg die Clans und
Stämme nachhaltig auseinanderdividiert hatte.

Wie liessen sich, fragten die Teilnehmer, in stark tribalisier-
ten Gesellschaften solche Wunden wieder heilen? Was würde
die Völker Südsudans noch verbinden, wenn einmal der gemeinsame

Feind im Norden verschwunden war? Nach teils hitzigen
Debatten kamen die Teilnehmer überein, dass im Südsudan

ohne Stämme kein Staat zu machen sei. Es gelte, Stämme nicht
auf Ethnizität zu reduzieren, sondern sie als kulturell und sozial

unterschiedlich geprägte Identitäten wahrzunehmen. Genau

besehen stellten die Stämme nichts weniger als kleine Nationen
dar. Folglich müsse man ihnen als Nationalitäten einen festen
Platz in der politischen Ordnung einräumen. War dies nun ein

mutiger Schritt in die Moderne oder ein nostalgischer zurück in
die Vergangenheit?

Seit der Entkolonisierung der Sechzigerjahre sieht sich die

afrikanische Elite mit der Frage konfrontiert, was aus dem vorkolonialen

Erbe und was aus der kolonialen Erfahrung für den Aufbau
ihrer Staaten herangezogen werden soll. Auf diese Zeit - nicht auf
die Kolonisierung an sich - will ich meine Überlegungen richten.
Eine Einschränkung scheint mir an dieser Stelle angebracht. Ich

schildere meine Sicht der Dinge nicht als Afrikaner, sondern als

langjähriger Gast auf diesem Kontinent. Ich hoffe aber trotzdem,
dass meine Schilderungen dazu beitragen, den europäischen Blick

auf die afrikanische Realität zu schärfen.

Die neuen Herrscher
Bedeutsam für die Zeit nach der Entkolonisierung ist die

Feststellung, dass die abziehenden Kolonialmächte die Macht einer
andern Herrscherschicht übergaben als jener, von welcher sie

diese ursprünglich geraubt hatten. Eine solche Umwälzung der

Machtverhältnisse birgt notgedrungen Chancen und Risiken. Ob

Josef Bucher
stand lange als Diplomat im Dienste der Eidgenossenschaft
und war in zahlreichen arabischen Ländern sowie in Ostafrika
stationiert. Über mehrere Jahre vermittelte er im Rahmen
der «guten Dienste» der Schweiz zwischen den verschiedenen
Konfliktparteien im Sudan. 2002 leitete er auf dem Bürgenstock
die Waffenstillstandsverhandlungen für die Nubaberge.

die Transition gelingt, hängt wesentlich von der Qualität der

neuen Herrscherschicht ab, von ihren Interessen, von ihrer politischen

Kultur und vor allem auch von den Voraussetzungen ihres

Aufstiegs zur Macht.

Nun, welche Herrscherschicht wurde durch Entkolonisie-

rungskriege an die Macht gespült? Es war meistens eine Schicht,
die es vorher so nicht gab und deren Aufstieg von zwei Strategien

geprägt war: zum einen in der Anpassung an neue Herrschaftsformen,

in welchen herkömmliche Legitimität kaum eine Rolle

spielte; zum andern in einer Militarisierung des Widerstandes.
Die Kolonisierung hat somit wenig zur Bildung einer
verantwortungsvollen politischen Elite beigetragen. Dies wurde offensichtlich,

als die Befreiungskämpfer im Zug ihrer Machtübernahme

fast lautlos zu modernen Raubrittern mutierten.
Auch fünfzig Jahre nach der Befreiung besteht für viele

afrikanische Staaten die Herausforderung noch immer darin, die

Plage der einheimischen Raubritter wieder loszuwerden.

Vergleichbares Unglück ist schon andern Völkern widerfahren, welche

sich von Fremdherrschaft befreien konnten - und erfahren

mussten, wie die Herrschaft in den Händen einer siegreichen
Militärkaste hängenblieb. Eindrücklich ist das Beispiel der Mameluken,

welche sich nach dem Sieg über die Mongolen drei Jahrhunderte

an der Macht halten konnten1. Dies verdeutlicht die Schwierigkeit,

siegreiche Befreiungsarmeen daran zu hindern, sich als

neue Raubritter einzunisten.

Zähmung militärischer Macht
Wir sehen uns hier nicht mit einem typisch afrikanischen

Problem konfrontiert, sondern mit einer ganz grundsätzlichen politischen

Frage: Wie kann eine Gesellschaft nichtmilitärische Kon-

33



POLITIK & WIRTSCHAFT + SCHWEIZER MONAT 1041 NOVEMBER 2016

trolle über ihre Militärstreitkräfte ausüben, wo doch das Militär
selber das grösste Gewaltpotenzial darstellt? Zwar werden auf
dem politischen Markt allerlei Rezepte dafür angeboten. Man

müsse, so heisst es, in der Verfassung garantieren, dass gewählte
Politiker über dem Militär stünden. Wer hindert jedoch
Kriegsfürsten daran, die Verfassung zu ignorieren oder, noch eleganter,
sich in ziviler Kleidung zu Präsidenten wählen zu lassen?

Eine gewaltlose Kontrolle des Gewaltapparates erscheint
nicht nur schwierig, sondern auch ganz unnatürlich. Weshalb

sollten Mitglieder der herrschenden Militärkaste freiwillig auf
eine direkte Kontrolle ihrer Streitkräfte verzichten? Douglass
North versucht in «Violence and Social Orders»2 darauf Antworten

zu geben. Zu den wichtigsten Voraussetzungen gehört seiner

Ansicht nach eine ausdifferenzierte Gesellschaft mit eigenständigen

Organisationen. Es bedarf einer besonderen Konstellation

von in der Gesellschaft verankerten Gegengewichten. Oder in den

Worten Montesquieus: «Le pouvoir peut arrêter le pouvoir.»
In Europa waren es oft Allianzen von Händlern, Grundbesitzern

oder Unternehmern, von Bauern, Parteien oder
Gewerkschaften, welche in unterschiedlicher Kombination komplexe
Gegengewichte zu bilden vermochten. In afrikanischen Gesellschaften

sind heute jedoch ähnliche Organisationen kaum vorhanden,

jedenfalls nicht vergleichbar mit jenen, welche die Entwicklung in

Europa jahrhundertelang prägten.
Im Unterschied dazu stellen in Afrika clangeprägte

Gemeinschaften oft die wichtigsten Netzwerke und sozialen Bezugspunkte

dar. Deren Institutionen haben den afrikanischen Völkern
seit jeher das Überleben ermöglicht - und tun dies oft auch heute

noch. Weder nationalistischer Rhetorik noch forcierter Modernisierung

ist es bisher gelungen, die Bedeutung der ethnischen
Identitäten und Institutionen zu tilgen. So schwer das

Eingeständnis einigen auch fallen mag: Clans und Stämme spielen in
afrikanischen Ländern weiterhin eine bedeutende Rolle. Ist es

klüger, deren Mobilisierungspotenzial brachliegen zu lassen -
oder mit ihrer Hilfe zu versuchen, die Macht der neuen Raubritter

einzugrenzen?

Dem Clan und Stamm verbunden
Nicht nur auf dem Land, wo die Mehrheit der Afrikaner

wohnt, sondern auch in den Städten haben Clans und Stämme ein

zäheres Leben, als revolutionäre Befreiungsbewegungen es

erwartet und als westliche Modernisierungsakteure es sich erhofft
hatten. Vor diesem Hintergrund, so schrieb Jeffrey Herbst in «States

and Power in Africa»3, hätten afrikanische Führer es sträflich
unterlassen, für den Platz und die Rolle traditioneller Institutionen
eine nachhaltige Perspektive zu erarbeiten.

Eine solche Perspektive fehlt weitgehend auch noch heute.

Zwar sind im letzten Jahrzehnt durchaus spannende Denkansätze

dazu veröffentlicht worden.4 Zudem haben sich Länder wie
Botswana und Somaliland, aber auch Ghana und Südafrika auf das

Experiment eingelassen, traditionellen Institutionen einen relevan¬

ten Platz in der modern-staatlichen Ordnung einzuräumen. Aber
westliches Mainstreamdenken geht noch immer davon aus,
Clanidentitäten seien ein zentrales Übel der afrikanischen Gesellschaft

und eine moderne politische Ordnung sei in letzter Konsequenz

nur durch deren Auslöschen möglich.

Zugegeben, es gibt viel gegen Stämme und gegen ethnisch
geprägte Institutionen einzuwenden. Zuallererst wohl die Tatsache,
dass viele Konflikte entlang solcher Bruchlinien aufbrechen und
in der Folge ganze Gesellschaften oder Länder auseinanderzureis-

sen drohen. Dies trifft zweifellos zu.

Allein, was gegen Stämme spricht, lässt sich genauso gut
gegen Nationen einwenden. Müsste ein Geschichtsphilosoph aus

China den Europäern nicht auch nahelegen, die nationalen Identitäten

auszulöschen und auf deren Ruinen eine echte Friedensordnung

zu errichten? Die Verbrechen nämlich, welche die europäischen

Nationalstaaten begangen haben, sind keineswegs geringer
als das, was sich afrikanische Stämme gegenseitig angetan haben.

Traditionelle Institutionen stellen auch Gefässe dar, welche

der eigenen Kultur Raum und Rahmen geben. Wird diese Kultur
zerstört, steht dem Abgleiten in die Barbarei nichts mehr im Weg.

Auch Stämme und Clans kennen öffentliche Güter, deren Verlust
ihr Überleben gefährden würde. Dass traditionelle Institutionen
oft erst noch besser als korrupte Bürokratien ihren natürlichen
Lebensraum zu schützen vermögen, hat die Nobelpreisträgerin
Elinor Ostrom aufgezeigt.

Gewiss sind auch stammesgeprägte Institutionen von Zerfall
und Korruption bedroht. Lässt man sie verlottern, geht unweigerlich

auch ihr Nutzen verloren; überlässt man sie schutzlos der

Willkür von Raubrittern, werden sie missbraucht; und wirft man
sie auf den kulturellen Müllhaufen, werden sie von Kriegsfürsten

zur Legitimierung ihrer Herrschaft kannibalisiert. Aber es müsste

so nicht sein. Wenn Stammesidentitäten als Ressource verstanden

werden, haben sie bei geeigneter Pflege das Potenzial, es

tatsächlich auch zu werden.

Das Irrlicht vom Nationbuilding
Davon sind wir jedoch weit entfernt. Weder westliches noch

südliches Mainstreamdenken vermag in Stammesidentitäten eine

Ressource zu erkennen. Im Gegenteil, ein Schlüsselbegriff für den

Aufbau staatlicher Ordnung lautet Nationbuilding. Wie absurd

die Vorstellung von allem Anfang an war, afrikanischen
Gesellschaften dieses Muster aufzudrücken, wird dabei gerne übergangen.

Die Nation an sich ist eine europäische Erfindung, und das

Nationbuilding entspringt dieser national inspirierten
Ordnungsvorstellung. Mit dem Nationbuilding wird also ein an eine

bestimmte Zeit und einen bestimmten Raum gebundenes Konzept
als allein seligmachender Weg zum Frieden angepriesen.

Der Nationalstaat hat jedoch seinen Preis, und keinen geringen

dazu. Sprachliche, ethnische oder religiöse Gemeinschaften

werden dadurch leicht zu Minderheiten degradiert, und erst der

Nationalstaat hat den Begriff der «nationalen Minderheit» über-

34



SCHWEIZER MONAT 1041 NOVEMBER 2016 POLITIK & WIRTSCHAFT +

haupt auf den Plan gerufen. Nur zu leicht wird dabei unterschlagen,

was europäische Staaten zur Schaffung homogener Nationalstaaten

ihren Minderheitenvölkern zugefügt haben.5 Und dieser

Homogenisierungswahn soll nun mittels Nationbuilding in die

Vielvölkerstaaten Afrikas exportiert werden? Was passiert, wenn
diese Saat in Afrika auf fruchtbaren Boden fällt, lässt sich am

Schicksal Ruandas und des Sudans ermessen.

Bekanntlich haben Kriege unter europäischen Nationen zu

ihrer Konsolidierung beigetragen. So hat auch der Grenzkrieg
zwischen Äthiopien und Eritrea gewiss den nationalen Zusammenhalt

der beiden Länder gestärkt. Diese Art von Nationbuilding
möchte man Menschen jedoch gern ersparen. Wie also könnte
eine politische Ordnung aussehen, die auf ethnische Identität
Rücksicht nimmt? Die sie vielleicht sogar als Ressource nutzt?

Der Mensch als Doppelwesen
Es ist im Umgang mit politischen Fragen sinnlos, Tradition

und Moderne gegeneinander auszuspielen. Es geht, im Gegenteil,

darum, diese Spannung fruchtbringend zu überbrücken. Und in
der Tat bewegen sich viele Afrikaner gleichzeitig in zwei Welten -
in einer traditionell geprägten einerseits und in einer modernen
anderseits. Wie J. Michael Williams6 überzeugend darlegt, sehen

sie darin keinen unauflösbaren Widerspruch. Sie erwarten zu

Recht, dass auch in der Ausgestaltung der politischen Ordnung
dieser Dualität im Rahmen sogenannter hybrider Institutionen
Rechnung getragen wird.

Dualität macht die Welt gewiss komplizierter. Zu irritieren
braucht uns das allerdings nicht. In der Juni-Ausgabe dieser
Zeitschrift schrieb Stefan Kolev dazu: «Der Mensch ist durchaus fähig

- und war seit dem Anbruch der Moderne stets fähig -, als Doppelwesen

zu leben.»7

Auch ein Blick in den historischen Rückspiegel müsste uns
versöhnlicher stimmen. Die moderne Schweiz wurde auch nicht
gebaut, um kantonale Identitäten auszulöschen, sondern um
deren Überleben zu sichern. Die Frage muss erlaubt sein: Warum
soll für afrikanische Stämme heute nicht recht sein, was für
unsere Kantone gestern billig war?

Natürlich steigt der Reformdruck auf stammesgeprägte
Institutionen, wenn diese ihr Potenzial entfalten sollen. Einerseits

müssen sie den Raubrittern gegenüber ihr Recht verteidigen, ihre

Führer in eigener Kompetenz zu bestimmen. Anderseits muss es

ihnen gelingen, aus ihrer besten Tradition neue Formen
stammesinterner Rechenschaft abzuleiten. Das sind grosse Herausforderungen.

Aber stellen sie nicht zugleich die Voraussetzung jeder

guten Herrschaftsform dar? Was sich in afrikanisch geprägten
Institutionen bewährt, dürfte über kurz oder lang auch auf moderne

Institutionen durchschlagen.

Tribe and Prejudice
Ohne klug austarierte Koexistenz zwischen traditionellen und

modernen Institutionen wird sich Afrika kaum befrieden lassen.

Die Vorstellung von hybriden Institutionen hat es jedoch schwer,

und die politischen Hürden für die Umsetzung sind noch um einiges

höher.

Erstens haben die heutigen Herrscher kein Interesse daran,
zwischen den Stämmen Brücken zu bauen, über welche sich diese

direkt austauschen oder gar verbünden könnten. Im Gegenteil:
teilen und herrschen ist das Spiel der Mächtigen, während sie sich

scheinheilig über das Elend vom Tribalismus beschweren. Wie

empfindlich selbst mächtige Kriegsfürsten auf ein mögliches
Zusammenrücken der Stämme reagieren können, haben wir im
Südsudan hautnah erlebt. Als sich dort eine Dynamik für den Aufbau

stammesverbindender Institutionen abzeichnete, wurde
diese umgehend abgewürgt. Mit ihrer angstgetriebenen Reaktion

machten die Raubritter wohl ungewollt deutlich, wie wichtig ein

Rat der Nationalitäten für den Südsudan eigentlich wäre.

Zweitens behält der Westen ein halbes Jahrhundert nach der

Entkolonisierung noch immer die Deutungshoheit über Gover-

nance-Fragen in Afrika. Fest verankert darin ist ein ideologisches

Vorurteil gegenüber allem, was in der einen oder andern Form mit
Clans und Stämmen zu tun hat. Vor diesem Hintergrund verbünden

sich westliche Akteure nicht ungern mit Raubrittern, sofern

diese im Gegenzug ein Modernisierungsbekenntnis ablegen.

Es liegt in der Verantwortung afrikanischer Vordenker, eine

Lösung für die Gleichzeitigkeit von traditionellen und modernen

Herrschaftsformen zu finden. Den Weg zu mehr Menschenwürde

und Gerechtigkeit müssen afrikanische Bürger selber finden.
Doch sind sie auf ihrer Suche erfolgreicher, wenn westliche
Akteure ihnen dabei nicht in den Rücken fallen. <

1 Jean-Pierre Filiu: From Deep State to Islamic State. London: Hurst & Co., 2015.
2 Douglass North: Violence and Social Orders. Cambridge: University Press, 2009.
3 Jeffrey Herbst: States and Power in Africa. Princeton: University Press, 2000. S.

176: «The failure of African leaders to develop a theory of rule hurt the new states,
especially because there was no theoretical or ideological perspective that would
allow for the incorporation of traditional authorities.»
4 Alice Bellagama and Georg Klute (Hrsg.): Beside the State. Köln: Rüdiger-Köppe-
Verlag, 2008.
5 Jerry Z. Muller: The Enduring Power of Ethnic Nationalism. In: Foreign Affairs,
März/April 2008.
6 J. Michael Williams: Chieftaincy, the State, and Democracy. Political Legitimacy
in Post-Apartheid South Africa. Bloomington: Indiana University Press, 2010.
7 Stefan Kolev: Stresstest fürs globale Dorf. In: Schweizer Monat 1037 (Juni 2016).

Lesen Sie auch: ^
Alex Perry: In Afrika.
Erschienen in unserer
Märzausgabe, nun zur Debatte
online freigeschaltet.
www.schweizermonat.ch


	Tribe and Prejudice

