
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 96 (2016)

Heft: 1038

Artikel: Die moralische Verantwortlichkeit des Wissenschafters

Autor: Popper, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

Die T 1moralische
Verantwort¬

lichkeit
des Wissenschafters

Vor mehr als 40 Jahren, inmitten des Vietnamkriegs,
veröffentlichte Karl Popper in den «Schweizer
Monatsheften» einen Essay, der der Frage nachging,
wie sich verhindern lässt, dass die Wissenschaft
von der Politik vereinnahmtwird. Er ist heute so
zukunftsweisend wie damals.

von Sir Karl Popper

Man darf wohl sagen, dass das Problem der moralischen Ver¬

antwortlichkeit des Wissenschafters heute mehr als früher
einen jeden von uns angeht; heutzutage sind nicht nur die

Naturwissenschaften, sondern auch alle anderen Wissenschaften
anwendbar. Es gab einmal eine Zeit - und sie liegt nur etwa vierzig
Jahre zurück -, in der der reine Naturwissenschafter oder der

reine Geisteswissenschafter nur eine moralische Verantwortung
hatte, die hinausging über die Verantwortungen, die wir alle
haben: die Verantwortung nämlich, nach der Wahrheit zu suchen. Er

hatte die Entwicklung seines Fachgebietes nach Kräften zu
fördern. Soviel ich weiss, hat sich Maxwell über die mögliche Anwendung

seiner Gleichungen keine Sorgen gemacht, und anscheinend

hat sich nicht einmal Heinrich Hertz über einen möglichen Miss-

Karl Popper
(1902-1994) war ein österreichisch-britischer Philosoph,
bekannt vor allem für seine Werke «Logik der Forschung»
und «Die offene Gesellschaft und ihre Feinde».

brauch der Hertz'schen Wellen den Kopf zerbrochen. Diese

glücklichen Zeiten gehören der Vergangenheit an. Heute kann nicht
nur alle reine Naturwissenschaft zur angewandten Naturwissenschaft

werden, sondern sogar alle Wissenschaft, von der Logik bis

zur Urgeschichte.
Für die angewandten Naturwissenschaften ist das Problem

der moralischen Verantwortlichkeit nicht neu. Es wurde, wie so

viele andere Fragen, erstmals von den Griechen aufgeworfen. Ich

74





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

denke hier an den Eid des Hippokrates, ein erstaunliches Dokument

auch dann, wenn vielleicht einige seiner wesentlichsten

Grundgedanken sich heute als revisionsbedürftig erweisen sollten.

Als ich an der Universität Wien promovierte, legte ich selbst

einen Eid ab, der sich historisch zweifellos vom hippokratischen
Eid herleiten liess. Aber eines der interessanten Merkmale des

hippokratischen Eides war gerade, dass es sich nicht um einen

Promotionseid handelte, sondern um einen Eid, den der Lehrling
des Arztes am Anfang seiner Lehrjahre leisten musste. Der Eid be-

einflusste seine Einstellung; er war Teil eines Einführungsritus,
der dem Neuling das Gebiet der angewandten Naturwissenschaften

eröffnete.
Der hippokratische Eid bestand im wesentlichen aus drei Teilen:

Erstens verpflichtet sich der Lehrling, seine tiefe persönliche
Verbundenheit gegenüber seinem Lehrer anzuerkennen. Dabei

wird stillschweigend angenommen, dass auch eine entsprechende
Verantwortlichkeit des Meisters gegenüber seinem Schüler
besteht. Zweitens verspricht der Lehrling, die Tradition seines Berufes

weiterzuführen, dessen von der Idee der Heiligkeit des Lebens

getragene hohe fachliche Ansprüche aufrechtzuerhalten und später

an seine Schüler weiterzugeben. Drittens verspricht er, dass er

jedes Haus, in welches er je gerufen wird, nur betreten wird, um
dem Leidenden zu helfen, und dass er über alles, was er dort während

der Ausübung seines Berufes erfahren sollte, Stillschweigen
bewahren wird.

Ich halte es für wichtig und nachahmenswert, dass es sich beim

Eid des Hippokrates um einen Lehrlingseid handelte. In vielen
Diskussionen über unser Thema gibt man sich nämlich zu wenig
Rechenschaft über die Situation des Lehrlings, das heisst heute über

die Situation des Studierenden. Aber gerade die, die am Anfang
ihres Studiums stehen, machen sich Gedanken über die moralischen

Verantwortungen, die sie auf sich zu nehmen haben, wenn sie später

selbst als praktische Wissenschafter arbeiten werden.

U

Die Aufgabe der öffentlichen Politik
Vor vielen Jahren (in The Open Society, 1945, 5- Auflage 1969;

deutsch bei Francke, Bern) habe ich vorgeschlagen, die Hauptaufgabe

der öffentlichen Politik darin zu sehen, Mittel und Wege zur
Vermeidung von vermeidbaren Leiden und Übeln zu finden. Ich

stellte dieses Postulat dem des Utilitarismus entgegen, der ja das

grösste Glück der grössten Zahl verlangt. Ich vertrat die Ansicht,
dass die Förderung des Glücks hauptsächlich der persönlichen
Initiative überlassen werden soll; die Behebung vermeidbaren
Leidens hingegen gehört zu den Aufgaben der öffentlichen Politik.

Desgleichen wies ich darauf hin, dass nicht wenige Anhänger
des Nützlichkeitsprinzips, wenn sie von der Verwirklichung eines

Höchstmasses von Glück sprechen, wohl an die Verminderung
der Not dachten.

Natürlich habe ich nie vorgeschlagen, das Postulat über die

möglichst weitgehende Verminderung von sozialen Übeln zum

höchsten, allgemeingültigen Moralprinzip zu erheben. Ich glaube

nicht an die Gültigkeit eines einzigen höchsten und auf alle
Einzelfälle anwendbaren ethischen Grundsatzes. Ich wies daraufhin,
dass wir uns im politischen Leben immer wieder neu darauf besinnen

müssen, welchen unserer Aufgaben der Vorrang gebührt.
Und wenn wir Prioritäten aufstellen, so sollten wir uns nicht so

sehr vom Wunsch leiten lassen, das Glück zu vermehren, als

vielmehr vom Willen, das Leiden zu vermindern. Möglicherweise
wird dieses Postulat nicht für immer die Liste der Prioritäten
bestimmen. Es kommt vielleicht einmal eine Zeit, wenn uns die

Behebung vermeidbaren Leidens weniger wichtig erscheinen wird,
als es heute der Fall ist.

Krieg, Freiheit, Demokratie
Heute ist - niemand wird das bestreiten - die Vermeidung von

Kriegen die bei weitem wichtigste praktische Aufgabe; mit ihr lässt

sich nur die Vermeidung eines Anwachsens von Unfreiheit und
tyrannischer Unterdrückung vergleichen. Meines Erachtens müssen

wir heute alle - sei es als Naturwissenschafter oder Geisteswissenschafter,

als Bürger oder ganz einfach als Menschen - alles tun, das

in unsern Kräften steht, um Kriege aus der Welt zu schaffen. Ein

Teil unserer Bemühungen muss in dem Versuch bestehen, jedermann

bewusst zu machen, was Krieg bedeutet, und zwar nicht
allein an Tod und Zerstörung, sondern auch an sittlicher Entartung.
Besonders besorgniserregend ist die wachsende Popularität des

Kults der Gewalt. Wir alle kennen jene Erzeugnisse der sogenannten

«Unterhaltungsindustrie» und ihre dauernde Verherrlichung
der Gewalt, die angeblich harmlosen Wildwestfilme und Kriminalromane,

die auch nicht vor der unverhüllten Zurschaustellung von
brutalen Grausamkeiten haltmachen. Es ist tragisch, dass selbst

echte Künstler und Wissenschafter dieser Propaganda erliegen.
Leider lassen sich auch unsere Studenten - wie der um Che Guevara

getriebene Kult zeigt - von ihr beeinflussen.

Aber ich glaube nicht, dass sich der Erste oder der Zweite

Weltkrieg oder die sich zurzeit in Vietnam abspielende Tragödie
als Ausdruck menschlicher Aggressivität erklären lässt. Heute
zumindest kommt die Hauptgefahr von der Notwendigkeit, Widerstand

gegen Angriffe zu leisten, und von der Furcht vor einem

Angriff. Die Notwendigkeit, Widerstand zu leisten, und die Angst
bilden, zusammen mit intellektueller Verwirrtheit und Hartköpfigkeit,

manchmal vielleicht auch Grössenwahn, die Hauptquellen
der Kriegsgefahr, die mit unsern ungeheuren Zerstörungsmitteln
wächst.

Viele haben daraus gefolgert, der Wissenschafter sei

nunmehr moralisch verpflichtet, alle Mitarbeit an Kriegsrüstungen zu

verweigern und für die Abrüstung um jeden Preis, ja selbst für
einseitige Abrüstung einzutreten. Aber diese Dinge sind nicht so

einfach. Wir dürfen nicht übersehen, dass bis jetzt ein Atomkrieg
gerade wegen gegenseitiger Bedrohung mit Vernichtung vermieden

wurde. Die Abschreckungsmittel erfüllten bis heute ihren

eigentlichen Zweck: Sie wirkten tatsächlich abschreckend. Aus die-

76



SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016 DOSSIER

sem Grunde halte ich es für unrichtig,

für eine einseitige Abrüstung
einzutreten. Der Umstand, dass

Japan keine Atombomben besass,

hinderte uns seinerzeit nicht,
unsere Atombomben zu verwenden.
Es ist aber unwahrscheinlich, dass

wir in moralischer Hinsicht
minderwertiger sind als unsere
Konkurrenten im Rüstungswettlauf. Die Frage, ob es richtig war, die

Atombomben über Japan abzuwerfen, ist äusserst schwierig. Jene

Wissenschafter, die für den Einsatz der neuen Waffe stimmten,
waren zweifellos höchst verantwortungsbewusste Menschen. Sie

scheinen mir aber einen wichtigen Punkt nicht hinreichend überlegt

zu haben: Sie hätten darauf bestehen können, dass die Bombe,

ungeachtet der höheren damit verbundenen Risiken, nur auf rein

militärische Ziele abgeworfen werden darf, zum Beispiel auf eine

Konzentration von Kriegsschiffen. (Solche Konzentrationen
existierten damals.) Natürlich ist es furchtbar, eine Entscheidung von
dieser Tragweite treffen zu müssen. Es ist leicht, diese Probleme

im Nachhinein theoretisch zu diskutieren. Aber ganz anders ist
die Lage jener, die mitten in der Auseinandersetzung stehen und
sich darüber schlüssig werden müssen, welche Entscheidung zu

weniger Leiden, Unglück und Zerstörung führen wird. Auch dürfen

wir nicht vergessen, dass die Politiker, die für die endgültige
Entscheidung verantwortlich waren, als Beauftragte ihrer
Wählerschaft handelten. Für viele mag das Grund genug sein, nie
Politiker zu werden; aber wir sollten uns davor hüten, die Politiker

leichtfertig abzuurteilen.

«Die Freiheit, für
die zu kämpfen wir
bereit sein müssen,
besteht gerade darin
dass wir auch

frei sein müssen,
uns einem Befehl
zu widersetzen.»
Sir Karl Popper

Verteidigung ist oft
klar vom Angriff
unterscheidbar

Niemand hat das

Recht oder auch nur
die Möglichkeit, sich

von den grossen
Problemen unserer Zeit zu
distanzieren: Wir müssen

alles tun, um einen Krieg zu vermeiden und, falls er doch
ausbrechen sollte, ihm ein Ende zu setzen. Das bedeutet nicht, dass

ich zugebe, dass es einen gerechten Krieg, nämlich einen

Verteidigungskrieg, nicht geben kann. Zwischen Angriff und Verteidigung
liegen Welten. Alles, was man zugeben kann, ist, dass es manchmal

nicht leicht fällt zu entscheiden, wer angegriffen hat. Aber

wer glaubt im Ernst, dass Länder wie die Schweiz oder Schweden

heutzutage einen Angriffskrieg führen würden? Wer glaubt wirklich,

dass Serbien im Juli 1914 Österreich angriff oder dass Finnland

am 30. November 1939 Russland überfiel? Wer zweifelt
daran, ob es die Tschechoslowakei oder die Sowjetunion war, die

1968 zu den Waffen griff?

Kriegsdienstverweigerung
Man darf einen Wissenschafter, der sein Land bedroht sieht,

nicht verurteilen, wenn er für die Verteidigung seines Landes

arbeitet. Aber auch ein gerechter Krieg, ein Verteidigungskrieg,
kann jeder Kontrolle entgleiten. Ich halte es für unwahrscheinlich,

dass es je einen Krieg gegeben hat, in dem nicht auf beiden

Seiten Kriegsverbrechen begangen wurden, oder dass es einen

77



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

solchen Krieg geben kann. Wenn ein Krieg einmal ausgebrochen
ist, so befindet sich der Wissenschafter, wie jeder andere Bürger

auch, in einer schwierigen moralischen Zwangslage, und niemand
kann ihm hier mit allgemeinen Rezepten helfen; in letzter Linie

muss er sein Gewissen befragen.
Aber ein Punkt kann klargemacht werden: Es waren die

zuständigen Politiker und Rechtsberater der Regierungen der alliierten

Mächte, die die Nürnberger Prozesse durchführten und die

damit das Prinzip der Strafwürdigkeit von Kriegsverbrechen
aufstellten. Damit anerkannten sie, dass das Gewissen eines jeden
Menschen die letzte Berufungsinstanz ist, die entscheidet, ob er
einem bestimmten Befehl Widerstand leisten soll oder nicht. Aber

damit ist es heute den gleichen Politikern und Juristen verwehrt,
zu behaupten, dass der Staatsbürger - und das heisst in unserm
Fall der Wissenschafter - verpflichtet sei, jedem Befehl zu gehorchen,

ohne auch nur nach dem «Warum» zu fragen: Sie würden
sich sonst widersprechen.

Die Freiheit, für die zu kämpfen wir bereit sein müssen,
besteht gerade darin, dass wir
auch frei sein müssen, uns

einem Befehl zu widersetzen,

wenn wir überzeugt sind, es

sei verbrecherisch, ihm Folge

zu leisten. Es ist daher in
einem demokratischen Staatswesen

die unumgängliche

«Jedermann trägt
dort eine besondere

Verantwortung,
wo er entweder über
besondere Macht
oder über besonderes

Wissenverfügt.»
Sir Karl Popper

Pflicht eines jeden loyalen Politikers, den Gewissenskonflikt zu

verstehen, in dem sich ein Wissenschafter oder ein Soldat befinden

kann, und für die Rechte des Dienstverweigerers aus

Gewissensgründen, sei er nun Wissenschafter oder Soldat, zu kämpfen.
Die heute in den Vereinigten Staaten geltende gesetzliche

Regelung des Problems der Dienstverweigerer aus Gewissensgründen

ist daher unzulänglich. Sie verlangt vom Dienstverweigerer,
der sich auf sein Gewissen beruft, die Erklärung, er sei aus religiösen

Gründen gegen alle Kriege schlechthin. Nun gibt es aber

Menschen, die sich verpflichtet fühlen, für die Vereinigten Staaten zu

kämpfen, falls ein Krieg zur Verteidigung ihres Landes geführt
wird, die aber davon überzeugt sind, dass sie nicht mit gutem
Gewissen in Vietnam kämpfen können. Moralische Bedenken dieser

Art sollten respektiert werden: Sie sind moralisch ebenso wichtig
wie die Gründe, die unter die heute gültige Definition der

Dienstverweigerung aus Gewissensgründen fallen. Wie in andern Fällen

glaube ich auch hier an den Wert einer ernsthaften und kritischen
Diskussion über diese komplizierten Sachverhalte und an den Un¬

wert eines von beiden Seiten

mit billigen Schlagworten
geführten Meinungsstreites.

Wissen und Macht
Robert Oppenheimer soll

einmal gesagt haben: «Wir
Wissenschafter sind in die-

78



SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016 DOSSIER

sen Jahren bis zum Rand des Abgrunds der Vermessenheit gegangen.

Wir haben gesündigt.» Aber auch hier handelt es sich nicht
um ein neues Phänomen. Schon Bacon hat seinerzeit versucht, die

Naturwissenschaften dadurch mehr anziehend zu machen, dass

er erklärte: «Wissen ist Macht.» Damit stand auch er am Rande der

Vermessenheit. Er hat zwar nicht über viel Wissen oder über

grosse Macht verfügt; aber er strebte nach Wissen, weil er nach

Macht strebte - oder mindestens erweckte er diesen Eindruck.

Ich will mich nicht auf philosophische Reflexionen über das

Böse der Macht im allgemeinen einlassen, obwohl meine eigenen

Erfahrungen die Bemerkung Lord Actons bestätigen, dass Macht

korrumpiert und absolute Macht absolut korrumpiert. Was die

Naturwissenschaften anbelangt, so meine ich, dass es eine Sünde

wider den Heiligen Geist wäre, sie im wesentlichen als Mittel zur

Vermehrung unserer Macht anzusehen. Das beste Gegenmittel

gegen diese Versuchung ist, uns immer daran zu erinnern, wie

wenig wir wissen. Die Bedeutung der höchsten geistigen
Errungenschaften des Menschen liegt nicht so sehr darin, dass sie den

Bereich unseres Wissens erweitert haben; es ist, glaube ich, von
noch grösserer Bedeutung, dass sie uns neue Kontinente unseres
Nichtwissens erschlossen haben.

Die Sozialwissenschaften: Entdeckung
der ungewollten Folgen unserer Handlungen

Der Sozialwissenschafter trägt hier eine ganz besondere

Verantwortung, denn sein Studium bezieht sich oft ganz direkt auf
das Problem des Gebrauchs und des Missbrauchs der Macht. Ich

glaube, dass besonders eine moralische Verpflichtung des

Sozialwissenschafters allgemein anerkannt werden sollte: Wenn er

neue Instrumente der Macht entdeckt, insbesondere Instrumente,
die eines Tages der Freiheit gefährlich werden könnten, so muss

er die Öffentlichkeit vor den drohenden Gefahren warnen und
sich auch bemühen, wirksame Gegenmittel ausfindig zu machen.

Ich bin davon überzeugt, dass die meisten Wissenschafter -
wenigstens die meisten schöpferisch tätigen Wissenschafter - den

Wert unabhängigen und kritischen Denkens sehr hoch einschätzen.

Die meisten unter ihnen verabscheuen schon die blosse Idee

einer von den Technologen der Massenmedien manipulierten
Gesellschaft; sie würden der Meinung zustimmen, dass die Gefahren

der Sozialtechnologie nicht geringer sind als die des Totalitarisme.

Aber obwohl wir die Atombombe gebaut haben, um die

Ausbreitung des Totalitarismus zu bekämpfen, so betrachten es doch

nur wenige als ihre Aufgabe, über Massnahmen nachzudenken,

um die Gefahren der Manipulation der Massen zu bekämpfen. Dabei

könnte zweifellos viel in dieser Hinsicht getan werden, und

zwar ohne Einführung einer Zensur oder ähnlicher Beschränkungen

der Freiheit.
Man könnte fragen, ob es überhaupt so etwas gibt wie eine

besondere Verantwortung des Wissenschafters, die sich von der

jedes anderen Staatsbürgers oder jedes anderen Menschen
unterscheidet. Ich würde antworten: Jedermann trägt dort eine beson¬

dere Verantwortung, wo er entweder über besondere Macht oder

über besonderes Wissen verfügt. Nur die Wissenschafter können

die Begleiterscheinungen und Folgen ihrer eigenen Leistungen
abschätzen. Nichtfachleute, wie beispielsweise Politiker, wissen

dazu nicht genug. Dies gilt für die Entwicklung neuer Chemikalien

zur Erhöhung landwirtschaftlicher Erträge wie für die Herstellung

neuer Waffen. Gerade, wie es in früheren Zeiten hiess:

noblesse oblige, so muss es heute heissen - der Ausdruck stammt von
Professor André Mercier -: sagesse oblige. Es ist die Zugänglichkeit

zu neuem Wissen, die neue Verpflichtungen schafft.

Die Naturwissenschaft und das Problem
der ungewollten Folgen

Nur Naturwissenschafter können beispielsweise die Gefahren

des Bevölkerungswachstums voraussehen oder die des

zunehmenden Verbrauchs von Erdölprodukten oder der für friedliche
Zwecke verwendeten Atomenergie (wegen des sich häufenden

Atommülls). Wissen sie auch genug darüber? Sind sie sich
namentlich der Grösse ihrer Verantwortung bewusst? Einige unter
ihnen zeigen sich der Aufgabe gewachsen, andere nicht, so

scheint es. Manche sind wohl zu sehr mit konkreten Aufgaben
beschäftigt; andere geben sich vielleicht ganz einfach nicht genügend

Rechenschaft. Aus diesem oder jenem Grunde scheint es

niemand als seine Aufgabe zu betrachten, sich zum Beispiel um
die ungewollten Auswirkungen der bedenkenlos vorangetriebenen

technischen Entwicklung zu kümmern. Die Möglichkeiten
der praktischen Anwendung naturwissenschaftlicher Kenntnisse

sind betörend. Obgleich schon viele Leute daran gezweifelt
haben, ob uns der technische Fortschritt in allen Fällen wirklich
glücklicher mache, halten es doch nur wenige für ihre Pflicht,
herauszufinden, wie viele vermeidbare neue Leiden die zwar
ungewollten, aber oft unvermeidlichen Folgen des technischen
Fortschrittes mit sich bringen.

Das Problem der ungewollten Folgen unserer Handlungen -
Folgen, die nicht nur unbeabsichtigt, sondern oft auch nur schwer

vorauszusehen sind - ist das grundsätzliche Problem des

Sozialwissenschafters.

Da sich der Wissenschafter nun einmal unentwirrbar in die

Anwendung seiner Wissenschaft verwickelt hat, so sollte er darin
eine seiner besonderen Verpflichtungen sehen, die ungewollten
Folgen seiner Tätigkeit so weit als möglich vorauszusehen. Dann

kann er, bevor es zu spät ist, die Aufmerksamkeit auf jene
ungewollten Folgen lenken, die wir vermeiden müssen. <

Nach einem am Internationalen Philosophenkongress 1968 in Wien im Rahmen
der Gruppe «Wissenschaft und Ethik» gehaltenen Referat.

Dieser Artikel, der hier leicht gekürzt abgedruckt wird, erschien zuerst in den
«Schweizer Monatsheften», Band 50 (1970/71).

79


	Die moralische Verantwortlichkeit des Wissenschafters

