Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 96 (2016)
Heft: 1038
Artikel: Die moralische Verantwortlichkeit des Wissenschafters
Autor: Popper, Karl
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-736348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

LAIC

moralische
antwort-

lichkeit

des Wissenschafters

Vor mehr als 40 Jahren, inmitten des Vietnamkriegs,
veroffentlichte Karl Popper in den «Schweizer
Monatsheften» einen Essay, der der Frage nachging,
wie sich verhindern ldsst, dass die Wissenschaft
von der Politik vereinnahmt wird. Er ist heute so

zukunftsweisend wie damals.

von Sir Karl Popper

an darf wohl sagen, dass das Problem der moralischen Ver-
Mantwortlichkeit des Wissenschafters heute mehr als frither
einen jeden von uns angeht; heutzutage sind nicht nur die Natur-
wissenschaften, sondern auch alle anderen Wissenschaften an-
wendbar. Es gab einmal eine Zeit — und sie liegt nur etwa vierzig
Jahre zuriick —, in der der reine Naturwissenschafter oder der
reine Geisteswissenschafter nur eine moralische Verantwortung
hatte, die hinausging iiber die Verantwortungen, die wir alle ha-
ben: die Verantwortung ndmlich, nach der Wahrheit zu suchen. Er
hatte die Entwicklung seines Fachgebietes nach Kréften zu for-
dern. Soviel ich weiss, hat sich Maxwell iiber die mogliche Anwen-
dung seiner Gleichungen keine Sorgen gemacht, und anscheinend
hat sich nicht einmal Heinrich Hertz {iber einen moglichen Miss-

74

Karl Popper

(1902-1994) war ein 6sterreichisch-britischer Philosoph,
bekannt vor allem fiir seine Werke «Logik der Forschung»
und «Die offene Gesellschaft und ihre Feinde».

brauch der Hertz’schen Wellen den Kopf zerbrochen. Diese gliick-
lichen Zeiten gehoren der Vergangenheit an. Heute kann nicht
nur alle reine Naturwissenschaft zur angewandten Naturwissen-
schaft werden, sondern sogar alle Wissenschaft, von der Logik bis
zur Urgeschichte.

Fiir die angewandten Naturwissenschaften ist das Problem
der moralischen Verantwortlichkeit nicht neu. Es wurde, wie so
viele andere Fragen, erstmals von den Griechen aufgeworfen. Ich



Sir Karl Popper, Bild: UPPA / Insight Media.




DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

denke hier an den Eid des Hippokrates, ein erstaunliches Doku-
ment auch dann, wenn vielleicht einige seiner wesentlichsten
Grundgedanken sich heute als revisionsbediirftig erweisen soll-
ten. Als ich an der Universitit Wien promovierte, legte ich selbst
einen Eid ab, der sich historisch zweifellos vom hippokratischen
Eid herleiten liess. Aber eines der interessanten Merkmale des
hippokratischen Eides war gerade, dass es sich nicht um einen
Promotionseid handelte, sondern um einen Eid, den der Lehrling
des Arztes am Anfang seiner Lehrjahre leisten musste. Der Eid be-
einflusste seine Einstellung; er war Teil eines Einfithrungsritus,
der dem Neuling das Gebiet der angewandten Naturwissenschaf-
ten eroffnete.

Der hippokratische Eid bestand im wesentlichen aus drei Tei-
len: Erstens verpflichtet sich der Lehrling, seine tiefe personliche
Verbundenheit gegeniiber seinem Lehrer anzuerkennen. Dabei
wird stillschweigend angenommen, dass auch eine entsprechende
Verantwortlichkeit des Meisters gegeniiber seinem Schiiler be-
steht. Zweitens verspricht der Lehrling, die Tradition seines Beru-
fes weiterzufiihren, dessen von der Idee der Heiligkeit des Lebens
getragene hohe fachliche Anspriiche aufrechtzuerhalten und spa-
ter an seine Schiiler weiterzugeben. Drittens verspricht er, dass er
jedes Haus, in welches er je gerufen wird, nur betreten wird, um
dem Leidenden zu helfen, und dass er iiber alles, was er dort wih-
rend der Ausiibung seines Berufes erfahren sollte, Stillschweigen
bewahren wird.

Ich halte es fiir wichtig und nachahmenswert, dass es sich beim
Eid des Hippokrates um einen Lehrlingseid handelte. In vielen Dis-
kussionen iiber unser Thema gibt man sich nédmlich zu wenig Re-
chenschaft iiber die Situation des Lehrlings, das heisst heute iiber
die Situation des Studierenden. Aber gerade die, die am Anfang ih-
res Studiums stehen, machen sich Gedanken iiber die moralischen
Verantwortungen, die sie auf sich zu nehmen haben, wenn sie spa-
ter selbst als praktische Wissenschafter arbeiten werden.

4 |

Die Aufgabe der o6ffentlichen Politik

Vor vielen Jahren (in The Open Society, 1945, 5. Auflage 1969;
deutsch bei Francke, Bern) habe ich vorgeschlagen, die Hauptauf-
gabe der 6ffentlichen Politik darin zu sehen, Mittel und Wege zur
Vermeidung von vermeidbaren Leiden und Ubeln zu finden. Ich
stellte dieses Postulat dem des Utilitarismus entgegen, der ja das
grosste Gliick der grossten Zahl verlangt. Ich vertrat die Ansicht,
dass die Forderung des Gliicks hauptsédchlich der personlichen
Initiative iiberlassen werden soll; die Behebung vermeidbaren
Leidens hingegen gehort zu den Aufgaben der 6ffentlichen Poli-
tik. Desgleichen wies ich darauf hin, dass nicht wenige Anhénger
des Niitzlichkeitsprinzips, wenn sie von der Verwirklichung eines
Hochstmasses von Gliick sprechen, wohl an die Verminderung
der Not dachten.

Natiirlich habe ich nie vorgeschlagen, das Postulat iiber die
moglichst weitgehende Verminderung von sozialen Ubeln zum

76

hochsten, allgemeingiiltigen Moralprinzip zu erheben. Ich glaube
nicht an die Giiltigkeit eines einzigen hochsten und auf alle Ein-
zelfille anwendbaren ethischen Grundsatzes. Ich wies daraufhin,
dass wir uns im politischen Leben immer wieder neu darauf besin-
nen miissen, welchen unserer Aufgaben der Vorrang gebiihrt.
Und wenn wir Prioritdten aufstellen, so sollten wir uns nicht so
sehr vom Wunsch leiten lassen, das Gliick zu vermehren, als viel-
mehr vom Willen, das Leiden zu vermindern. Mdglicherweise
wird dieses Postulat nicht fiir immer die Liste der Priorititen be-
stimmen. Es kommt vielleicht einmal eine Zeit, wenn uns die Be-
hebung vermeidbaren Leidens weniger wichtig erscheinen wird,
als es heute der Fall ist.

Krieg, Freiheit, Demokratie

Heute ist — niemand wird das bestreiten — die Vermeidung von
Kriegen die bei weitem wichtigste praktische Aufgabe; mit ihr ldsst
sich nur die Vermeidung eines Anwachsens von Unfreiheit und ty-
rannischer Unterdriickung vergleichen. Meines Erachtens miissen
wir heute alle — sei es als Naturwissenschafter oder Geisteswissen-
schafter, als Biirger oder ganz einfach als Menschen — alles tun, das
in unsern Kriften steht, um Kriege aus der Welt zu schaffen. Ein
Teil unserer Bemiihungen muss in dem Versuch bestehen, jeder-
mann bewusst zu machen, was Krieg bedeutet, und zwar nicht al-
lein an Tod und Zerstorung, sondern auch an sittlicher Entartung.
Besonders besorgniserregend ist die wachsende Popularitdt des
Kults der Gewalt. Wir alle kennen jene Erzeugnisse der sogenann-
ten «Unterhaltungsindustrie» und ihre dauernde Verherrlichung
der Gewalt, die angeblich harmlosen Wildwestfilme und Kriminal-
romane, die auch nicht vor der unverhiillten Zurschaustellung von
brutalen Grausamkeiten haltmachen. Es ist tragisch, dass selbst
echte Kiinstler und Wissenschafter dieser Propaganda erliegen.
Leider lassen sich auch unsere Studenten —wie der um Che Guevara
getriebene Kult zeigt — von ihr beeinflussen.

Aber ich glaube nicht, dass sich der Erste oder der Zweite
Weltkrieg oder die sich zurzeit in Vietnam abspielende Tragodie
als Ausdruck menschlicher Aggressivitat erkldren lasst. Heute zu-
mindest kommt die Hauptgefahr von der Notwendigkeit, Wider-
stand gegen Angriffe zu leisten, und von der Furcht vor einem
Angriff. Die Notwendigkeit, Widerstand zu leisten, und die Angst
bilden, zusammen mit intellektueller Verwirrtheit und Hartkop-
figkeit, manchmal vielleicht auch Grossenwahn, die Hauptquellen
der Kriegsgefahr, die mit unsern ungeheuren Zerstérungsmitteln
wichst.

Viele haben daraus gefolgert, der Wissenschafter sei nun-
mehr moralisch verpflichtet, alle Mitarbeit an Kriegsriistungen zu
verweigern und fiir die Abriistung um jeden Preis, ja selbst fiir
einseitige Abriistung einzutreten. Aber diese Dinge sind nicht so
einfach. Wir diirfen nicht iibersehen, dass bis jetzt ein Atomkrieg
gerade wegen gegenseitiger Bedrohung mit Vernichtung vermie-
den wurde. Die Abschreckungsmittel erfiillten bis heute ihren ei-
gentlichen Zweck: Sie wirkten tatsdchlich abschreckend. Aus die-



SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016 DOSSIER

«Di1e Frethett, flr

die zu kampfen wir
bereit sein muissen,
besteht gerade darin,
dass wir auch

frei sein mussen,

sem Grunde halte ich es fiir unrich-
tig, fiir eine einseitige Abriistung
einzutreten. Der Umstand, dass Ja-
pan keine Atombomben besass,
hinderte uns seinerzeit nicht, un-
sere Atombomben zu verwenden.
Es ist aber unwahrscheinlich, dass
wir in moralischer Hinsicht min-
derwertiger sind als unsere Kon-
kurrenten im Riistungswettlauf. Die Frage, ob es richtig war, die
Atombomben iiber Japan abzuwerfen, ist dusserst schwierig. Jene
Wissenschafter, die fiir den Einsatz der neuen Waffe stimmten,
waren zweifellos hochst verantwortungsbewusste Menschen. Sie
scheinen mir aber einen wichtigen Punkt nicht hinreichend iiber-
legt zu haben: Sie hdtten darauf bestehen konnen, dass die Bombe,
ungeachtet der hoheren damit verbundenen Risiken, nur auf rein
militdrische Ziele abgeworfen werden darf, zum Beispiel auf eine
Konzentration von Kriegsschiffen. (Solche Konzentrationen exis-
tierten damals.) Natiirlich ist es furchtbar, eine Entscheidung von
dieser Tragweite treffen zu miissen. Es ist leicht, diese Probleme
im Nachhinein theoretisch zu diskutieren. Aber ganz anders ist
die Lage jener, die mitten in der Auseinandersetzung stehen und
sich dariiber schliissig werden miissen, welche Entscheidung zu
weniger Leiden, Ungliick und Zerstorung fiihren wird. Auch diir-
fen wir nicht vergessen, dass die Politiker, die fiir die endgiiltige
Entscheidung verantwortlich waren, als Beauftragte ihrer Wih-
lerschaft handelten. Fiir viele mag das Grund genug sein, nie Poli-
tiker zu werden; aber wir sollten uns davor hiiten, die Politiker
leichtfertig abzuurteilen.

SirKarl Popper

uns einem Befehl
ZU widersetzen.»

Verteidigung ist oft
klar vom Angriff un-
terscheidbar

Niemand hat das
Recht oder auch nur
die Moglichkeit, sich
von den grossen Pro-
blemen unserer Zeit zu
distanzieren: Wir miis-
sen alles tun, um einen Krieg zu vermeiden und, falls er doch aus-
brechen sollte, ihm ein Ende zu setzen. Das bedeutet nicht, dass
ich zugebe, dass es einen gerechten Krieg, ndmlich einen Verteidi-
gungskrieg, nicht geben kann. Zwischen Angriff und Verteidigung
liegen Welten. Alles, was man zugeben kann, ist, dass es manch-
mal nicht leicht féllt zu entscheiden, wer angegriffen hat. Aber
wer glaubt im Ernst, dass Linder wie die Schweiz oder Schweden
heutzutage einen Angriffskrieg fithren wiirden? Wer glaubt wirk-
lich, dass Serbien im Juli 1914 Osterreich angriff oder dass Finn-
land am 30. November 1939 Russland iiberfiel? Wer zweifelt da-
ran, ob es die Tschechoslowakei oder die Sowjetunion war, die
1968 zu den Waffen griff?

Kriegsdienstverweigerung

Man darf einen Wissenschafter, der sein Land bedroht sieht,
nicht verurteilen, wenn er fiir die Verteidigung seines Landes ar-
beitet. Aber auch ein gerechter Krieg, ein Verteidigungskrieg,
kann jeder Kontrolle entgleiten. Ich halte es fiir unwahrschein-
lich, dass es je einen Krieg gegeben hat, in dem nicht auf beiden
Seiten Kriegsverbrechen begangen wurden, oder dass es einen

77



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

solchen Krieg geben kann. Wenn ein Krieg einmal ausgebrochen
ist, so befindet sich der Wissenschafter, wie jeder andere Biirger
auch, in einer schwierigen moralischen Zwangslage, und niemand
kann ihm hier mit allgemeinen Rezepten helfen; in letzter Linie
muss er sein Gewissen befragen.

Aber ein Punkt kann klargemacht werden: Es waren die zu-
standigen Politiker und Rechtsberater der Regierungen der alliier-
ten Michte, die die Niirnberger Prozesse durchfiihrten und die
damit das Prinzip der Strafwiirdigkeit von Kriegsverbrechen auf-
stellten. Damit anerkannten sie, dass das Gewissen eines jeden
Menschen die letzte Berufungsinstanz ist, die entscheidet, ob er
einem bestimmten Befehl Widerstand leisten soll oder nicht. Aber
damit ist es heute den gleichen Politikern und Juristen verwehrt,
zu behaupten, dass der Staatsbiirger — und das heisst in unserm
Fall der Wissenschafter — verpflichtet sei, jedem Befehl zu gehor-
chen, ohne auch nur nach dem «Warum» zu fragen: Sie wiirden
sich sonst widersprechen.

Die Freiheit, fiir die zu kimpfen wir bereit sein miissen, be-
steht gerade darin, dass wir
auch frei sein miissen, uns ei-
nem Befehl zu widersetzen,
wenn wir {iberzeugt sind, es
sei verbrecherisch, ihm Folge
zu leisten. Es ist daher in ei-
nem demokratischen Staats-
wesen die unumgdngliche

«Jedermann tragt
dort eine besondere

Pflicht eines jeden loyalen Politikers, den Gewissenskonflikt zu
verstehen, in dem sich ein Wissenschafter oder ein Soldat befin-
den kann, und fiir die Rechte des Dienstverweigerers aus Gewis-
sensgriinden, sei er nun Wissenschafter oder Soldat, zu kimpfen.
Die heute in den Vereinigten Staaten geltende gesetzliche Re-
gelung des Problems der Dienstverweigerer aus Gewissensgriin-
den ist daher unzuldnglich. Sie verlangt vom Dienstverweigerer,
der sich auf sein Gewissen beruft, die Erkldarung, er sei aus religio-
sen Griinden gegen alle Kriege schlechthin. Nun gibt es aber Men-
schen, die sich verpflichtet fiihlen, fiir die Vereinigten Staaten zu
kdampfen, falls ein Krieg zur Verteidigung ihres Landes gefiihrt
wird, die aber davon iiberzeugt sind, dass sie nicht mit gutem Ge-
wissen in Vietnam kdmpfen konnen. Moralische Bedenken dieser
Art sollten respektiert werden: Sie sind moralisch ebenso wichtig
wie die Griinde, die unter die heute giiltige Definition der Dienst-
verweigerung aus Gewissensgriinden fallen. Wie in andern Fillen
glaube ich auch hier an den Wert einer ernsthaften und kritischen
Diskussion iiber diese komplizierten Sachverhalte und an den Un-
wert eines von beiden Seiten
mit billigen Schlagworten ge-
fithrten Meinungsstreites.

Wissen und Macht

Robert Oppenheimer soll
einmal gesagt haben: «Wir
Wissenschafter sind in die-

Verantwortung,

wo er entweder tiber
besondere Macht
oder liber besonderes
Wissen verfugt.»

SirKarl Popper

78



SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016 DOSSIER

sen Jahren bis zum Rand des Abgrunds der Vermessenheit gegan-
gen. Wir haben gesiindigt.» Aber auch hier handelt es sich nicht
um ein neues Phinomen. Schon Bacon hat seinerzeit versucht, die
Naturwissenschaften dadurch mehr anziehend zu machen, dass
er erkldrte: «Wissen ist Macht.» Damit stand auch er am Rande der
Vermessenheit. Er hat zwar nicht tiber viel Wissen oder iiber
grosse Macht verfiigt; aber er strebte nach Wissen, weil er nach
Macht strebte —oder mindestens erweckte er diesen Eindruck.

Ich will mich nicht auf philosophische Reflexionen iiber das
Bose der Macht im allgemeinen einlassen, obwohl meine eigenen
Erfahrungen die Bemerkung Lord Actons bestdtigen, dass Macht
korrumpiert und absolute Macht absolut korrumpiert. Was die
Naturwissenschaften anbelangt, so meine ich, dass es eine Siinde
wider den Heiligen Geist wire, sie im wesentlichen als Mittel zur
Vermehrung unserer Macht anzusehen. Das beste Gegenmittel
gegen diese Versuchung ist, uns immer daran zu erinnern, wie
wenig wir wissen. Die Bedeutung der hochsten geistigen Errun-
genschaften des Menschen liegt nicht so sehr darin, dass sie den
Bereich unseres Wissens erweitert haben; es ist, glaube ich, von
noch grosserer Bedeutung, dass sie uns neue Kontinente unseres
Nichtwissens erschlossen haben.

Die Sozialwissenschaften: Entdeckung
der ungewollten Folgen unserer Handlungen

Der Sozialwissenschafter tragt hier eine ganz besondere Ver-
antwortung, denn sein Studium bezieht sich oft ganz direkt auf
das Problem des Gebrauchs und des Missbrauchs der Macht. Ich
glaube, dass besonders eine moralische Verpflichtung des Sozial-
wissenschafters allgemein anerkannt werden sollte: Wenn er
neue Instrumente der Macht entdeckt, insbesondere Instrumente,
die eines Tages der Freiheit gefahrlich werden kénnten, so muss
er die Offentlichkeit vor den drohenden Gefahren warnen und
sich auch bemiihen, wirksame Gegenmittel ausfindig zu machen.
Ich bin davon iiberzeugt, dass die meisten Wissenschafter — we-
nigstens die meisten schopferisch tdtigen Wissenschafter — den
Wert unabhéngigen und kritischen Denkens sehr hoch einschét-
zen. Die meisten unter ihnen verabscheuen schon die blosse Idee
einer von den Technologen der Massenmedien manipulierten Ge-
sellschaft; sie wiirden der Meinung zustimmen, dass die Gefahren
der Sozialtechnologie nicht geringer sind als die des Totalitaris-
mus. Aber obwohl wir die Atombombe gebaut haben, um die Aus-
breitung des Totalitarismus zu bekdmpfen, so betrachten es doch
nur wenige als ihre Aufgabe, iiber Massnahmen nachzudenken,
um die Gefahren der Manipulation der Massen zu bekdmpfen. Da-
bei konnte zweifellos viel in dieser Hinsicht getan werden, und
zwar ohne Einfiihrung einer Zensur oder dhnlicher Beschrinkun-
gen der Freiheit.

Man konnte fragen, ob es iiberhaupt so etwas gibt wie eine
besondere Verantwortung des Wissenschafters, die sich von der
jedes anderen Staatsbiirgers oder jedes anderen Menschen unter-
scheidet. Ich wiirde antworten: Jedermann tragt dort eine beson-

dere Verantwortung, wo er entweder {iber besondere Macht oder
iiber besonderes Wissen verfiigt. Nur die Wissenschafter konnen
die Begleiterscheinungen und Folgen ihrer eigenen Leistungen
abschidtzen. Nichtfachleute, wie beispielsweise Politiker, wissen
dazu nicht genug. Dies gilt fiir die Entwicklung neuer Chemikalien
zur Erhohung landwirtschaftlicher Ertrdge wie fiir die Herstel-
lung neuer Waffen. Gerade, wie es in fritheren Zeiten hiess: no-
blesse oblige, so muss es heute heissen — der Ausdruck stammt von
Professor André Mercier —: sagesse oblige. Es ist die Zugdnglich-
keit zu neuem Wissen, die neue Verpflichtungen schafft.

Die Naturwissenschaft und das Problem
der ungewollten Folgen

Nur Naturwissenschafter konnen beispielsweise die Gefah-
ren des Bevolkerungswachstums voraussehen oder die des zuneh-
menden Verbrauchs von Erdolprodukten oder der fiir friedliche
Zwecke verwendeten Atomenergie (wegen des sich hdufenden
Atommiills). Wissen sie auch genug dariiber? Sind sie sich na-
mentlich der Grosse ihrer Verantwortung bewusst? Einige unter
ihnen zeigen sich der Aufgabe gewachsen, andere nicht, so
scheint es. Manche sind wohl zu sehr mit konkreten Aufgaben be-
schéftigt; andere geben sich vielleicht ganz einfach nicht genii-
gend Rechenschaft. Aus diesem oder jenem Grunde scheint es
niemand als seine Aufgabe zu betrachten, sich zum Beispiel um
die ungewollten Auswirkungen der bedenkenlos vorangetriebe-
nen technischen Entwicklung zu kiimmern. Die Moglichkeiten
der praktischen Anwendung naturwissenschaftlicher Kenntnisse
sind betorend. Obgleich schon viele Leute daran gezweifelt ha-
ben, ob uns der technische Fortschritt in allen Fillen wirklich
gliicklicher mache, halten es doch nur wenige fiir ihre Pflicht, her-
auszufinden, wie viele vermeidbare neue Leiden die zwar unge-
wollten, aber oft unvermeidlichen Folgen des technischen Fort-
schrittes mit sich bringen.

Das Problem der ungewollten Folgen unserer Handlungen —
Folgen, die nicht nur unbeabsichtigt, sondern oft auch nur schwer
vorauszusehen sind — ist das grundsidtzliche Problem des Sozial-
wissenschafters.

Da sich der Wissenschafter nun einmal unentwirrbar in die
Anwendung seiner Wissenschaft verwickelt hat, so sollte er darin
eine seiner besonderen Verpflichtungen sehen, die ungewollten
Folgen seiner Tatigkeit so weit als moglich vorauszusehen. Dann
kann er, bevor es zu spit ist, die Aufmerksamkeit auf jene unge-
wollten Folgen lenken, die wir vermeiden miissen. €

Nach einem am Internationalen Philosophenkongress 1968 in Wien im Rahmen
der Gruppe «Wissenschaft und Ethik» gehaltenen Referat.

Dieser Artikel, der hier leicht gekiirzt abgedruckt wird, erschien zuerst in den
«Schweizer Monatsheften», Band 50 (1970/71).

79



	Die moralische Verantwortlichkeit des Wissenschafters

