
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 96 (2016)

Heft: 1038

Artikel: Die Freiheit der Schweiz

Autor: Zimmer, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

Die
Freiheit

der Schweiz
Ein historischer Annäherungsversuch

von Oliver Zimmer

Self-government may, on the whole, provide a better

guarantee of the preservation ofcivil liberties
than other regimes, and has been defended as such

by libertarians. But there is no necessary connection

between individual liberty and democratic rule.

Isaiah Berlin

Was ist das überhaupt: Freiheit? Auch wenn wir uns wohl da¬

rin einig sind, dass unser Leben ohne Freiheit nicht viel
wert wäre - die Frage ist, so allgemein gestellt, kaum zu beantworten.

Der Versuch, Freiheit im Stile einer Einkaufsliste zu definieren,

muss scheitern. Weil die Freiheit an sich nur in der politischen

Semantik existiert - oder in den Erlösungsversprechen
totalitärer Gruppierungen -, machen solche blutleeren
Definitionsversuche wenig Sinn.

Erfassen lässt sich Freiheit am ehesten in ihren jeweiligen
Manifestationen. Der historische Blick sensibilisiert uns für die

Tatsache, dass Freiheit kein Zustand ist, sondern ständiges Werden.

Um Freiheit wird bis zum heutigen Tag auf der ganzen Welt
gekämpft - mit und ohne Waffengewalt, auch an Orten, wo Freiheit
seit langem in irgendeiner Form verbrieft ist. Denn Freiheit ist

ständig bedroht.

In der Praxis - dieses Argument möchte ich hier am Schweizer

Fall illustrieren - ist es gerade das Zulassen der Spannung
zwischen unterschiedlichen Freiheitsidealen, die Freiheit ermöglicht.
Die Erkenntnis, dass diese Spannung unauflösbar ist und bleibt,
dass es auf dem Feld des Lebens in Freiheit zu keiner Synthese auf
höherer Ordnung kommen kann, ist Voraussetzung freiheitlicher
Wirklichkeit. Wo Freiheit als gewonnen gilt - von Experten oder

Politikern verstanden, gesichert und verwaltet -, geht sie den

Bach runter.

Freiheit, aber welche?
Ein hervorragender Ausgangspunkt, um den Kampf um die

freiheitliche Gestaltung unseres Lebens hinsichtlich seiner

Formen und Triebkräfte zu beleuchten, stammt vom Politphiloso-
phen und Ideenhistoriker Isaiah Berlin. In seinem berühmtesten

64





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

Essay zur politischen Theorie unterschied der zeitlebens am All
Souls College wirkende Gelehrte zwischen zwei Arten von Freiheit.

Beide prägen bis heute als Ideen das politische Ringen um
eine freiheitliche Ordnung.

Da ist zum einen die «negative liberty». Bei diesem Verständnis

von Freiheit geht es besonders um den Schutz der persönlichen

Freiheit vor Eingriffen durch eine externe Gewalt: «The

wider the area of non-interference, the wider my freedom.» Wichtig
für den Oxforder Philosophen: Diese aufs Individuum zentrierte
Freiheit - als politisches Ideal ist sie vergleichsweise modern, ein

Kind von Renaissance und Reformation - steht in keiner zwingenden

Verbindung zu demokratischer Mitbestimmung am Gemeinwesen.

Individuelle Freiheit und Demokratie im Sinne von Self-

Government sind keine siamesischen Zwillinge.
Dagegen besitzt jene Variante von Freiheit eine Affinität zur

Demokratie, die Berlin als «positive liberty» bezeichnet. Hier geht
es nicht um den Schutz der persönlichen Freiheit von äusseren

Zwängen, sondern um freiheitliches Handeln zum Zwecke
individueller und kollektiver Selbstbestimmung. Im Zentrum steht die

Anerkennung von Status und Selbstwert des einzelnen innerhalb
eines Kollektivs: «I wish to be somebody, not nobody; a doer -
deciding, not being decided for, self-directed and not acted upon by
external nature or by other men as if I were a thing, or an animal,

or a slave incapable of playing a human role...»

Diese zweite Konzeption von Freiheit - zu ihren philosophischen

Leitsternen gehören Kant, Montesquieu und Rousseau -
birgt nach Berlin die zumindest latente Gefahr einer die Freiheit
des Individuums bedrohenden Utopie. Den Geist von Rousseaus

Geschichtsphilosophie wiedergebend, schreibt Berlin: «Freedom

is not freedom to do what is irrational, or stupid, or wrong. To

force empirical selves into the right pattern is no tyranny, but
liberation.» Für die radikalen Verfechter der «positive liberty» -
klassische Beispiele bilden der Tugenddiskurs der Jakobiner während

der Französischen Revolution sowie linke und rechte totalitäre

Bewegungen im 20. Jahrhundert - heiligt der Zweck die Mittel.

Wenn die Menschen nicht begreifen, was Freiheit zu bedeuten

hat, dürfen jene, deren Vernunft sie zur Erkenntnis der alleinigen
Wahrheit befähigt, sie zur Freiheit zwingen. In dieser radikalen

Zuspitzung schlägt die positive Freiheitskonzeption um in eine

Wegleitung für den Totalitarismus.
Dabei zweifelte Berlin keine Sekunde daran, dass die positive

Freiheit einem zentralen menschlichen Bedürfnis entspringe oder
dass sie das moderne öffentliche Leben befruchte. In massvollen

Dosen verabreicht, hielt er die positive Freiheit für durchaus

tugendhaft. Wenn er die positive Freiheit dennoch als problematischer

als die negative bewertete, dann deshalb, weil er die Versuchung

der Masslosigkeit im Dienste eines mit der Wahrheit
gleichgesetzten Entwicklungsprinzips hier für grösser hielt. Etwas
technischer formuliert: Die Anhänger der positiven Freiheit neigen
nach Berlin zu geschichtsphilosophischer Verallgemeinerung
ihres eigenen Wertehorizontes.

Oliver Zimmer
lehrt als Professor für moderne europäische Geschichte an der
University of Oxford. Sein Buch «A Contested Nation: History, Memory
and Nationalism in Switzerland» gilt als Standardwerk.

Das ist die zentrale Kritik, die Berlin in seinem 1958, also zu

Beginn des Kalten Krieges, publizierten Essay gegen die Präferenz

für die positive Freiheit vorbringt. Wo die «negative liberty», wo
der Schutz des Individuums vor staatlicher und anderen Formen

äusserer Einmischung in den Privatbereich vernachlässigt wird,
gedeihen Erweckungsideologien, die mit absolutem Wahrheitsanspruch

auftreten.
Wie manifestieren sich nun diese beiden Kräfte im historischen

Ringen um Freiheit? Berlin entwickelte sein bahnbrechendes

Argument im weitgehend keimfreien Raum der politischen
Philosophie. Das begründet seine Klarheit und Eleganz. Gleichzei-

gig erklärt es, weshalb es schwierig ist, seine Begriffe auf historische

Vorgänge ausserhalb der Ideengeschichte anzuwenden. Die

von Ungereimtheiten und Verwerfungen geprägte Wirklichkeit
der europäischen Freiheitsbewegungen in ihren diversen Ausprägungen

- liberal, demokratisch, sozial-radikal - lässt sich weniger

gut typologisch glätten als das Gedankengut einflussreicher
Philosophen und Pamphletisten. Zwei Ergänzungen scheinen mir am

Platze zu sein.

Zum einen ist unübersehbar, dass geschichtsphilosophische

Rechtfertigungsmuster auch bei deklarierten Anhängern der

negativen Freiheit oft eine zentrale Rolle spielten: Nicht nur Demokraten

und radikale Republikaner, sondern auch Liberale

rechtfertigten ihre Anliegen im 19. Jahrhundert wiederholt mit dem

Anspruch, im Einklang mit einem die Wahrheit verbürgenden
historischen Fortschritt zu handeln. Zum anderen liegt das Typische
der schweizerischen Entwicklung meiner Meinung nach darin,
dass sich diese beiden politischen Bewegungen - die liberale und
die demokratische - gegenseitig sowohl inspirierten als auch in
ihrer Wirkung begrenzten. Etwas ambitionierter formuliert: Der

Motor der politischen Geschichte der Schweiz besteht seit circa

1830 in der Dialektik von positiver und negativer Freiheit. Sie

bestimmt bis heute die politische Kultur und das institutionelle
Gefüge des Landes.

Von Liberalen und Demokraten

Heutzutage neigen wir (zumindest in der Umgangssprache)

dazu, die Begriffe liberal und demokratisch synonym zu verwenden.

Wenn wir uns dem 19. Jahrhundert zuwenden - darin ist sich

die Forschung zur europäischen Geschichte einig -, ist die begriffliche

Unterscheidung jedoch zentral. Sie führt uns in den politischen

Basiskonflikt des langen 19. Jahrhunderts, der in den Werken

von Edmund Burke, Alexis de Tocqueville oder John Stuart

66



SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016 DOSSIER

Mill immer wieder zur Sprache kommt. Der Konflikt, der sich im

19. Jahrhundert zwischen Liberalen und Demokraten entspann,
drehte sich zentral um die Frage, was Fortschritt bedeute und wie

er praktisch zu realisieren sei. Dieser Konflikt war selbstverständlich

nicht auf die Schweiz begrenzt - er wurde damals in ganz
Europa, in den USA sowie in Teilen Südamerikas ausgetragen. Das

Besondere an der Schweizer Entwicklung bestand indessen im
institutionellen Rahmenwerk, das er produzierte und das die politische

Kultur des Landes bis heute nachhaltig prägt.
Zum liberalen Lager gehörten in ganz Europa vor allem Männer

mit einem Minimum an Grundbesitz und Bildung. Auch wenn
sie nach damaligen Kriterien nicht unbedingt reich waren, so be-

sassen sie doch die Mittel, ihren Kindern eine Ausbildung zu

finanzieren, die über die obligatorische Schulbildung hinausging.
Ein gewisses Mass an privatem Besitz und Bildung definierte das

liberale Lager. Das zentrale Anliegen liberal gesinnter Zeitgenossen

war die rechtliche Absicherung dieser Errungenschaften
durch das Instrument der Verfassung. Diese Verfassungsgarantie

galt ihnen als ungleich wichtiger als die Frage nach der Präferenz

für das monarchische oder republikanische Prinzip. Die meisten

Liberalen lebten damals bekanntlich ohnehin in konstitutionellen
Monarchien. Republiken wie Frankreich oder die Schweiz waren
im Europa des 19. Jahrhunderts die Ausnahme.

Auch im demokratischen Lager fanden sich zahlreiche Juristen
und sogar einige Fabrikanten. Deutlich stärker vertreten waren hier

jedoch Ärzte, Pfarrer und Lehrer. Der Hauptunterschied zwischen

den beiden politischen Bewegungen, zumal in der Schweiz, betraf

jedoch die geographische Herkunft sowie die sozioökonomische

Lage ihrer Anhänger. Das Zentrum der demokratischen Bewegung
bildete die kleinstädtische und ländliche Schweiz, die im europäischen

Vergleich schon stark von industriellen Produktionsweisen

geprägt war; unter denen, die sich für demokratische Anliegen
interessierten, waren auffallend viele Handwerker, kleine Bauern

und Arbeiter. Ihre Anliegen wurden ab den 1860er Jahren von der

sogenannten Demokratischen Bewegung vertreten, deren Zentren
in der Nordost- und Nordwestschweiz lagen.

Dank dieser Bewegung kam es im letzten Drittel des Jahrhunderts

zu einem schrittweisen Umbau des repräsentativen hin zu

einem direktdemokratischen System. Zu den wichtigsten
Forderungen der Demokraten gehörte die Reform des Schulwesens, die

Einführung von Taggeldern für Parlamentarier sowie ein progressives

Steuersystem. Die anfangs vorab in den Kantonen verankerte

demokratische Bewegung erfasste ab den 1870er Jahren den

Bundesstaat. Mit der Bundesverfassungsrevision von 1874 wurde
dann auch jenes fakultative Referendum eingeführt, dank dem

sich die Schweiz bis zum heutigen Tag vom Rest der europäischen
Demokratien unterscheidet.

So ganz nebenbei: Auch wenn es sich nicht abschliessend
beweisen lässt, so spricht doch ungemein vieles dafür, dass die
Schweiz ohne den Erfolg der demokratischen Bewegung heute ein

ganz normales Mitglied der EU wäre. Das dürfte wiederum erklä¬

ren, weshalb diese Bewegung in Diskussionen des modernen
Bundesstaates von einigen Schweizer Historikern so selten ins Spiel

gebracht wird. Dagegen hätten sich hochoriginelle Marxisten wie

der englische Historiker E.P. Thompson oder der amerikanische

Politologe James C. Scott bestimmt gerade für dieses - auch im

globalgeschichtlichen Rahmen durchaus seltene - Phänomen

interessiert.

Doch zurück ins 19. Jahrhundert. Führer der demokratischen

Bewegung, wie der Berner Bauernsohn und spätere Verleger und
Bundesrat Jakob Stämpfli, bekämpften insbesondere das, was sie

das «System Escher» nannten. Diese Wortschöpfung war keineswegs

aus der Luft gegriffen. Das «System Escher» bezog sich auf die

vom rastlosen Zürcher Unternehmer, Eisenbahnmagnaten und
Politiker Alfred Escher verkörperte, dezidiert wirtschaftsliberale
Schweiz. Ihre Machtbasis war die repräsentative, bis zum Ende des

Ersten Weltkriegs nach dem Majorzwahlsystem funktionierende
Demokratie. Für den begabten Journalisten Stämpfli und seine

Mitstreiter war die liberale Verfassung von 1848 dagegen bestenfalls

work in progress. Unmittelbar nach ihrer Verabschiedung
kommentierte Stämpfli das bahnbrechende Verfassungswerk überwiegend

kritisch. Die Bundesverfassung habe, so beklagte er, «grosse

Gewalt, finanzielle und politische, in die Hände weniger gelegt,
aber nur, um die Grossen noch grösser zu machen».

Die Gegner ausgedehnter Volksrechte sahen die Dinge
selbstverständlich anders. Für einen Liberalen wie den Freisinnigen Emil

Welti stellte die demokratische Bewegung ein Ärgernis erster Güte

dar. Das von Stämpfli und anderen Demokraten verlangte
Gesetzesreferendum kam gemäss Welti einer Ausdünnung der repräsentativen

Demokratie - und damit einer Gefahr für den Fortschritt
schlechthin - gleich. Kurz nachdem er 1867 Bundesrat geworden

war, wandte sich der Aargauer Jurist und Richter deshalb entschieden

gegen Zugeständnisse an die Demokraten. Zum von diesen

geforderten Gesetzesreferendum meinte er mokierend: «Ich habe das

Gefühl, dass der Senn mit dem Code de Commerce und der
Stallknecht mit dem Zivilprozess in der Hand, um sich für die Ausübung
der Souveränitätsrechte vorzubereiten, eine Karikatur sind.»

Wer steht für den Fortschritt: Stämpfli oder Welti? Diese

Frage haben sich Schweizer Historiker nicht nur beim Thema

Freiheit immer wieder gestellt, um dann implizit oder explizit
Stellung zu beziehen. Auch hier erwies sich die Absicht, ein letztlich

moralisches Urteil zu fällen, als wenig erhellend. Wer im

19. Jahrhundert zur politischen Minderheit der gebildeten, mit
Grundbesitz ausgestatteten Bürger gehörte, bei dem verursachten

Forderungen nach mehr politischer Partizipation verständlicherweise

Sorgenfalten. Hätten wir im 19. Jahrhundert die Mittel
besessen, in den Eisenbahnbau zu investieren, wir hätten uns mit
hoher Wahrscheinlichkeit nicht nach mehr demokratischer

Mitbestimmung gesehnt.

Skepsis gegenüber mehr politischer Partizipation war indessen

keineswegs auf Eisenbahnkönige wie Escher begrenzt. Die

meisten Liberalen waren dezidiert dagegen, Menschen, die weni-

67



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

ger besassen und manchmal auch weniger wussten als sie selbst,

politisch gleichzustellen. Aus solchen Motiven heraus befürworteten

sie einen nach dem Einkommen definierten Wahlzensus.

Liberale schritten - so könnte man ohne Übertreibung sagen -mit
gönnerhafter Brille durch die Welt. Ihre Grundhaltung war - das

schuldeten sie ihren Interessen und ihrem Ansehen - patriarcha-
lisch-bevormundend. Wer nichts als die obligatorische Schuldbildung

besass, war nach ihrem Dafürhalten nicht in der Lage,

verantwortungsvoll zu handeln. Oder besser gesagt: noch nicht. Mit
der Zeit, so besagte das liberale Credo, würden auch die Abkömmlinge

der heute noch besitzlosen und ungebildeten Volksschichten

zu vollen Mitgliedern der Gesellschaft aufsteigen.
Auf den Punkt gebracht hat diese Weltanschauung der Franzose

François Guizot, ein hochgebildeter, scharfsinniger Zeitgenosse

(übrigens von Haus aus ein Historiker). Als er von unzufriedenen

Angehörigen der französischen Nationalgarden aufgefordert

wurde, die Einkommensschwelle zur Bestimmung des

Wahlzensus zu senken, reagierte er mit dem berühmten Ausspruch:
«Enrichissez vous par le travail et par l'épargne!» Mit diesem Satz

verteidigte der erste Minister Frankreichs mit der ihm eigenen In-

transigenz ein Glaubensprinzip des Liberalismus seiner Zeit. Für

die Juli-Monarchie von Louis-Philippe sollte sich diese Haltung
allerdings als verheerend erweisen. Als das Regime 1848 auf den

Strassen von Paris attackiert
wurde, standen die von Guizot

kurz zuvor mit Verachtung
gestraften Nationalgardisten
nicht bereit, um ihn und die

Seinen vor dem Umsturz zu
bewahren. Das war der Hauptgrund

für den Erfolg der

Revolution, die Frankreich im Feb-

«Heutzutage
neigen wir dazu,
die Begriffe liberal
und demokratisch

synonym zu
verwenden.»

ruar 1848 in eine moderate Republik verwandelte - eine Republik,
die bereits im Juni desselben Jahres, nachdem radikale Pariser

Handwerker und Arbeiter die absolute Gleichheit gefordert hatten,
einem napoleonischen Putsch zum Opfer fiel.

Auch dieses zwischenzeitliche Resultat des französischen

Freiheitskampfs sollte man nicht moralisch deuten. Weder die

Liberalen um Guizot und Louis-Philippe noch ihre Antipoden, die

radikalen Demokraten - also weder die Apologeten der negativen
noch die Verfechter der positiven Freiheit -, traf irgendeine Schuld

an dem, was sich schon bald auf den Strassen von Paris, Lyon oder

Marseilles abspielen sollte. Denn beide, so könnte man sagen,
handelten ja lediglich nach ihrem besten Wissen und Gewissen.

Fanatiker der Gegenwart
Das Problem für Frankreich bestand und besteht darin, dass

die Lust auf positive Freiheit, die sich in der Französischen
Revolution zwischen 1789 und 1793 erstmals mit grosser Gewalt entlud,

nie eine institutionelle Form erhielt, die sie dadurch zähmte,
dass sie sie ein für alle Mal als legitim anerkannte. Das erklärt
nicht nur, weshalb Frankreich - der Aufstand der Kommunarden
nach der Niederlage gegen das Deutsche Reich im Krieg von
1870/71 mitgezählt - drei Revolutionen erlebte und warum sich
das Land erst mit der von einer relativ kleinen Elite dominierten

3. Republik verfassungsmässig

und auch sonst gesehen eini-

germassen stabilisierte.
Es erklärt auch, weshalb

in Frankreich, neben dem

Elitismus der Grandes Écoles

und der rigiden Zentralisierung

des öffentlichen Lebens,

nach wie vor ein Gleichheits-

Oliver Zimmer

68



SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016 DOSSIER

dogma existiert, das, wenn es

das Land nicht gerade durch
Streiks und blockierte
Autobahnen lahmlegt, die Nation

gegen Reformen immunisiert.

In Frankreich bedient
eine mit revolutionärem

Tugenddiskurs imprägnierte
Vergangenheit bis heute eine

Utopie der Gleichheit, die

der Freiheit in der Praxis kaum dienlich ist. Wo es zwischen der

Freiheit der Strasse und jener, die die Staatsmaschinerie definiert
und kontrolliert, keine erprobten Alternativen gibt, verkommt
Freiheit zwangsläufig zum Slogan.

Das andere Land, das sich im 19. Jahrhundert mit Nachdruck
als moderne Republik konstituierte, ging diesbezüglich einen
anderen Weg. In der Schweiz kam es, was das Verhältnis von positiver

und negativer Freiheit betrifft, zu einer spannungsgeladenen

Fusion, bei der sich die Pole der beteiligten Bewegungen je etwas

abschleiften, ohne abzustumpfen. In der Eidgenossenschaft entlud

sich keine grosse jakobinische Revolution, die die Gesellschaft

derart spaltete, dass ein starker Zentralstaat ins entstehende
Vakuum vorstossen konnte, um langfristig als einziger valabler
Garant politischer Stabilität zu agieren. In den Kantonen kam es seit

dem späten 18. Jahrhundert zwar zu einer Vielzahl von Aufständen

und Konflikten von mitunter grosser Heftigkeit. Nach dem

Bürgerkrieg von 1847 entwickelte sich aber innert weniger
Jahrzehnte eine institutionelle politische Form als Ausdruck der

Anerkennung sowohl liberaler wie partizipatorischer Freiheitsan¬

sprüche. Die Forderung nach

demokratischer Mitbestimmung

liess sich in der Schweiz

auch dank im kollektiven Be-

wusstsein verankerter
historischer Traditionen und
kultureller Selbstbeschreibungen

nicht mehr bändigen.
Das begünstigte die

Entwicklung von etwas, was ich

gerade angesichts der heutigen, von quasireligiösen
Fortschrittsprojekten geprägten Zeit für die Kultur der Freiheit als

noch wichtiger erachte als die Demokratie: In der Schweiz hatten

- aufgrund der festgestellten, eigenartigen Verquickung von

positiver und negativer Freiheit - geschichtsphilosophisch
inspirierte Fortschrittsvisionen, die mit dem Anspruch der Alter-

nativlosigkeit auftreten - ob sie nun «der europäische Weg»
oder «die Globalisierung» heissen -, immer schon einen schweren

Stand.

Gleichzeitig haben solche Entwürfe in einer partizipatorisch
geprägten politischen Kultur, wie sie die Schweiz kennt, wenig
Chancen auf Verwirklichung. In der Eidgenossenschaft, so

könnte man mit Reinhard Koselleck sagen, wird der auf die

entfernte Zukunft gerichtete Erwartungshorizont immer wieder an

den Erfahrungsraum der Gegenwart (Koselleck) zurückgebunden.

Darin vor allem liegt für mich bis aufweiteres das Geheimnis

der Schweizer Freiheit. Die Schweizer sind Fanatiker der Gegenwart.

Und sie bleiben es selbst dann, wenn sie sich anschicken,
ihre Zukunft zu gestalten. <

«In der Schweiz hatten
geschichtsphilosophisch

inspirierte
Fortschrittsvisionen,
die mit dem Anspruch
der Alternativlosigkeit
auftreten, immer
schon einen schweren
Stand.»
Oliver Zimmer

69


	Die Freiheit der Schweiz

