
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 96 (2016)

Heft: 1038

Artikel: Tanzen in New York

Autor: Gumbrecht, Hans Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

Tanzen in New York
Oder: Von der Freiheit

von Hans Ulrich Gumbrecht

Vor ein paar Tagen hörte ich eine junge und offensichtlich sehr

intelligente junge Frau bei einer akademischen Feier von
«der Befreiung meiner Generation» reden - und wusste wirklich
überhaupt nicht, was sie wohl im Sinn haben könnte. «Freiheit»

klingt heute wie ein ziemlich altmodisches Wort. Ein Wort, das

vor allem in Nationalhymnen auftaucht und dessen immer etwas

zu schweres Pathos man über sich ergehen lässt, weil es für
Staatsakte (noch) keine Alternative gibt. «Freiheit» ist kein
Problem für die meisten Zeitgenossen, vor allem nicht in Europa und
Amerika - und schon gar keine Mangelware. Ein glücklicher
Zustand, der in einem langwierigen Prozess der Vergangenheit, in
den sogenannten «bürgerlichen Revolutionen» vor allem, erobert
wurde. Unter welchen Umständen sollte sich denn diese einmal

gewonnene Freiheit auflösen (will man sich nicht in Vorstellungen

und Dystopien von bösen Tyranneien verspinnen, die uns das

Leben zur Qual machen wollen)? Worum geht es, wenn wir nach

der Zukunft der Freiheit fragen?

Ein Horizont von Möglichkeiten
Wenn wir über Freiheit reden, meinen wir vor allem «individuelle

Selbstverfügung» und setzen damit zunächst voraus, dass unser

Verhalten nicht durch «Instinkte» an alternativlose Sequenzen

gebunden ist (wie wir das für Tiere annehmen). Freiheit bedingt
Wahlmöglichkeiten. Dass Freiheit überhaupt in Prozessen historischen

Fortschritts erobert werden und wieder verlorengehen kann,
die Geschichtlichkeit der Freiheit, hängt davon ab, dass sie an die

Zukunft gebunden ist. Genauer: an eine Zukunft, die als Horizont

von Möglichkeiten erscheint, die uns zur Auswahl stehen. Und
eben diese Struktur der Zukunft kann sich im Lauf der Zeit verändern

und so Verluste oder Gewinne an Freiheit auslösen.

Um solche Veränderungsprozesse zu verstehen, müssen wir
uns klarmachen, dass Menschen mit mindestens drei Ebenen oder

Dimensionen der Zukunft konfrontiert sind. Zukunft gibt es

erstens im Rahmen einer Zeitlichkeit des je vorausgehenden und des

je folgenden (und schon vorweggenommenen) Moments auf jener

Ebene, die Edmund Husserl «Form des Bewusstseins» nannte.
Diese elementare, kurze Zukunft, welche Husserl «Protention»

nannte, stellt uns aber noch keine Freiheit in Aussicht, denn sie ist

Hans Ulrich Gumbrecht
ist der Albert-Gürard-Professor in Literatur an der Stanford
University und ständiger Gastprofessor am Collège de France,
an der Universidade de Lisboa und an der Zeppelin-Universität.
Er zählt zu den international breit rezipierten Denkern
der Gegenwart und ist Autor u.a. von «Nach 1945. Latenz als

Ursprung der Gegenwart» (Suhrkamp, 2012), «Lob des Sports»
(Suhrkamp, 2005) und «Diesseits der Hermeneutik.
Über die Produktion von Präsenz» (Suhrkamp, 2004).

nichts als die Annahme einer Kontinuität dessen, was unmittelbar
vorher geschah. Ohne sie gelänge es uns nicht, die Sprache der

anderen zu verstehen, mit ihnen zu tanzen und unser eigenes
Verhalten als kohärent zu erleben. Die sozusagen entgegengesetzte,
äusserst breit ausgedehnte Zukunft ist zweitens die der

unterschiedlichen «sozialen Konstruktionen von Zeitlichkeit». Zu diesen

Konstruktionen gehört etwa der Glaube, dass die Menschen -
als Kollektiv, Kultur, Gesellschaft oder Klasse - ihr Leben gestalten

und dass wir als Individuen zu dieser Gestaltung beitragen. Er

fundiert den anspruchsvollen (und übrigens auch marxistischen)

Begriff der Geschichte. Ebenfalls eine soziale Konstruktion von
Zeitlichkeit ist aber auch die christliche Überzeugung, dass die

Zukunft besetzt sei von einer Rückkehr Gottes, deren Zeitpunkt
wir nicht kennen und deren Geschehen wir weder verhindern
noch wählen können. Zwischen der momentanen Zukunft der

«Protention» und dieser gedehnten Zukunft der verschiedenen

«sozialen Konstruktionen» liegt - drittens und schliesslich - die

Zukunft unseres Alltags, die wir als die Freiheit und manchmal

auch die Bürde der individuellen Wahl erleben.

Europa ohne Gott
Die grosse Zeit der «Freiheit» und ihres spezifischen Pathos,

die Zeit der späten Aufklärung und der Romantik, etwa zwischen

1780 und 1830, war in Europa und Amerika eine Zeit, in der sich

zum einen die Vorstellung von einer zu gestaltenden Zukunft an

die Stelle der christlichen Zukunft des Jüngsten Tages schob,

während zum anderen der Alltag immer deutlicher als «Feld von

Kontingenz» erlebt wurde, als eine Welt der Handlungsalternativen.

Die beiden neuen Zukünfte liessen jede Reduktion der indivi-

58



In Washington tanzen sie den Jitterbug, 1943, photographiert von Esther Bubley / Library of Congress.



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

duellen Freiheit im Alltag (etwa durch Standesprivilegien)
unerträglich wirken und machten die Visionen von Staats- und
Gesellschaftsformen, welche Reduktionenen von Freiheit ausschlössen,

zum zentralen Projekt der zu gestaltenden Zukunft.
Zur Forderung der individuellen Freiheit kam bald, etwa in

den Programmbegriffen der Französischen Revolution, die natürliche

«Gleichheit» der Menschen im Sinn einer Absenz aller von
Geburt an bestehenden Privilegien, das heisst als Gleichheit vor
dem Recht. Während des europäischen Revolutions jährs von 1848

schliesslich wurden «Freiheit» und «Gleichheit» durch «Brüderlichkeit»

ergänzt (heute wäre wohl «Solidarität» das äquivalente
Wort), was den sich bald zur Ideologie verhärtenden Impuls
aufbrachte, dass die langfristige Sicherung von Freiheit und Gleichheit

als natürliche Rechte auf eine (meist vom Staat initiierte)
Umverteilung von Reichtum angewiesen war.

Mögliche Gründe für die Dysphoric
So sah die Vorgeschichte jenes Begriffs und jener Institutionen

von «Freiheit» aus, die heute so eigenartig altmodisch wirken -
ohne dass man sie aufgeben möchte. Die Zeit zwischen dem mittleren

neunzehnten und dem mittleren zwanzigsten Jahrhundert
wurde zum langfristigen Prozess der Institutionalisierung der Frei-

heits-, Gleichheits- und Brüderlichkeitsversprechen (was natürlich
nicht gleichbedeutend mit der Verwirklichung in allen individuellen

Fällen war). Doch warum vor allem sind heute jene Begeisterung

und jene Aura verschwunden, die den Freiheitsbegriff so lange

begleitet hatten? Dafür, glaube ich, ist eine Interferenz zwischen
mindestens vier Faktoren in unserer Gegenwart verantwortlich.

Erstens war die individuelle Freiheit auf der Ebene des Alltags

- unter demokratischen Vorzeichen - schon im Existenzialismus
der fünfziger Jahre als eine Last erlebt worden. Heute hat sich unser

Alltag als Feld der Kontingenz - nicht zuletzt aufgrund der

Rechenkapazitäten elektronischer Technologie - in ein noch viel
komplexeres Universum verwandelt. Was früher notwendig und
schicksalhaft erschien (zum Beispiel das Geschlecht, in das man

geboren war), kann nun umgestaltet werden und gehört deshalb

plötzlich zum Feld der Kontingenz. Ewiges - physisches - Leben

als der unmöglich-utopische Traum schlechthin ist zu einem

Forschungsprojekt der Medizin geworden. Mit solchen Veränderungen

sind grossartige Zugewinne an individueller Freiheit verbunden

- die zugleich viele von uns psychisch überfordern. Hier liegt
zweifellos ein Grund für das Burn-out-Syndrom als Volkskrankheit,

aber auch für eine neue Anfälligkeit von Individuen für
Ideologien und fundamentalistische Positionen, welche ihnen die

Qual der Wahl abnehmen, und schliesslich auch für die fast schon

perverse Begeisterung über nie endende Diskussionen zu «ethisch

verbindlichen» Lebensformen.

Zweitens ist an die Stelle des kollektiven Horizonts einer offenen

und gestaltbaren Zukunft der Eindruck getreten, dass unsere

Zukunft - des immer noch frühen einundzwanzigsten Jahrhunderts

- von Bedrohungen besetzt sei, die sich unvermeidlich auf

unsere zukünftige Gegenwart zubewegen (Global Warming,
Erschöpfung der natürlichen Energiequellen, demographische
Entwicklung). Die Umschichtung in der sozialen Konstruktion von
Zeitlichkeit hat aus vielen ehemals visionären Politikern (zum

Beispiel aus dem Obama des «Yes, we can») Manager jener permanenten

Krisen gemacht, die als Vorboten definitiver Katastrophen
schon immer in der Gegenwart anzukommen scheinen.

Drittens ist aus Brüderlichkeit und Solidarität als Umverteilung

von Besitz zum Schutz von Gleichheit und Freiheit - vor
allem im vergangenen Jahrzehnt und am prononciertesten in so

reichen Gesellschaften wie der schweizerischen oder deutschen

- ein allgegenwärtiges Ressentiment geworden, das sich in nie
ermüdenden Initiativen zur Begrenzung von Spitzengehältern und

zur Einschränkung von anderen Freiheiten im wirtschaftlichen
Handeln artikuliert.

Viertens und schliesslich bestätigt eine wachsende

Auseinanderentwicklung der Vorstellungen von Freiheit in Europa und in
den Vereinigten Staaten (auf kollektiver und auf individueller
Ebene) eine Prognose von - ausgerechnet - Karl Marx. Marx war

überzeugt, dass unter europäischen Bedingungen der Staat als

das charismatische Projekt der bürgerlichen Revolutionen auf
beständiges Wachstum gestellt sei, während der entsprechende
Traum der aus einer Befreiung von kolonialer Staatlichkeit
geborenen amerikanischen Republik gerade eine gegen null strebende

Staatspräsenz anvisieren müsse.

Aus der Konvergenz und Interferenz solch vielfacher Veränderungen

in der sozialen Zeitlichkeit und ihrer Zukunft muss wohl

jene Freiheitsdysphorie entstanden sein, die ich eingangs beschrieben

habe. Zu einem riesigen metastaatlichen Wohlfahrtsprojekt
ohne Grenzen entwickelt sich die Europäische Union, wo immer
eine sozialdemokratistische Grundeinstellung - unabhängig von
den jeweiligen Regierungsparteien - der Fall ist (ein Fall ohne

Alternativen) und wo alle Symptome weltanschaulichen oder gar praktischen

Abweichens, jede Spur individueller Freiheitsimpulse als

«Neoliberalismus» gegeisselt werden. Viel schmerzhafter ist natürlich

für eine Mehrheit (hoffe ich) von uns Amerikanern die Präsenz

- und die wachsende Popularität - von Donald Trump, als Verkörperung

und individuelle Monsterversion einer Freiheit, die an die

Stelle des Staates zu treten beansprucht.

Und jetzt?
Gibt es ein Entrinnen aus der Sackgasse dieser spezifisch

komplexen Verbarrikadierung der Zukunft? Dies ist die entscheidende

Frage nach der Zukunft der Freiheit - heute. Über eindeutige

neue Antworten oder gar über Lösungsrezepte verfügen wir
nicht, selbst wenn wir oft, gerne und wohl vor allem aus Verzweiflung

so tun, als ob dies der Fall wäre. Um politische oder
wirtschaftliche Projekte einer Rückkehr zur Freiheit der bürgerlichen
Revolutionen oder hin zu jeglicher anderen Freiheit zu formulieren,

fehlen mir Kompetenz - und Motivation. Bestenfalls kann ich

versuchen zu beschreiben, wie ich mir einen Veränderung provo-

60



SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016 DOSSIER

zierenden Beitrag der sogenannten «Geisteswissenschaften» in
dieser Stimmung der Freiheitsdysphorie vorstelle - und muss

betonen, dass es um ein Potenzial geht, um das Potenzial eines

spezifischen Denkstils innerhalb der Geisteswissenschaften (während

meine allgemeine Einschätzung der Leistungen der
Geisteswissenschaften in der akademischen Welt von heute, die ich
bewohne, niederschmetternd pessimistisch ist).

Gerade weil keine evidenten theoretischen oder gar praktischen

«Lösungen» zur Rettung von Zukunft und Freiheit zur
Verfügung stehen, könnte ein Stil des Denkens produktiv sein, den

ich mit den besten Möglichkeiten der «Geisteswissenschaften»

assoziiere und unter drei Begriffen illustrieren möchte: Steigerung

von Komplexität, Kontemplation und Imagination.

Komplexität
Die zentrale These im Werk des grossen Philosophen (mehr

als Soziologen, wie er sich selbst nannte) Niklas Luhmann wies

«sozialen Systemen» prinzipiell die Funktion zu, die Komplexität
ihrer Umwelten bis zu einem Grad zu reduzieren, der für
Menschen lebbar war. Allein das «Wissenschaftssysten», spekulierte
Luhmann, sei mit der Steigerung der erlebten Komplexität und

Kompliziertheit der Welt befasst, mit einer Komplexitätssteigerung,

die uns notwendig Alternativen des Erfahrens, Handelns

und Lebens liefern müsse. Oft führt die Verwirklichung solcher

Denkalternativen, wie sie aus der Komplexitätsproduktion der
«Wissenschaft» entstehen, zu fatalen Konsequenzen in der
Wirklichkeit - deshalb kann man von Komplexitätssteigerung als

«riskantem Denken» reden.

Kontemplation
Zweitens schreibt die - problematische - Annahme einer Analogie

zwischen den klassischen Naturwissenschaften und den

sogenannten «Geisteswissenschaften» fort, wer sie «Wissenschaften»

und ihre Praxis des Denkens «Forschung» nennt. Ich glaube,
«Kontemplation» (in einem säkularisierten Sinn) wäre ein eher angemessener

Begriff, ein Begriff auch, der zukünftige Arbeit inspirieren
könnte. Kontemplation als Konzentration auf bestimmte Phänomene

und Probleme; Kontemplation als regelmässige und Komplexität

immer weiter steigernde Rückkehr zu ausgewählten
Gegenständen des Denkens; Kontemplation als unabschliessbarer Pro-

zess, der nie zu «Lösungen» führt - oder führen soll.

Imagination
Schliesslich ist möglicherweise entscheidend, dass unser

Denken - etwa über die «Zukunft der Freiheit» - der Imagination
mehr Raum gibt als bisher. Nicht unbedingt der Imagination im
Sinn des Arbeitsstils von Künstlern oder Autoren, sondern im
Sinn eines Denkens, das die Erwartungen von Lösungen auf
Distanz hält - und zugleich seine innerpsychischen Bilder und
Intuitionen ernst nimmt, statt sie mehr oder weniger automatisch
durch abstrakte Begriffe zu filtern.

Riskantes Denken nach diesem Stil könnte uns zu einer
Ästhetik der Ungleichheit führen (wohlgemerkt: weder zu einer
«Ethik» noch zu der tautologischen Bejahung von Gleichheit), zu

einer Ästhetik der Ungleichheit als Beginn einer neuen
Freiheitspraxis. Dabei geht es natürlich nicht um die Feier einer
asymmetrischen Verteilung von Macht, Einfluss oder Reichtum,
sondern um Lebenskraft. Ein intellektueller Held der Ungleichheitsästhetik

war der junge amerikanische Philosoph Randolph
Bourne, der im zweiten Jahrzehnt des zwanzigsten Jahrhunderts
mit kurzen journalistischen Essays auf die Bühne der Öffentlichkeit

trat - und das Thema seines kurzen Lebens anlässlich des

Eintritts der Vereinigten Staaten in den Weltkrieg fand (er wurde

zu einem der Opfer jener «spanischen Grippe», die Ende 1919

mehr Menschen umbrachte als die militärischen Aktionen in
Europa). Bourne diagnostizierte als Folge des Kriegseintritts eine

Transformation der staatlichen Institutionen seines Landes zu

Agenten der Nivellierung von vielfachen kulturellen Differenzen,
welche in seiner Sicht die Stärke Amerikas als Einwanderernation

ausgemacht hatten. Gerade in der Betonung solcher Differenz lag

für Bourne die Quelle von «spiritueller Vitalität», die Quelle einer

schönen geistigen Energie, welche - wenn ich Bourne richtig
verstehe - weder Probleme lösen noch sozialen Fortschritt einleiten

sollte, sondern um ihrer selbst willen lebenswert war.
Der grosse Romancier John dos Passos hat Randolph Bournes

charismatisches Talent gefeiert, mit seinen Freundinnen und
Freunden in New York ein Leben von solch täglicher Energie und
Freude geführt zu haben. Politisch gesehen war Bourne alles
andere als ein Anwalt der ökonomischen oder gar der politischen
Ungleichkeit. Doch sein Bestehen auf Werten der Gleichheit war
immer sekundär gegenüber der Euphorie für Vitalität - vor allem

deshalb konnte er wohl die verhärmenden Effekte aktiver Sorge

und Besessenheit um Gleichheit vermeiden. Zwar hat Bournes

Philosophie durchaus Affinitäten zum politisch korrekten
«Multikulturalismus» der 1990er Jahre. Doch nie wirkt er wie der Autor
eines kulturellen Minderheiten- und Artenschutzes, nie verliert
er sich in der Rührung über die angeblich systematische
Unterdrückung von Minderheiten. Bourne ist ein Autor - und ein Held

- der persönlichen Kraft zum Freiheitsgebrauch. <

61


	Tanzen in New York

