Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 96 (2016)
Heft: 1038
Artikel: Tanzen in New York
Autor: Gumbrecht, Hans Ulrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-736344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

Tanzen in New York

Oder: Von der Freiheit

von Hans Ulrich Gumbrecht

or ein paar Tagen horte ich eine junge und offensichtlich sehr
Vintelligente junge Frau bei einer akademischen Feier von
«der Befreiung meiner Generation» reden — und wusste wirklich
iiberhaupt nicht, was sie wohl im Sinn haben konnte. «Freiheit»
klingt heute wie ein ziemlich altmodisches Wort. Ein Wort, das
vor allem in Nationalhymnen auftaucht und dessen immer etwas
zu schweres Pathos man iiber sich ergehen ldsst, weil es fiir
Staatsakte (noch) keine Alternative gibt. «Freiheit» ist kein Pro-
blem fiir die meisten Zeitgenossen, vor allem nicht in Europa und
Amerika — und schon gar keine Mangelware. Ein gliicklicher Zu-
stand, der in einem langwierigen Prozess der Vergangenheit, in
den sogenannten «biirgerlichen Revolutionen» vor allem, erobert
wurde. Unter welchen Umstédnden sollte sich denn diese einmal
gewonnene Freiheit auflésen (will man sich nicht in Vorstellun-
gen und Dystopien von bosen Tyranneien verspinnen, die uns das
Leben zur Qual machen wollen)? Worum geht es, wenn wir nach
der Zukunft der Freiheit fragen?

Ein Horizont von Moglichkeiten

Wenn wir iiber Freiheit reden, meinen wir vor allem «individu-
elle Selbstverfiigung» und setzen damit zundchst voraus, dass un-
ser Verhalten nicht durch «Instinkte» an alternativlose Sequenzen
gebunden ist (wie wir das fiir Tiere annehmen). Freiheit bedingt
Wahlmaoglichkeiten. Dass Freiheit iiberhaupt in Prozessen histori-
schen Fortschritts erobert werden und wieder verlorengehen kann,
die Geschichtlichkeit der Freiheit, hdngt davon ab, dass sie an die
Zukunft gebunden ist. Genauer: an eine Zukunft, die als Horizont
von Moglichkeiten erscheint, die uns zur Auswahl stehen. Und
eben diese Struktur der Zukunft kann sich im Lauf der Zeit verdn-
dern und so Verluste oder Gewinne an Freiheit auslosen.

Um solche Verdnderungsprozesse zu verstehen, miissen wir
uns klarmachen, dass Menschen mit mindestens drei Ebenen oder
Dimensionen der Zukunft konfrontiert sind. Zukunft gibt es ers-
tens im Rahmen einer Zeitlichkeit des je vorausgehenden und des
je folgenden (und schon vorweggenommenen) Moments auf jener
Ebene, die Edmund Husserl «<Form des Bewusstseins» nannte.
Diese elementare, kurze Zukunft, welche Husserl «Protention»
nannte, stellt uns aber noch keine Freiheit in Aussicht, denn sie ist

58

Hans Ulrich Gumbrecht

ist der Albert-Giirard-Professor in Literatur an der Stanford
University und standiger Gastprofessor am Collége de France,
an der Universidade de Lisboa und an der Zeppelin-Universitat.
Er zéhlt zu den international breit rezipierten Denkern

der Gegenwart und ist Autor u.a. von «Nach 1945. Latenz als
Ursprung der Gegenwart» (Suhrkamp, 2012), «Lob des Sports»
(Suhrkamp, 2005) und «Diesseits der Hermeneutik.

Uber die Produktion von Prasenz» (Suhrkamp, 2004).

nichts als die Annahme einer Kontinuitdt dessen, was unmittelbar
vorher geschah. Ohne sie gelinge es uns nicht, die Sprache der
anderen zu verstehen, mit ihnen zu tanzen und unser eigenes Ver-
halten als kohdrent zu erleben. Die sozusagen entgegengesetzte,
dusserst breit ausgedehnte Zukunft ist zweitens die der unter-
schiedlichen «sozialen Konstruktionen von Zeitlichkeit». Zu die-
sen Konstruktionen gehort etwa der Glaube, dass die Menschen —
als Kollektiv, Kultur, Gesellschaft oder Klasse — ihr Leben gestal-
ten und dass wir als Individuen zu dieser Gestaltung beitragen. Er
fundiert den anspruchsvollen (und {ibrigens auch marxistischen)
Begriff der Geschichte. Ebenfalls eine soziale Konstruktion von
Zeitlichkeit ist aber auch die christliche Uberzeugung, dass die
Zukunft besetzt sei von einer Riickkehr Gottes, deren Zeitpunkt
wir nicht kennen und deren Geschehen wir weder verhindern
noch wihlen konnen. Zwischen der momentanen Zukunft der
«Protention» und dieser gedehnten Zukunft der verschiedenen
«sozialen Konstruktionen» liegt — drittens und schliesslich — die
Zukunft unseres Alltags, die wir als die Freiheit und manchmal
auch die Biirde der individuellen Wahl erleben.

Europa ohne Gott

Die grosse Zeit der «Freiheit» und ihres spezifischen Pathos,
die Zeit der spaten Aufklirung und der Romantik, etwa zwischen
1780 und 1830, war in Europa und Amerika eine Zeit, in der sich
zum einen die Vorstellung von einer zu gestaltenden Zukunft an
die Stelle der christlichen Zukunft des Jiingsten Tages schob,
wihrend zum anderen der Alltag immer deutlicher als «Feld von
Kontingenz» erlebt wurde, als eine Welt der Handlungsalternati-
ven. Die beiden neuen Zukiinfte liessen jede Reduktion der indivi-






DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016

duellen Freiheit im Alltag (etwa durch Standesprivilegien) uner-
traglich wirken und machten die Visionen von Staats- und Gesell-
schaftsformen, welche Reduktionenen von Freiheit ausschlossen,
zum zentralen Projekt der zu gestaltenden Zukunft.

Zur Forderung der individuellen Freiheit kam bald, etwa in
den Programmbegriffen der Franzdsischen Revolution, die natiir-
liche «Gleichheit» der Menschen im Sinn einer Absenz aller von
Geburt an bestehenden Privilegien, das heisst als Gleichheit vor
dem Recht. Wihrend des europédischen Revolutionsjahrs von 1848
schliesslich wurden «Freiheit» und «Gleichheit» durch «Briider-
lichkeit» ergdnzt (heute wire wohl «Solidaritdt» das dquivalente
Wort), was den sich bald zur Ideologie verhédrtenden Impuls auf-
brachte, dass die langfristige Sicherung von Freiheit und Gleich-
heit als natiirliche Rechte auf eine (meist vom Staat initiierte) Um-
verteilung von Reichtum angewiesen war.

Mogliche Griinde fiir die Dysphorie

So sah die Vorgeschichte jenes Begriffs und jener Institutionen
von «Freiheit» aus, die heute so eigenartig altmodisch wirken —
ohne dass man sie aufgeben mochte. Die Zeit zwischen dem mittle-
ren neunzehnten und dem mittleren zwanzigsten Jahrhundert
wurde zum langfristigen Prozess der Institutionalisierung der Frei-
heits-, Gleichheits- und Briiderlichkeitsversprechen (was natiirlich
nicht gleichbedeutend mit der Verwirklichung in allen individuel-
len Féllen war). Doch warum vor allem sind heute jene Begeisterung
und jene Aura verschwunden, die den Freiheitsbegriff so lange be-
gleitet hatten? Dafiir, glaube ich, ist eine Interferenz zwischen min-
destens vier Faktoren in unserer Gegenwart verantwortlich.

Erstens war die individuelle Freiheit auf der Ebene des Alltags
— unter demokratischen Vorzeichen — schon im Existenzialismus
der fiinfziger Jahre als eine Last erlebt worden. Heute hat sich un-
ser Alltag als Feld der Kontingenz — nicht zuletzt aufgrund der Re-
chenkapazitdten elektronischer Technologie — in ein noch viel
komplexeres Universum verwandelt. Was frither notwendig und
schicksalhaft erschien (zum Beispiel das Geschlecht, in das man
geboren war), kann nun umgestaltet werden und gehort deshalb
plotzlich zum Feld der Kontingenz. Ewiges — physisches — Leben
als der unmoglich-utopische Traum schlechthin ist zu einem For-
schungsprojekt der Medizin geworden. Mit solchen Verdnderun-
gen sind grossartige Zugewinne an individueller Freiheit verbun-
den - die zugleich viele von uns psychisch iiberfordern. Hier liegt
zweifellos ein Grund fiir das Burn-out-Syndrom als Volkskrank-
heit, aber auch fiir eine neue Anfilligkeit von Individuen fiir Ideo-
logien und fundamentalistische Positionen, welche ihnen die
Qual der Wahl abnehmen, und schliesslich auch fiir die fast schon
perverse Begeisterung iiber nie endende Diskussionen zu «ethisch
verbindlichen» Lebensformen.

Zweitens ist an die Stelle des kollektiven Horizonts einer offe-
nen und gestaltbaren Zukunft der Eindruck getreten, dass unsere
Zukunft — des immer noch frithen einundzwanzigsten Jahrhun-
derts — von Bedrohungen besetzt sei, die sich unvermeidlich auf

60

unsere zukiinftige Gegenwart zubewegen (Global Warming, Er-
schopfung der natiirlichen Energiequellen, demographische Ent-
wicklung). Die Umschichtung in der sozialen Konstruktion von
Zeitlichkeit hat aus vielen ehemals visiondren Politikern (zum
Beispiel aus dem Obama des «Yes, we can») Manager jener perma-
nenten Krisen gemacht, die als Vorboten definitiver Katastrophen
schon immer in der Gegenwart anzukommen scheinen.

Drittens ist aus Briiderlichkeit und Solidaritdt als Umvertei-
lung von Besitz zum Schutz von Gleichheit und Freiheit — vor al-
lem im vergangenen Jahrzehnt und am prononciertesten in so
reichen Gesellschaften wie der schweizerischen oder deutschen
—ein allgegenwaértiges Ressentiment geworden, das sich in nie er-
miidenden Initiativen zur Begrenzung von Spitzengehdltern und
zur Einschrdnkung von anderen Freiheiten im wirtschaftlichen
Handeln artikuliert.

Viertens und schliesslich bestétigt eine wachsende Auseinan-
derentwicklung der Vorstellungen von Freiheit in Europa und in
den Vereinigten Staaten (auf kollektiver und auf individueller
Ebene) eine Prognose von — ausgerechnet — Karl Marx. Marx war
iiberzeugt, dass unter europdischen Bedingungen der Staat als
das charismatische Projekt der biirgerlichen Revolutionen auf be-
stindiges Wachstum gestellt sei, wahrend der entsprechende
Traum der aus einer Befreiung von kolonialer Staatlichkeit gebo-
renen amerikanischen Republik gerade eine gegen null strebende
Staatsprdsenz anvisieren miisse.

Aus der Konvergenz und Interferenz solch vielfacher Verdnde-
rungen in der sozialen Zeitlichkeit und ihrer Zukunft muss wohl
jene Freiheitsdysphorie entstanden sein, die ich eingangs beschrie-
ben habe. Zu einem riesigen metastaatlichen Wohlfahrtsprojekt
ohne Grenzen entwickelt sich die Europdische Union, wo immer
eine sozialdemokratistische Grundeinstellung — unabhéngig von
den jeweiligen Regierungsparteien —der Fall ist (ein Fall ohne Alter-
nativen) und wo alle Symptome weltanschaulichen oder gar prakti-
schen Abweichens, jede Spur individueller Freiheitsimpulse als
«Neoliberalismus» gegeisselt werden. Viel schmerzhafter ist natiir-
lich fiir eine Mehrheit (hoffe ich) von uns Amerikanern die Prasenz
—und die wachsende Popularitédt — von Donald Trump, als Verkor-
perung und individuelle Monsterversion einer Freiheit, die an die
Stelle des Staates zu treten beansprucht.

Und jetzt?

Gibt es ein Entrinnen aus der Sackgasse dieser spezifisch
komplexen Verbarrikadierung der Zukunft? Dies ist die entschei-
dende Frage nach der Zukunft der Freiheit — heute. Uber eindeu-
tige neue Antworten oder gar iiber Losungsrezepte verfiigen wir
nicht, selbst wenn wir oft, gerne und wohl vor allem aus Verzweif-
lung so tun, als ob dies der Fall wire. Um politische oder wirt-
schaftliche Projekte einer Riickkehr zur Freiheit der biirgerlichen
Revolutionen oder hin zu jeglicher anderen Freiheit zu formulie-
ren, fehlen mir Kompetenz — und Motivation. Bestenfalls kann ich
versuchen zu beschreiben, wie ich mir einen Verdnderung provo-



SCHWEIZER MONAT 1038 JULI/AUGUST 2016 DOSSIER

zierenden Beitrag der sogenannten «Geisteswissenschaften» in
dieser Stimmung der Freiheitsdysphorie vorstelle — und muss be-
tonen, dass es um ein Potenzial geht, um das Potenzial eines spe-
zifischen Denkstils innerhalb der Geisteswissenschaften (wéh-
rend meine allgemeine Einschidtzung der Leistungen der Geistes-
wissenschaften in der akademischen Welt von heute, die ich be-
wohne, niederschmetternd pessimistisch ist).

Gerade weil keine evidenten theoretischen oder gar prakti-
schen «Losungen» zur Rettung von Zukunft und Freiheit zur Ver-
fligung stehen, konnte ein Stil des Denkens produktiv sein, den
ich mit den besten Moglichkeiten der «Geisteswissenschaften»
assoziiere und unter drei Begriffen illustrieren mdochte: Steige-
rung von Komplexitidt, Kontemplation und Imagination.

Komplexitdit

Die zentrale These im Werk des grossen Philosophen (mehr
als Soziologen, wie er sich selbst nannte) Niklas Luhmann wies
«sozialen Systemen» prinzipiell die Funktion zu, die Komplexitit
ihrer Umwelten bis zu einem Grad zu reduzieren, der fiir Men-
schen lebbar war. Allein das «Wissenschaftssysten», spekulierte
Luhmann, sei mit der Steigerung der erlebten Komplexitédt und
Kompliziertheit der Welt befasst, mit einer Komplexitétssteige-
rung, die uns notwendig Alternativen des Erfahrens, Handelns
und Lebens liefern miisse. Oft fiihrt die Verwirklichung solcher
Denkalternativen, wie sie aus der Komplexitdtsproduktion der
«Wissenschaft» entstehen, zu fatalen Konsequenzen in der Wirk-
lichkeit — deshalb kann man von Komplexitétssteigerung als «ris-
kantem Denken» reden.

Kontemplation

Zweitens schreibt die — problematische — Annahme einer Ana-
logie zwischen den klassischen Naturwissenschaften und den soge-
nannten «Geisteswissenschaften» fort, wer sie «Wissenschaften»
und ihre Praxis des Denkens «Forschung» nennt. Ich glaube, «Kon-
templation» (in einem sdkularisierten Sinn) wire ein eher angemes-
sener Begriff, ein Begriff auch, der zukiinftige Arbeit inspirieren
konnte. Kontemplation als Konzentration auf bestimmte Phéno-
mene und Probleme; Kontemplation als regelméssige und Komple-
xitdt immer weiter steigernde Riickkehr zu ausgewihlten Gegen-
stinden des Denkens; Kontemplation als unabschliessbarer Pro-
zess, der nie zu «Losungen» fiihrt — oder fiihren soll.

Imagination

Schliesslich ist moglicherweise entscheidend, dass unser
Denken — etwa {iber die «Zukunft der Freiheit» — der Imagination
mehr Raum gibt als bisher. Nicht unbedingt der Imagination im
Sinn des Arbeitsstils von Kiinstlern oder Autoren, sondern im
Sinn eines Denkens, das die Erwartungen von Losungen auf Dis-
tanz hélt — und zugleich seine innerpsychischen Bilder und Intui-
tionen ernst nimmt, statt sie mehr oder weniger automatisch
durch abstrakte Begriffe zu filtern.

Riskantes Denken nach diesem Stil kénnte uns zu einer As-
thetik der Ungleichheit fithren (wohlgemerkt: weder zu einer
«Ethik» noch zu der tautologischen Bejahung von Gleichheit), zu
einer Asthetik der Ungleichheit als Beginn einer neuen Frei-
heitspraxis. Dabei geht es natiirlich nicht um die Feier einer asym-
metrischen Verteilung von Macht, Einfluss oder Reichtum, son-
dern um Lebenskraft. Ein intellektueller Held der Ungleichheits-
dsthetik war der junge amerikanische Philosoph Randolph
Bourne, der im zweiten Jahrzehnt des zwanzigsten Jahrhunderts
mit kurzen journalistischen Essays auf die Biihne der Offentlich-
keit trat — und das Thema seines kurzen Lebens anldsslich des
Eintritts der Vereinigten Staaten in den Weltkrieg fand (er wurde
zu einem der Opfer jener «spanischen Grippe», die Ende 1919
mehr Menschen umbrachte als die militdrischen Aktionen in Eu-
ropa). Bourne diagnostizierte als Folge des Kriegseintritts eine
Transformation der staatlichen Institutionen seines Landes zu
Agenten der Nivellierung von vielfachen kulturellen Differenzen,
welche in seiner Sicht die Starke Amerikas als Einwanderernation
ausgemacht hatten. Gerade in der Betonung solcher Differenz lag
fiir Bourne die Quelle von «spiritueller Vitalitit», die Quelle einer
schonen geistigen Energie, welche — wenn ich Bourne richtig ver-
stehe — weder Probleme 16sen noch sozialen Fortschritt einleiten
sollte, sondern um ihrer selbst willen lebenswert war.

Der grosse Romancier John dos Passos hat Randolph Bournes
charismatisches Talent gefeiert, mit seinen Freundinnen und
Freunden in New York ein Leben von solch tédglicher Energie und
Freude gefiihrt zu haben. Politisch gesehen war Bourne alles an-
dere als ein Anwalt der 6konomischen oder gar der politischen
Ungleichkeit. Doch sein Bestehen auf Werten der Gleichheit war
immer sekundér gegeniiber der Euphorie fiir Vitalitit — vor allem
deshalb konnte er wohl die verhdrmenden Effekte aktiver Sorge
und Besessenheit um Gleichheit vermeiden. Zwar hat Bournes
Philosophie durchaus Affinitdten zum politisch korrekten «Multi-
kulturalismus» der 1990er Jahre. Doch nie wirkt er wie der Autor
eines kulturellen Minderheiten- und Artenschutzes, nie verliert
er sich in der Rithrung iiber die angeblich systematische Unter-
driickung von Minderheiten. Bourne ist ein Autor — und ein Held
—der personlichen Kraft zum Freiheitsgebrauch. €

61



	Tanzen in New York

