
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 95 (2015)

Heft: 1025

Artikel: Gleichheit : schicksalsfrei leben

Autor: Gumbrecht, Hans Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1025 APRIL 2015

l Schicksalsfrei leben
Deutungsversuch unserer breiten egalitären Gegenwart. Ein Essay.

von Hans Ulrich Gumbrecht

Die Identität der eigenen Gegenwart aus einer übergeordneten

Perspektive zu kritisieren, gehört bis heute zu den Lieblingsrollen

der Intellektuellen. Dabei ist sie längst überholt - selbst wenn
es eine solche Identität gibt, so fehlt doch eine solche Perspektive.
Die Intellektuellenaufgabe von heute kann deshalb nicht einfach in
der Identifikation einer neuen Gegenwart liegen, sondern muss den

Versuch einschliessen, auch die Verschiebung des eigenen
Intellektuellenstatus (in Beziehung zu Gesellschaft und Staat) und seine

Folgen für die Erfahrung der Gegenwart zu erfassen.

In der Zeit des historischen Weltbilds glaubten die Denker

und ihre Zeitgenossen, Vergangenheit beständig hinter sich zu

lassen, wobei sie zugleich unterstellten, dass mit wachsendem

Abstand von der Vergangenheit der praktische Orientierungswert
der in ihr bewahrten Erfahrung abnimmt. Auf der anderen Seite

erlebten sie die Zukunft als einen offenen Horizont von Möglichkeiten.

Zwischen dieser Zukunft und jener Vergangenheit erlebten

sie die Gegenwart als einen «nicht mehr wahrnehmbar kurzen
Moment des Überganges», wie der Dichter Charles Baudelaire um
die Mitte des neunzehnten Jahrhunderts schrieb. Eben in der

Gegenwart wollte man auf der Grundlage von Vergangenheitserfahrungen

unter jenen Möglichkeiten auswählen, die von der

Zukunft angeboten werden - und sah darin Fähigkeit zum freien

Handeln, die allein dem Menschen gegeben ist. Vorausgesetzt war
dabei immer, dass es keine Phänomene gibt, die ihrer Veränderung

in der Zeit widerstehen können. Darin lag die zentrale

Bedeutung des Begriffs von der «Geschichte».

Im Rahmen dieses Weltbilds war die von Intellektuellen oft
mit Leidenschaft aufgenommene Arbeit an einer Deutung ihrer

Gegenwart meist Teil der Bemühung, unter der Oberfläche der

Fakten und Strukturen «Gesetze» im Ablauf der historischen

Veränderungen zu entdecken. Sie sollten es ihnen ermöglichen,
die Zukunft vorwegzunehmen. Diese Überzeugung, die in ihr
begründete Praxis und auch die Erwartung, dass die Zukunft
prinzipiell ein besseres Leben als jenes der Vergangenheit oder Gegenwart

verspreche, war die Klammer, welche alle marxistischen und

linksprogressiven Weltbilder verband. Für die Intellektuellen
war die Deutung der Gegenwart stets willkommener Anlass,

um weitere Veränderungen als Verwirklichung der von der Ge¬

Hans Ulrich Gumbrecht
ist der Albert-Guerard-Professor in Literatur an der Stanford University
und ständiger Gastprofessor am Collège de France, an der Universidade
de Lisboa und an der Zeppelin-Universität. Er zählt zu den international
breit rezipierten Denkern der Gegenwart und ist Autor u.a. von
«Nach 1945. Latenz als Ursprung der Gegenwart» (Suhrkamp, 2012),
«Lob des Sports» (Suhrkamp, 2005) und «Diesseits der Hermeneutik.
Über die Produktion von Präsenz» (Suhrkamp, 2004).

schichte versprochenen besseren Zukunft einzuklagen. Das gab

ihnen einerseits die privilegierte Rolle von Propheten und machte

andererseits den potentiellen Widerspruch im Bild von einer
besseren Zukunft allzu deutlich, die einerseits versprochen war und
andererseits doch noch herbeigeführt werden musste. Bis heute

sind die meisten Intellektuellen immun geblieben gegen

Erfahrungen von der Veränderung des historischen Weltbilds und ihrer
eigenen Rolle, weil sie dieses Weltbild und ihre privilegierte Position

als den einzig richtigen Weg zu gutem Leben sehen wollen.
Nachhallend mag diese Sicht der Dinge noch zu unserem

Bildungsgepäck gehören, doch in dem seit der Implosion des

Staatssozialismus vergangenen Vierteljahrhundert haben sich der Blick auf
die Gegenwart und die Rolle der Intellektuellen in grundlegender -
und doch nur schwer zu fassender - Weise gewandelt. Die Verste-

hensschwierigkeiten haben damit zu tun, dass nur sehr wenige
Intellektuelle eine Sensibilität für die Veränderung ihrer eigenen Position

entwickelt haben - und deshalb von ihrer Umwelt weiter am
liebsten als «Kapitalismus» reden, so als ob die Alternative eines

traditionellen Sozialismus immer noch existierte (schon vorsichtig
freundlichere Namen wie «liberale Demokratie», «soziale
Marktwirtschaft» oder «offene Gesellschaft» stehen unter dem Vorbehalt
eines generellen Ideologieverdachts). Dabei leben die Intellektuellen

heute - zumal was das Europa der EU angeht, aber mittlerweile
auch in vielen südamerikanischen und asiatischen Nationen - in
Gesellschaften, deren solide Mehrheiten zum ersten Mal in der uns

bekannten Geschichte ihre (früher exzentrischen) «Werte» und

«kritischen Vorbehalte» teilen. Diese veränderten Gesellschaften

stehen für eine neue Norm des guten Lebens, die schnell zu einem

globalen Modell geworden ist und von der Abstand zu nehmen

heute nur wenigen Staaten gelingt, etwa Nordkorea oder Kuba.





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1025 APRIL 2015

Dass wir so - trotz der Trägheit der Begriffe und Diskurse - in
einer tatsächlich gewandelten Umwelt leben, wird an einer
Standardreaktion vieler Intellektueller auf jegliche Kritik an dieser

neuen Wirklichkeit deutlich, die nicht explizit «konstruktiv» sein

will. Sie erinnern dann sofort beschwichtigend an erst jüngst
vollzogene Fortschritte, die trotz allem unleugbar seien (etwa in der

sozialen Absicherung, in der Struktur des Arbeitsmarkts oder in

besseren Bildungsstandards), und warnen mit unterschwelliger
Empörung davor, diese aufs Spiel zu setzen - obwohl sie doch von

jener Welt, die sie so verteidigen, weiter als «Kapitalismus» reden.

Aber wie lässt sich unsere neue, wohl etablierte und hartnäckig
verteidigte Wertenorm beschreiben, die noch gar kein explizites

Programm hat?

Prinzipiell verbindet sich in ihr das erstaunlicherweise von
historischer Veränderung ausgenommene Bild eines starken Staates,

der individuelle Freiheit - also persönliche Gedanken und

private Verhaltensweisen - weitestgehend zu schützen
beansprucht (auch gegen seine eigenen potentiellen Interventionen),
mit einem Glauben an die unbegrenzte Kraft der Wissenschaft
und der Technologie als Motoren des wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Fortschritts. Was in dieser ersten Beschreibung wie

eine Wiederannäherung an Ideale der Aufklärung wirken mag, ist
freilich durch die interne Struktur der gegenwärtig vorherrschenden

Erwartungen gegenüber dem Staat entscheidend modifiziert.
Von diesem neuen starken Staat wird nicht nur der Schutz
individueller Gedanken und privater Verhaltensweisen erwartet,
sondern auch - und vor allem - eine allumfassende Versorgungsgarantie.

Daraus folgt, dass es von der Selbstlimitierung des Staates

mindestens eine zentrale Ausnahme geben muss - und das ist das

staatliche Recht auf Intervention durch aggressive Besteuerung
höherer Einkommen als Voraussetzung für drastische Strukturen
wirtschaftlicher Umverteilung und für die absolute Versorgungsgarantie

als ihr Ergebnis. Nun sind solche - mehrheitsfähigen -
«Ausnahmen» von der offiziellen Selbstbeschränkung des Staates

allerdings längst zur Regel geworden. Immer wieder erlaubt es

sich der Staat, mit mehrheitsfähigen Verboten und schwerfälligen

Empfehlungen in die Privatsphäre einzudringen, was die meisten

(aber nicht alle) Bürger als gerechte und deshalb sanfte Durchsetzung

einer von ihnen geteilten und also auch unterstützten Ethik

begrüssen - während betroffene Minderheiten von heute dieselben

Interventionen als unerträglich moralistische Restriktionen

erleben (ein einschlägiges Beispiel sind die immer weiter und

immer aggressiver marginalisierten Raucher).

Dieses spezifische Verhältnis zwischen Staat und Gesellschaft

hat in den Nationen der Europäischen Union inzwischen zur
fortschreitenden und wohl noch längst nicht an ihre Grenzen gelangten

Expansion des sogenannten «Mittelstandes» geführt, dem

sich mehr als drei Viertel der Bevölkerung zurechnen. Der unterstellte

Mittelstand bestätigt die vorherrschende Konzeption von
Staat und Gesellschaft (in der beschriebenen Struktur) immer

weiter, wobei er «vor lauter Glück» sozusagen das Interesse

an politischen Alternativen verloren zu haben scheint - und vor
allem deshalb schnell zu einem Gegenstand globaler Bewunderung

und Nachahmung geworden ist. Spezifisch erscheint die

europäische Norm des Staats in unserer Gegenwart keinesfalls

deshalb, weil sie von dominanten Positionen und Meinungen in
der Gesellschaft abweicht, die sie repräsentieren soll, sondern

weil es im Gegenteil der Staat kaum einmal wagt, nicht als Exekutive

der Mehrheitsmeinung aufzutreten, die durch ständige
Umfragen ermittelt wird. So entsteht eine paradoxale Situation, die

bisher kaum begriffen ist: Einerseits werden ständige Klagen an

die Adresse des Staates über soziale Phänomene von Ungerechtigkeit

und Ungleichheit mit geradezu unheimlichem Erfolg ermutigt

und auch erfüllt, und zwar von staatlicher Seite selbst,
andererseits aber haben nur marginale Minderheiten überhaupt
Interesse an einer grundlegenden Veränderung dieser Struktur,
also einen echten Grund zur Klage. Oder zugespitzt formuliert:
je weniger es de iure zu klagen gibt, desto mehr wird de facto

geklagt. Das ist die Grundbefindlichkeit der Mehrheit der Bürger

gemäss europäischer Staatsnorm.

Was in seinem Ursprung nach der Mitte des zwanzigsten
Jahrhunderts ein zur Sozialdemokratie reformierter Sozialismus war,
ist in der beschriebenen Form längst zum Pflichtprogramm für
alle Parteien geworden, die sich eine Chance auf Wiederwahl und

also auf Teilhabe an der politischen Macht offenhalten wollen -
und sollte deshalb eigentlich ganz parteienunabhängig
«Sozialdemokratismus» genannt werden. Im Verhältnis zu ihm haben alle

anderen Visionen der Gesellschaft, ob sie nun national, liberal,
christdemokratisch, ökologisch oder kommunistisch gefärbt sind,

mittlerweile so entscheidend an Faszination verloren, dass unsere

Gegenwart postideologisch wirkt. Postideologisch und - wie global

in ihrer Tendenz konvergierende Statistiken der Wahlbeteiligung

zeigen - potentiell auch postpolitisch, solange nur alle an

der Macht teilhabenden Parteien die Fortsetzung und Entwicklung

des Sozialdemokratismus betreiben. Die Welt des

Sozialdemokratismus ist eine tendenziell hermetische und statische Welt
der Lebensverwaltungstechnik.

***

Erwartungen positiver Veränderungen für die Zukunft sind in
dieser Gegenwart deutlicher - und auch plausibler - als je zuvor
an die Entwicklung der Technik gebunden. So wie elektronische
Technik eine neue Stufe in der Befreiung von körperlicher Arbeit
eröffnet (es soll denkbar sein, dass mit einer Arbeitsbelastung von

fünfunddreissig Prozent der Weltbevölkerung alle Menschen am

Leben gehalten werden) und die Kommunikation vom Raum

unabhängig gemacht hat, gibt nun das i-Phone selbst seinen nach

traditionellen Kriterien ungebildeten Besitzern eine bis vor kur-

56



SCHWEIZER MONAT 1025 APRIL 2015 DOSSIER

zem unvorstellbare Fülle des Wissens wörtlich in die Hand und

zur persönlichen Verfügung. Damit wachsen die Unabhängigkeit,
aber auch die Gestaltungsmöglichkeiten des individuellen Lebens

ins potentiell Unendliche, ganz unabhängig davon, ob sie als

Freiheitsgewinn oder als existentielle Überlastung erlebt werden.

Unter dem Vorzeichen des beschriebenen Zustandes haben

sich auch die Regeln für «Kritik» und die Rolle der Intellektuellen

grundlegend gewandelt. Zum ersten Mal konvergieren, wie

gesagt, ihre Werte und Meinungen mit denen einer absoluten

demographischen Mehrheit. Ihre Kritik gilt nun nur noch so

lange als «ethisch» (oder «moralisch») wertvoll und willkommen,

als sie mehr Gleichheit fordert, immer mehr Gleichheit in

jeder denkbaren Hinsicht und Dimension. Je weiter sich zugleich
der neue Mittelstand als eine Sphäre nie dagewesener Gleichheit

ausbreitet, desto extremer wirken die Ausnahmen der sehr
Reichen und der wirklich Armen - und wecken deshalb Initiativen

zur zwangsweisen Inklusion (durch Höchstbesteuerung zum

Beispiel oder durch Festlegung von Höchstgehältern) und zur

grosszügigen Inklusion (durch Initiativen zur Einführung von

Mindestgehältern etwa - was in der Schweiz allerdings vor
kurzem plebiszitär scheiterte).

Unter diesen Voraussetzungen gilt schon der blosse Verweis

auf den Zusammenhang zwischen mehr Freiheit und finanzieller

Ungleichheit (als individuellen Motivationsressourcen) mit dem

technologischen Fortschritt, an den doch alle als Voraussetzung
für mehr Gleichheit glauben, als moralisch verdächtig. Eher hofft
man auf den «Idealfall» von herausragenden Leistungen mit
bescheidener finanzieller Belohnung und kaum wahrnehmbarem

Distinktionsgewinn. Wer - mit dem britischen Politologen Kenneth

Minogue - davon ausgeht, dass Gesellschaften grundsätzlich
Spannungen zwischen Tendenzen nach mehr Gleichheit und
Tendenzen nach mehr Freiheit ausbilden und dann miteinander
vermitteln müssen, der weiss, dass Freiheit innerhalb der heute

vorherrschenden ethischen Prämissen allein als Voraussetzung
für Gleichheitszuwachs zu rechtfertigen ist. Freiheitsforderungen
hingegen, welche typische Freiheitsfolgen wie Wettbewerb,
Ungleichheit und Elitebildung nicht in Abrede stellen, sondern aus

vielen, auch ästhetischen Gründen in den Vordergrund rücken,

etwa als intensivere oder interessantere Formen der Existenz,
wecken breiten Protest und aggressive Gesten moralischer
Verurteilung. Gerade deshalb aber sind sie zur einzigen Form intellektueller

Kritik geworden, welche diesen Namen verdient.

***

Was ist schiefgegangen bei der Verbreitung und Verbreiterung

der sozialen Gleichheitsrealität? Ist es nicht die Erfüllung
eines Traums und auch eines Versprechens der Aufklärung, wenn

ihre früher allein von den Intellektuellen verkörperten Werte und

Meinungen nun endlich auch zu Werten und Meinungen einer

breiten Mehrheit geworden sind? Vor allem und noch einmal: was

wir heute als neue Gegenwart sehen können, scheint das Ergebnis

einer Entwicklung von nur wenigen Jahrzehnten zu sein, das

Ergebnis der postideologischen Jahrzehnte am Ende des Millenniums,

das in einer ersten Wahrnehmung der Aufklärung ähnlicher
sieht als dem späten neunzehnten und dem frühen zwanzigsten

Jahrhundert. Dabei gibt es keine übergeordnete und eifrig
angeeignete Vorstellung von einer vollkommen gerechten Gesellschaft

mehr, die zu verwirklichen uns aufgegeben wäre. Es gibt nur eine

gewissenhaft am Leben gehaltene Dynamik zur Etablierung
von immer neuen mehrheitsgetragenen Verhaltensvorschriften
und Schritten der Inklusion. Bunter ist das gegenwärtige Bild vom
Anderssein der Zukunft wohl kaum.

Viele der dabei vom Staat auf den Weg gebrachten und
unterstützten Veränderungen rechtfertigen Inklusion als Schutz vor
prekären Formen des Lebens, das heisst als einen Grundsatz, dem

man sich schrittweise - eben durch fortschreitende Aufhebung
bestehender Exklusionen - nähert. Diese Tendenz setzte während

des achtzehnten Jahrhunderts mit sichtbarer Euphorie über
die damals ganz neue Bereitschaft ein, Menschen von grundlegend

anderer physischer Konstitution (Menschen anderer «Rassen»)

in die eigene Gesellschaft aufzunehmen; zugleich sollten
sich physische Schwäche und Unterlegenheit nicht mehr individuell

nachteilig auswirken dürfen; und auch für den Ausschluss

komplexer Syndrome von Geschlechterungleichheit kam ein
entscheidender Energieschub aus der Bewegung der Aufklärung.

Heute treten der Staat und die gesellschaftliche Mehrheit, an

die er gebunden ist, bei der Fortsetzung dieser Inklusionsbewegung

weniger handelnd und die Welt verändernd in Erscheinung als

vielmehr in der Form jener weiteren, komplexeren und möglichst
vollkommenen Zuwendung gegenüber den anderen als Schutzbedürftigen,

auf die wir uns mit dem Begriff der Sorge beziehen. Jenes

(vor allem europäische) Modell des Staates, das derzeit im Licht

weltweiter Bewunderung steht, will nicht mehr hehre Programme

der Veränderung mit heroischen Gesten kollektiven Handelns

verwirklichen, sondern durch Zuwendung und immer neue Inklusion

alles Bestehende bewahren und beschützen. Der Begriff der

«Sorge», mit dem Martin Heidegger 1927 in seinem epochemachenden

Buch «Sein und Zeit» den Handlungsbegiff ersetzte, fand auch

bald besondere Resonanz in der feministischen Philosophie, weil

Zuwendung und Bewahrung primär als weibliche, ja als mütterliche

Haltungen und Tugenden aufgefasst werden.

Der sanft intervenierende Staat, wie er heute erlebt werden

kann, ist also eher ein Staat der mütterlichen als der paternalisti-
schen Moralgestik, ein Staat der gutgemeinten Warnungen, der

Vorsorgeuntersuchungen und Trennmüllvorschriften, der in
soziale Hilfswerke umfunktionierten Militärinstitutionen - was ihn
selbst mit einem positiven Vorzeichen der Inklusion versieht und
deshalb im Vergleich zu früheren Formen von Staatlichkeit immer

57



Gutes tun.
Für sich und für andere

Cancer Charity Support Fund
Indem Sie in den Cancer Charity Support Fund investieren, engagieren Sie sich im Kampf

gegen Krebs. Die Hälfte der Rendite und der Gebühren der involvierten Finanzdienstleister

fliessen als Spende der Krebsliga Schweiz/Krebsforschung Schweiz zu. Der Schweizer

Anleger kann den gespendeten Betrag von der Einkommenssteuer abziehen. Der Aktienanteil
des Fonds wird schwerpunktmässig in Unternehmen investiert, die in der Krebsforschung
und Krebsbekämpfung aktiv sind. Unsere Anlagepolitik schenkt nachhaltigen Werten eine

besondere Beachtung.

Engagieren Sie sich: www.cancercharitysupportfund.ch

Begünstigte Organisationen:

krebsforschung Schweiz
recherche suisse contre le cancer
ricerca svizzera contro il cancro
swiss cancer research

krebsliga Schweiz

Diese Finanzinstitute unterstützen den Cancer Charity Support Fund:

fair banking

bankcGop «m J. SAFRA SARASIN PMG Fonds
FUND MANAGEMENT & PRIVATE LABELING VALIANT

Disclaimer: Der Fondsprospekt, die Wesentlichen Informationen für den Anleger (KIID) sowie die Jahres- und Halbjahresberichte des Cancer Charity Support Fund Moderate können kostenlos

bei PMG FONDS MANAGEMENT AG, Sihlstrasse 95, CH-8001 Zürich (www.pmg-fonds.ch) angefordert werden. Investitionen in ein Produkt sollten nur nach gründlichem Studium des aktuellen

Prospekts erfolgen. Anteile der erwähnten PMG Fonds dürfen innerhalb der USA weder angeboten noch verkauft oder ausgeliefert werden. Die Angaben dienen lediglich der Information, stellen

keine Offerte dar und sind lediglich zum persönlichen Gebrauch des Empfängers bestimmt. Die Angaben in diesem Dokument werden ohne jegliche Garantie oder Zusicherung zur Verfügung

gestellt. Diese Informationen berücksichtigen weder die spezifischen oder künftigen Anlageziele noch die steuerliche oder finanzielle Lage oder die individuellen Bedürfnisse des einzelnen

Empfängers. Die frühere Wertentwicklung ist kein verlässlicher Indikator für künftige Ergebnisse.



SCHWEIZER MONAT 1025 APRIL 2015 DOSSIER

weiter aus der Reichweite möglicher Kritik rückt. Doch auf seinem

unaufhaltsamen Inklusionsweg muss der Staat der Sorge eine

Grenze überschritten haben, wo permanente Inklusion - für manche

Zeitgenossen wenigstens - in ein Gefühl von Begrenzung,

Repression und Existenzdomestizierung umgeschlagen ist. Typisch

mag in diesem Zusammenhang jene Bewegung gewesen sein, die im

Englischen mit dem Begriff «Sexual Harassment» verbunden wird
(sexuelle Belästigung). Als Inklusionsschritt sollte sie Gleichheit bei

der Herbeiführung erotischer Beziehungen für all jene herstellen,
die innerhalb einer Machthierarchie (etwa am Arbeitsplatz) eine

unterlegene Position einnehmen. Das vage Kriterium einer durch

Inklusion der Nichtmächtigen zu neutralisierenden Machtüberlegenheit

wurde dann aber ausgedehnt auf das Gefälle erotischer

Attraktivität insgesamt, anders gesagt: erotische Attraktivität
wurde prinzipiell machtverdächtig, was heute tendenziell zum
Ausschluss der Erotik aus jeder Form von Arbeitsbeziehung (und

idealerweise jeder Art sozialer Beziehung) geführt hat - und in
ästhetischer Hinsicht natürlich als Verlust zu Buch schlägt.

Es ist wohl unmittelbar plausibel, dass unter einer Staatlichkeit

der Sorge und in Gesellschaften, welche dieser Logik permanenter

Inklusion folgen, der Begriff der «Diskriminierung» eine

steile Karriere hin zu potenzieller Allgegenwart durchlaufen
musste. Denn Beobachtungen und Gefühle der Diskriminierung

- des Zurückgesetztwerdens - führen zu jenen Ereignissen, welche

spezifische Schritte der Inklusion erst auslösen. Innerhalb
der radikalen Gleichheitslogik folgte etwa aus der Inklusion von

Bürgern jenseits gewisser Altersgrenzen in den Arbeitsprozess
eine absolute Exklusion des Alters als Qualifikationskriterium.
Davon muss wohl eine Dynamik ausgegangen sein, die mittlerweile

zu der an die Medizin weitergegebenen Forderung geworden

ist, Sterblichkeit als unvermeidliche Bedingung aus dem

menschlichen Leben zu eliminieren - eine Forderung, deren

langfristige Finanzierung freilich auch bei maximaler Toleranz

gegen ungleiche Steuerbelastungen kaum vorstellbar ist. Und

muss nicht die Aufhebung des Ausschlusses von Tieren und Dingen

aus der Dimension des Menschlichen, das heisst die Inklusion

in jene Dimension, wo man den Schutz von eigenen Rechten

und Freiheiten durch den Mutterstaat beanspruchen kann, als

eine weitere - exzessive - Entwicklung innerhalb derselben

Gleichheitslogik gelten?

**

In unseren Illustrationen der sozialen Gegenwart kommt der

Fluchtpunkt all dieser Bewegungen in der Sorgelogik der Inklusion

immer deutlicher in den Blick. Er liegt in einer Existenz ohne

Schicksal, das heisst in einer Existenz, welche jegliche Ungleichheit

ausschliessen soll, die Individuen zustossen kann, ohne von

ihnen gewählt worden zu sein - einschliesslich ihrer besonderen

ökologischen Lebensvoraussetzungen aufgrund des Ortes ihrer
Geburt und der sich dort vollziehenden Naturereignisse. Eine

Extremposition in dieser Hinsicht illustriert übrigens die Meinung
Immanuel Kants, dass Neugeborene deshalb einen - kleinen (und

in Wirklichkeit durch den Beginn der Atmung ausgelösten) -
«Schrei» ausstossen, weil sie gegen das Schicksal protestieren, auf
die Welt gekommen zu sein, ohne diesem Ereignis ihre Zustimmung

gegeben zu haben.

Dass die volle Eliminierung des Schicksals in keiner menschlichen

Wirklichkeit je erreicht werden kann, bedarf kaum einer
ausführlichen Begründung - einmal ganz abgesehen davon, dass

sie im Fall ihrer möglichen Verwirklichung (ebenso wie Unsterblichkeit)

nicht annähernd finanzierbar wäre. Doch in der Position
eines Fluchtpunkts angewandter Moral hat die Eliminierung des

Schicksals ihre spezifische Wirksamkeit gefunden - und übt so

einen spezifischen moralischen Druck aus (Raymond Aron hat
den komplementären Glauben an die absolute politische und
soziale Machbarkeit des Wirklichen einmal den «prometheischen
Stolz der modernen Gesellschaft» genannt). Es handelt sich um
eine Moral des Alltags, die absoluten Inklusions- und
Gleichheitsforderungen nahekommt, indem sie tendenziell Körperlichkeit
(und ihre möglichen Konsequenzen wie Krankheit oder Handicap,
aber auch angeborene Intelligenz) und sogar mit ihr verbundene,
je besondere Umweltbedingungen als Quellen des Schicksals
auszuschliessen sucht. Jeder Schritt der Annäherung an diese

Moral ist mit hohen finanziellen Investitionen verbunden, so dass

die Dynamik solcher Gleichheitsherstellung eigentlich - einmal
mehr - eine Gegendynamik von Freiheit, Wettbewerb (und mithin
wirtschaftlicher Ungleichheit) als Motivationsressourcen auslösen

sollte. Aber diese Gegendynamik kommt heute nur noch in
Ansätzen auf, die sogleich zum Schweigen gebracht werden. Denn

selbst das moralische und intellektuelle Recht, die Norm der absoluten

Gleichheit und der Schicksalsexklusion als allgemeinverbindlichen

Horizont abzulehnen oder auch nur im Ernst zu

diskutieren, ist mittlerweile in Frage gestellt. Anders gesagt: nicht

bedingungslos auf Gleichheit mit all ihren Konsequenzen zu setzen,

wird wohl bald schon zu einem Akt des Selbstausschlusses aus der

Gemeinschaft gutwilliger Menschen geworden sein.

***

Mit der Tendenz zum Ausschluss von Schicksal und Körperlichkeit

durch den mütterlichen Sorgestaat (als Voraussetzung
und Produkt unbegrenzter Inklusion und Gleichheit) wird eine

Bewegung der frühen Neuzeit zu ihrem kaum mehr überbietbaren

Höhepunkt gesteigert, für die René Descartes im «Cogito ergo

sum», also in der Gleichsetzung menschlicher Existenz mit dem



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1025 APRIL 2015

Bewusstsein, die kompakteste Formel geprägt hatte. Doch je

konsequenter der moralische Fluchtpunkt unserer Zeit den Körper
als Ursprung des Schicksals auszuschliessen sucht, desto deutlicher

artikuliert er sich unter veränderten Formen in verschiedenen

Dimensionen der menschlichen Existenz. Einerseits lenkt
die Schicksalsphobie, also die Weigerung, das uns Zustossende

zu akzeptieren, den Zukunftsblick auf Bedrohungen für die
physischen Grundlagen unseres Überlebens (auf globale Erwärmung,
auf die Erschöpfung der Rohstoffe, auf die demographische
Entwicklung), die sich unvermeidlich hin auf die Gegenwart zu

bewegen scheinen und so ein ökologisch korrektes Verhalten zur
kollektiven Verpflichtung machen, aus Sorge um unsere Körper.
Unter dem Eindruck solcher Visionen hat sich die alte Zukunft
der historischen Zeit (als ein für Selektion offener Horizont von
Möglichkeiten) längst zu einem Szenarium des Schreckens

geschlossen, das wir bestenfalls auf Distanz halten können.
Dem bedrohten Körper steht anderseits ein verheissungsvol-

ler Körper gegenüber: der Körper als Labor neuer existentieller

Möglichkeiten. Während früher das Geschlecht, in das ein Mensch

geboren war, als irreversibler Ausgangspunkt individuellen
Schicksals galt und hinzunehmen war, gehört heute zumindest
die Hoffnung auf physischen Geschlechtswandel zu einem für alle

Zeitgenossen offenen Horizont. Zugleich ist, was über kulturelle
Jahrtausende als Emblem der den Menschen gesetzten Grenze

zum Unmöglichen galt, nämlich die Unsterblichkeit des Körpers,

zu einem vorerst noch utopischen, aber nicht mehr prinzipiell
irrealen Orientierungspunkt medizinischer Forschung geworden.
In ihrer Konvergenz müssen das zur «blossen Möglichkeit
herabgestufte» Notwendige und das «zur Möglichkeit erhobene»

Unmögliche (also eine Situation, in der absolut alles machbar

scheint) als Gewinn an menschlicher Freiheit gebucht und
geschätzt werden. Zugleich aber führt die sich in solchen Transformationen

vollziehende Steigerung des Alltags in ein Universum
des Allmöglichen mit der Gewissheit permanenter existentieller
Überlastung. Weil diese zu kollektivem Erleben werdende

Überlastung ein oft exzessives, geradezu verzweifeltes Bedürfnis nach

Vorgaben und Orientierungen weckt, könnte sie die Grundlage

für die Emergenz einer neuen Form von kollektivem Ereignis

erklären, die man - stellenweise zumindest - als Artikulation politischen

Protests missverstanden hat.

Ich meine die immer deutlicher werdenden Formen von
kollektiven Körpern massiven Ausmasses, in denen sonst oft
orientierungslose Individuen - vorübergehend - Teil eines «grösseren
Ganzen» ohne individuelle Verantwortung werden können,
ohne individuellen Entscheidungsdruck und ohne permanente
Verpflichtung zum Urteilen. Solche kollektiven Körper haben

nichts zu tun mit dem sozialdemokratistischen Ideal einer
Gesellschaft der absoluten Inklusion und der absoluten Gleichheit

von Individuen. Vielmehr werden Messfeiern unter offenem
Himmel beim Anlass von Papstreisen oder auch bei Kirchentagen

heute von Hunderttausenden besucht, und wir wissen, dass

viele von ihnen die Funktion und den theologischen Sinn solcher

Ereignisse nur vage verstehen. Analoges gilt für die noch

umfangreicheren kollektiven Körper, die mittlerweile regelmässig
anlässlich von Sportereignissen beim «Public Viewing» entstehen.

Alle Versuche dürften deshalb gescheitert sein, einen
jeweils spezifischen «politischen Willen» in den Massenbewegungen

des «arabischen Frühlings», der Jugendmanifestationen von
2013 in Brasilien und der Maidan-Versammlungen vom vergangenen

Jahr in Kiew zu identifizieren, weil sie eben aus einem

viel elementareren Bedürfnis nach Affirmation, nach positivem
Erleben der physischen Seite unserer Existenz entstanden
waren. Die Standardverurteilung solcher kollektiven Körper als

einer potentiell faschistischen Bedrohung greift jedenfalls zu

kurz, denn im Gegensatz zu den Massenchoreographien des

Faschismus sind sie ja gerade nicht an einer dominanten Ideologie

ausgerichtet. Eher sehe ich in ihnen eine Energie, die - ganz
ohne Programm oder Leitideen - nach Unmittelbarkeit des

Erlebens und nach Konkretheit des Lebens strebt.

***

Auf der Seite abstrakter Prinzipien der Gegenwart hilft die

absolut gesetzte Logik der Gleichheit schliesslich zu verstehen,

warum uns die Kultur dieser Gegenwart - ihre Alltagskultur
zumindest - eine immer intensiver werdende Sehnsucht nach grossen

Protagonisten nicht mehr erfüllt, eine Sehnsucht, die

vielleicht mit dem Wunsch zusammenfällt, Teil eines kollektiven
Körpers zu sein. Die erstaunliche Geschichte der nationalen und

internationalen Popularitätsschwankungen von Barack Obama

drängt sich hier als eine Illustration auf. Sie erreichte ihren Zenit
im Moment seiner ersten Wahl zum Präsidenten der Vereinigten
Staaten und ist seither - nicht nur von seinen politischen Gegnern

- in zahllosen Varianten wie eine ideologische Verschwörung
ohne Verschwörer kritisiert worden. Verletzt die Gestalt eines

charismatischen Präsidenten mit Elitebildung nicht die heutigen
Standards von radikaler Gleichheit?

Die vor allem in Europa vielstimmige Polemik gegen
Spitzengehälter und grosse Vermögen scheint demselben Impuls zu

folgen. Noch nie war einerseits die Faszination von detaillierten
Ranglisten der reichsten Zeitgenossen so sichtbar wie heute, doch

sie wird andererseits begleitet von einer moralisch gestimmten
Klage über den wachsenden Unterschied zwischen Höchsteinkommen

und Durchschnittsgehältern, der den Sorgestaaten die

moralische Verpflichtung zu einer - jurististisch oder wirtschaftlich

eigentlich kaum zu begründenden - Umverteilungsintervention

auferlegt. So ersetzt eine grau-globale Managerkaste (mit
eher moderaten Gehältern) den Typ des herausragenden
Unternehmers, und wo sich Ausnahmetalente zeigen, werden sie - wie

6o



SCHWEIZER MONAT 1025 APRIL 2015 DOSSIER

Mark Zuckerberg - bald unter den Generalverdacht mangelnder
Moral und gemeinschaftsschädigender Gier gesetzt.

Eine strukturell ähnliche Entwicklung zeichnet sich in der

Literatur und in den Künsten ab. Bis über die Mitte des zwanzigsten

Jahrhunderts hinaus konnten Spezialisten darüber klagen,
dass die wahrhaft grossen Autoren ihrer Gegenwart - wie James

Joyce, Marcel Proust oder Robert Musil - gerade nicht mit dem

Literaturnobelpreis ausgezeichnet wurden. Heute beschränkt
sich der - eigentlich längst resignierte - Spezialistenehrgeiz darauf,

politisch korrekte Regelmässigkeiten im Entscheidungsturnus

der Schwedischen Akademie zu entdecken. Und die wenigen

global sichtbaren Künstler, die wir unserer Gegenwart zurechnen,
befinden sich in so fortgeschrittenem Alter wie Gerhard Richter -
oder sind vor kurzem verstorben wie Cy Twombly. Dramatische,
die Normen des Geschmacks verändernde Innovationen in den

Künsten und in der Literatur sind jedenfalls seit Jahrzehnten
ausgeblieben, so als habe die Logik der Gleichheit alle Kraft zur
Veränderung gebrochen. Die eine bunt strahlende Ausnahme

scheinen die Sportstars der Gegenwart zu verkörpern, von Roger

Federer bis Cristiano Ronaldo - doch auch sie stehen ja unter
generellem Immoralismusverdacht (und gehören auf der anderen

Seite mit ihrem Publikum zur Welt der kollektiven Körper, einer

Welt, die sich dem Gleichheitspostulat nicht fügt).

Wer könnte sich das politische Recht oder das ethische Prestige

anmassen, ungestraft über diese unsere eliten- und schicksals-

phobische Gegenwart zu klagen? Eine solche Grundlage fehlt schon

deshalb, weil die Sorgestaaten, die vor allem in der Europäischen
Union - aber mittlerweile auch in Südamerika - zahlreiche
Gesellschaften regieren, wohl enger an den Werten und Wünschen solider

Mehrheiten orientiert sind, als dies je zuvor der Fall war. Ihre

Moral, so lässt sich abkürzend, aber doch plausibel behaupten, ist
tatsächlich die in jenen Gesellschaften vorherrschende Moral -
sogar unter solchen Bürgern und Wählern, die sich selbst zu Recht

einer Elite zurechnen könnten. Denn für sie ist der freiwillige
Verzicht auf Privilegien zu einem moralisch hochgeschätzten Distink-
tionsmerkmal geworden. Diese in der Geschichte der Demokratien
Wohl singuläre Situation zu verändern, ja nur aktiv aufs Spiel setzen
zu wollen, wäre - ganz einfach - aussichtslos.

Kritik entspringt unter solchen Voraussetzungen vor allem den

Impulsen individuellen Temperaments - und kann sich allenfalls
auch als Rückkehr zur klassischen sozialen Funktion der Intellektuellen

legitimieren. Als Kritik an verbleibenden Phänomenen der

Ungleichheit und der Exklusion konvergiert sie ohnehin schon

immer mit mehrheitsfähigen Tendenzen und mit den unter dem

Vorzeichen der Sorge handelnden Regierungen. Zu Recht ist wohl

inzwischen der noch vor wenigen Jahrzehnten allgegenwärtige
Verdacht geschwunden, dass Staaten insgeheim und prinzipiell
den Interessen mächtiger Minderheiten dienen. Wer jedoch -
gegen den Ist-Stand und aus letztlich ästhetischen Gründen - an der

Vorstellung eines Alltags und an einer Existenzform hängt, die sich

den Risiken des Wettbewerbs, der Ungleichheit und sogar des

Schicksals entschlossen aussetzt, der trägt immerhin zur Erhaltung
einer Aussenperspektive auf die dominante Logik der Gleichheit
und des Mutterstaats bei. Darin eben läge, zumindest strukturell
gesehen, ein Anschluss an die heute weitgehend verlorene - oder

doch wenigstens weitgehend nivellierte - Intellektuellenfunktion
des komplexitätssteigernden und mithin riskanten Denkens.

Schwer zu erklären ist, warum sich im globalen Kontext der

breiten Gegenwart - gegen die historisch gewachsene Einheit der

«westlichen» Tradition - gerade die Gesellschaft der Vereinigten
Staaten zu einer exzentrischen Form und Situation entwickelt
hat. Dass es zum Beispiel ein nach Millionen zählendes Segment

von amerikanischen Bürgern gibt, für die das Interesse an eigener
finanzieller und medizinischer Sicherheit weniger schwerwiegend

ist als der Vorbehalt gegenüber jeglicher - von Sorge getragener

- Intervention des Staates in ihre Privatsphäre, wurde
angesichts der nationalen Debatten um die «Obama-Care» deutlich.
Nicht allein in Europa stösst diese Position der Versorgungsablehnung

heute auf ein breites und kaum durch Argumente zu
überwindendes Unverstehen.

An diesen Sachverhalt erinnert mich seit einigen Jahren
immer wieder jener Vers aus der amerikanischen Nationalhymne,
der die Vereinigten Staaten als «the land of the free and the home

of the brave» feiert. Natürlich habe ich immer wieder für die

sorgende Sozialpolitik des Präsidenten Obama gestimmt. Doch

zugleich bin ich froh, in einer Gesellschaft zu leben, wo alternative

Auffassungen vom guten Leben nicht nur denkbar, sondern

sogar wählbar geblieben sind, Auffassungen der menschlichen

Existenz, zu denen neben der «Freiheit» vom Versorgtsein auch

die «Tapferkeit», der Mut und eben das Temperament gehören,

sich dem Schicksal zu stellen. <

61


	Gleichheit : schicksalsfrei leben

