Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 95 (2015)
Heft: 1025
Artikel: Vom Verlust der Langeweile
Autor: Pines, Sarah
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-736104

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KULTUR SCHWEIZER MONAT 1025 APRIL 2015

Vom Verlust der Langeweile

Wissen Sie noch, wie es ist, wenn nichts ist? Der Tag endlos und das Handy fern ist?
Die Leere, die wir zuweilen herbeisehnen, verdammten friihere Literaten als Lethargie und ausbleibenden
Lebenswillen —und fiihrten Gewalt und Krieg ins Feld, um ihn neu zu erwecken.

von Sarah Pines

n einer frithen Ausgabe der Zeitschrift «Jugend» aus der Zeit
Ium 1900 dichtete ein junger Mann von seiner Langeweile, die
ihn sonntagnachmittags daheim bei seinen biirgerlichen Eltern
iiberkommt: Draussen schneit es, der Vater redet von nichts als
Steuern, die Mutter giesst behdbig den Gummibaum; er aber
traumt von «unendlichen Prérien, Skalps, Birenschinken und Old
Shatterhand». Solche Momente sind rar geworden, nur noch sel-
ten sitzen wir sonntags auf dem Sofa und kdnnen unsere Zeit
nicht fiillen. Meist verlocken das Netz, Wii, Netflix oder die Angry
Birds auf dem Pad, werden Whatsapp-Texte geschrieben, wird ge-
tweetet, geskypt, gegoogelt, geposted. Wir sind nur noch selten
unbeschéftigt und teilnahmslos, sondern vielmehr in einem Zu-
stand permanenter Konnektivitdit und Empfangsbereitschaft.
Doch mit der Leere der Langeweile sind ganze Kontexte, Erfah-
rungsweisen und Korpergefiihle verloren gegangen, deren Erle-
ben einst einen Grossteil von Kunst und Literatur ausmachte.

«Allein zu sein, stumpfsinnig, ohne Gedichtnis, am Meer»,
beschreibt D. H. Lawrence in seinem Roman «Kangaroo» (1923)
die Langeweile des Protagonisten Richard an einem australischen
Strand. «So alleine, so abwesend und so pridsent wie ein Aborigi-
nal, dunkel auf dem Sand in der Sonne. Das seltsame Wegfallen
von allem. Und dort versank er in Gleichgiiltigkeit. Weit weg, weit
weg, als wire er auf einem anderen Planeten gelandet, wie ein
Mensch nach dem Tod landen konnte. [...] Alles, was ihm einst so
viel bedeutet hatte, verronnen. [...] Die Landschaft? — er scherte
sich keinen Deut um die Landschaft. [..] Menschlichkeit? — es gab
keine. Denken? — wie ein Stein ins Meer gefallen. Die grosse,
glanzvolle Vergangenheit? — abgetragen, zerbrechlich wie eine
briichige, am Ufer angespiilte Muschelhiilse.» Langeweile bedeu-
tet fiir Lawrence nicht genussvolle Musse, sondern desinteres-
sierte Beschiftigungslosigkeit, Entfremdung und fehlende Neu-
gierde an der Welt, Apathie und Gleichgiiltigkeit Gegenwart und
Vergangenheit gegeniiber.

Im 19. Jahrhundert von Kiinstlern wie Joris-Karl Huysmans
oder Aubrey Beardsley kultiviert, ist die desinteressierte Abkehr
von der Welt, der «Ennui», zugleich von vielen Schriftstellern
als Schlaffheit kritisiert worden: Dandies des neunzehnten
Jahrhunderts, wie die literarische Figur des Dorian Gray in Oscar

46

Sarah Pines

ist promovierte Literaturwissenschafterin und freie Journalistin.
Sie lebt und arbeitet in Palo Alto, Kalifornien.

Wildes gleichnamigem Roman oder der franzosische Dichter
Charles Baudelaire, sahen sich der Neugierde an der Gegenwart,
der Suche nach Modischem und neuen Trends verpflichtet.
Langeweile bedeutete fiir sie eine siindhafte Willenlosigkeit ge-
geniiber der Welt. In der Menagerie menschlicher Siinden, schrieb
Baudelaire in seinem berithmten Langeweile-Gedicht «An den Le-
ser» (1857), seien zwar viele Laster augenfillig, ja briillend laut
und ins Auge stechend wie Panther oder Schakale, keines aber sei
bosartiger als die alles verschlingende, alles zum Stillstand brin-
gende Langeweile. Der «Ennui» sei hinterlistig wie ein Insekt, des-
sen Stich der Mensch sich nicht erwehren konne. Den Befallenen
mache er «willenlos», versetze ihn in Schlappheit und trige Bewe-
gungslosigkeit.

Die Siinde des Nichts

Indem sie den Ennui als Siinde sahen, reihten sich die Kritiker
in eine lange Tradition ein. Wihrend die Langeweile in der
Moderne als ein den Menschen mitkonstituierendes notwendiges
Ubel gilt, trug sie im Mittelalter das Stigma siindhafter Untitig-
keit. Sie wurde als typische Verfassung der oberen, im Gegensatz
zu Bauern und Kaufmidnnern «unbeschiftigten» Gesellschafts-
schichten Adel und Klerus angesehen. Auch «Monchskrankheit»
oder Acedia genannt, iiberkam die Langeweile Monche vor allem
in der Mittagspause. Der im 5. Jahrhundert lebende Abt Cassian de
Marseilles beschreibt diese Momente als: «der Traurigkeit dh-
nelnd [...]. Sie befillt die Monche vor allem um die sechste Stunde
herum [mittags]. Wenn sie einmal einen Elenden ergriffen hat,
erfiillt sie ihn mit Abscheu vor seiner Umgebung, Ekel mit der
Zelle, und [...] macht ihn in seinen vier Winden faul und bewe-
gungslos angesichts all der Arbeit, die er zu erledigen hat [...].
Dann erwecken die fiinfte und sechste Stunde eine solche
Schlappheit und eine derartige Gier nach Essen in ihm, dass er



SCHWEIZER MONAT 1025 APRIL 2015 KULTUR

sich so erschopft fiihlt, als habe er eine lange Reise hinter sich. [...]
er betrachtet die Sonne, als wiirde sie zu langsam untergehen, [...]
so teilnahmslos und leer ist er geworden.»

Hingegen bedeutete fiir den Philosophen Arthur Schopen-
hauer nicht die Mittagspause, dafiir aber der Sonntag Langeweile.
Dass der Sonntag als Ruhetag Tag der potentiellen Langeweile ist,
hdngt mit dem abrupten Wegfall der Arbeit und der Beschéftigung
in der Freizeit zusammen. Zeiten der Beschéftigungslosigkeit —
das Ausruhen am Wochenende oder in den Ferien, Krankheit und
Bettruhe, Arbeitslosigkeit — bergen die Gefahr der Langeweile.
Auch fiir Schopenhauer bedeutet Langeweile Willenlosigkeit ge-
geniiber der Welt, das Ausbleiben des «beharrlichen Willens zum
Leben» und das starre, «leere Sehnen» der «Lethargie».

Der dédnische Philosoph Sgren Kierkegaard (1813—-1855) entwarf
fiir die Langeweile das Bild des Toten Meeres: «Meine Seele gleicht
dem Toten Meere, {iber das kein Vogel fliegen kann; hat er den hal-
ben Weg zuriickgelegt, so stiirzt er matt hernieder in Tod und Un-
tergang.» Das Tote Meer ist das von unfruchtbarem Kargland um-
gebene windstille Meer, auf dem nichts geschieht, keine Schiffe se-
geln konnen, die Vogel nicht fliegen und dessen Tiefen kein Myste-
rium mehr bereithalten. Auch Friedrich Nietzsche nennt die Lange-
weile die «Windstille der Seele, die einer gliicklichen Fahrt und
lustigen Winden vorausgeht»; fehlender Wind und stille Luft be-
deuten Stillstand. Dieses Bild entsteht aus dem Gefiihl heraus, mit
der Langeweile in einem zdhen, ewigen Jetzt gefangen zu sein, ohne
zeitliche Progression, ohne Neues und ohne Zukunft.

Die Windstille verweist auf einen Raum, in dem Leere
herrscht, nichts sich bewegt und den Blick fesselt. Baudelaire
spricht deshalb von der Langeweile als «Ausgeburt der dumpfen
Teilnahmslosigkeit», und Martin Heidegger beschrieb diese
Strukturmomente der Langeweile, die er «tiefe Langeweile»
nennt, mit den Begriffen «Leergelassenheit» und «Hingehalten-
heit». Leergelassenheit ist die wesentliche Erfahrung der Lange-
weile im Gegensatz zu der Beschiftigung mit oder Hingenommen-
heit von den Dingen. Wihrend wir stéindig mit Dingen beschiftigt

Anzeige

Unabhéngigkeit macht

mehr aus ihren Zielen.

sind, konfrontiert uns die Langeweile mit Leere. Leere bedeutet
nicht die Abwesenheit von Dingen, sondern deren Vorhanden-
heit. Die Dinge sind da, haben aber «nichts zu bieten», so Heid-
egger, sondern lassen uns gleichgiiltig. Dabei stehen wir den Din-
gen in so hohem Masse gleichgiiltig gegeniiber, dass wir gleicher-
massen an sie gebunden sind. «Das Dasein findet sich so ausgelie-
fert an das sich im Ganzen versagende Seiende», schreibt Heid-
egger. Dies bezeichnet den Zustand der Hingehaltenheit an etwas,
was sich uns in all seinen Moglichkeiten darbietet, sich aber
gleichzeitig versagt: alles ist da, aber unzuginglich. Das Leben
liegt brach, es ist wie ein desaktiviertes Feld.

«Hurra, wir leben noch!»

Um das Leben zu aktivieren, aus der Stagnation der ewigen
Gegenwart auszubrechen und eine neue Zukunft zu schaffen,
wurden seit dem 19. Jahrhundert von Schmerz bis Wut, von Tat
iiber Aggression bis Krieg verschiedenste Formen des Erlebens,
Handelns und Empfindens hochgehalten. Kierkegaard beispiels-
weise beschreibt in seinem Buch «Entweder/Oder» (1843), wie
sich die Langeweile auf korperlicher Ebene auswirkt. «Ob man mir
gleich alle Herrlichkeiten der Welt bote oder alle Pein der Welt, es
rithrt mich gleich sehr, ich wiirde mich nicht auf die andere Seite
kehren, weder um sie zu empfangen noch um sie zu fliehen»,
heisst es. Schmerz hingegen bote ihm eine willkommene Erlosung
aus der Langeweile. So habe sich — Kierkegaard weiter — Prome-
theus, obwohl er an den Felsen gekettet war, nicht gelangweilt, da
er unaufhaltsamen Schmerz durch den Geierbiss verspiirte: «Der
Geier frass doch fort und fort an des Prometheus Leber; auf Loki
traufte fort und fort doch Gift hernieder; es war doch eine Unter-
brechung, wenn auch einformig.»

Der Analytiker Erich Fromm steigert diesen Gedanken noch:
Die Langeweile sei nicht nur Wunsch nach Schmerz, sondern
Hauptquelle von Aggression und Zerstdrung. Das gelangweilte In-
dividuum, fithrt Fromm in «Anatomie der menschlichen Destruk-
tivitdt» (1973) aus, richte Aggressionen gegen die Umwelt, die es

dkologisch
sozial
transparent
rentabel

- Bei unserer Honorarberatung analysieren wir lhre individuelle finanzielle Situation und erarbeiten mit Ihnen einen
detaillierten, nachhaltigen Anlagevorschlag auf der Basis von verschiedenen Anlagefonds und weiteren ethischen
Anlageméglichkeiten. Dazu besprechen wir lhre Bankbedurfnisse und die konkrete Umsetzung.

kopp ethik invest l Léwenstrasse 54 ] 8001 Zurich

044 2127700 | rogerkopp@ kopp-ethik-invest.ch | www.kopp-ethik-invest.ch

—XOPpP

47



KULTUR SCHWEIZER MONAT 1025 APRIL 2015

«Inzwischen fehlt
schlichtweg

die Zeit fur die zah
verrinnende Zeit
der Langeweille.»

Sarah Pines

als unzugdnglich und feindlich erlebe. Dann scheint Gewalt — oder
die Gewaltphantasie, wie sie die gelangweilte Lady Dedlock in
Charles Dickens’ Roman «Bleak House» (1853) angesichts ihres
gutgelaunten Zimmermadchens entwickelt — die einzig mogliche
Ablenkung fiir den Gelangweilten. Charles Baudelaire spricht in
seinem Gedicht «Die Zerstorung» (1857) von dem Damon der Er-
schopfung, der ihn in die «Eindde der Langeweile» verbanne und
dort Gewaltphantasien in ihm erwecke: «Der Damon [...] fithrt
mich [...] keuchend und erschépft von Miidigkeit, in unabsehbar
ode Ebenen [...] Und wirft in meine ganz verwirrten Augen besu-
delte Gewidnder, offene Wunden und das blutige Gepringe der
Zerstorung!» Erschopfung — etwa von der Arbeit — lasse Lange-
weile und soziale Unzufriedenheit entstehen, schreibt gegen
Ende des neunzehnten Jahrhunderts auch der franzésische Sozio-
loge Gustave Ribaud. Dann gebe sich der Mensch «Traurigkeit,
Entmutigung, Misanthropie, schuldbeladener Beschwerde gegen
das Schicksal und bitteren Vorwiirfen gegen die soziale Ordnung»
hin. Die Langeweile stachle Menschen beizeiten zur realen Zer-
storung anderer an, so sieht es der amerikanische Autor Philip
Roth. Aus der Ausweglosigkeit des langweiligen Lebens heraus
betriigen sie einander, wie Mickey Sabbath seine alkoholkranke
Frau in «Sabbaths Theater» (1996), oder klatschen, tratschen und
verleumden, manchmal gar bis in den Tod, so stellt es der Roman
«Der menschliche Makel» (2000) dar.

Tatsdchlich beschworen manche zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts den Krieg als Ausweg aus der Langeweile der biirgerlichen
Gesellschaft. «Wir weben in abgeschiedenen Zeiten [...] indes der

48

Augenblick verfliesst. [..] Wir spiirten Sehnsucht nach Prisenz,
[...] und wiiren in das Eis, das Feuer und den Ather eingedrungen,
um uns der Langeweile zu entziehen», schreibt Ernst Jiinger in
den «Marmorklippen» (1939) und beschreibt damit den geplanten
Angriff des Volkes am See Marina gegen den «Oberforster». Nicht
von allen, aber doch von vielen wurde deshalb der Erste Weltkrieg
als Beginn von neuem Leben begriisst, der Besseres und Neueres
bringen wiirde, wenn ndétig auch mit Gewalt: «Hurra, wir leben
noch!», rief der Dichter Bruno Frank bei Kriegsausbruch; fiir den
futuristischen Kiinstler Filippo Tommaso Marinetti bedeutete er
die schon 1909 geforderte «Heilung» der Gesellschaft von Lange-
weile und Stagnation.

Natiirlich konnen heutige Medien auch langweilig sein; Mo-
mente der Langeweile gibt es weiterhin. Doch scheint es, als wire
das Gefiihl reiner Langeweile verloren gegangen: die Eintonigkeit
als Form korperlichen Schmerzes, die absolute Willenlosigkeit
zur Beschiftigung, die isolierte Entfremdung, Gleichgiiltigkeit
und Lethargie. Mit dem Verlust der Langeweile hat sich auch das
Verhiltnis zum Neuen und zum Besonderen verindert. In Briefen
an seine Verlobte Felice beschwerte sich Franz Kafka noch regel-
massig iiber das lange Warten auf Antwort von ihr. Felices Briefe
waren Besonderheiten, bedeuteten den Ausbruch aus Monotonie
und Einsamkeit des Versicherungsangestellten. Inzwischen fehlt
schlichtweg die Zeit fiir die zdh verrinnende Zeit der Langeweile;
wie ein Google-Glass iiberformt die mediale Uberstimulation die
Monotonie des Alltags. Die Hoffnung auf das Neue ist der Gewiss-
heit gewichen. €



	Vom Verlust der Langeweile

