
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 95 (2015)

Heft: 1023

Artikel: Kunstarbeiter : zwischen Utopie und Archiv

Autor: Groys, Boris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015

Kunstarbeiter:
zwischen Utopie und Archiv
Künstlerische Arbeit ist spezielle Arbeit. Aber sie stützt sich aufdieselben sozialen, ökonomischen,
technischen und politischen Bedingungen der Produktion, der Distribution und der Präsentation wie andere
Arbeiten auch. Und diese Bedingungen ändern sich rasant -welche Folgen hat das für die «Kunstarbeiter»?

von Boris Groys

Das Museum war lange die Institution, die das herrschende

Kunstsystem bestimmte. Heutzutage bietet das Internet eine

alternative Möglichkeit der Produktion und Distribution von
Kunst - eine Möglichkeit, die von einer stetig wachsenden Zahl

von Künstlern genutzt wird. Welche Gründe gibt es, das Internet
zu mögen - vor allem für Künstler, Schriftsteller usw.?

Offensichtlich schätzt man das Internet in erster Linie dafür,
dass es nicht selektiv ist - oder zumindest weniger selektiv als ein

Museum oder ein traditioneller Buchverlag. Was die Künstler am

Museum besonders störte, waren tatsächlich die Kriterien der

Auswahl: Warum gelangen einige Kunstwerke ins Museum und
andere nicht? Wir kennen die sozusagen katholischen Theorien
der Selektion, denen zufolge Kunstwerke es verdienen müssen,

vom Museum ausgewählt zu werden: Sie sollen gut sein, schön,

inspirierend, originell, kreativ, stark, expressiv und historisch
relevant - man kann Tausende solcher Kriterien anführen. Diese

Theorien erfuhren allerdings eine historische Niederlage, da

niemand erklären kann, warum ein Kunstwerk schöner oder origineller

ist als ein anderes. So kamen andere Theorien auf, die eher

protestantisch oder sogar calvinistisch waren. Diesen Theorien

zufolge werden Kunstwerke ausgewählt, weil sie ausgewählt werden.

Die Idee einer göttlichen Macht, die absolut souverän ist und
keine Legitimation benötigt, wurde auf das Museum übertragen.
Diese protestantische Theorie der Auswahl, welche die

unbedingte Macht des Auswählenden betont, ist die Voraussetzung für
die Kritik an den Institutionen. Die Museen wurden dafür kritisiert,
wie sie ihre angebliche Macht gebrauchten oder missbrauchten.

Diese Kritik der Institutionen macht im Fall des Internets
nicht viel Sinn. Es gibt selbstverständlich Beispiele von Internetzensur,

die von einigen Staaten praktiziert wird, aber es gibt keine

ästhetische Zensur. Jeder kann irgendwelche Texte oder irgendein

Bildmaterial ins Internet stellen und es global zugänglich
machen. Freilich beklagen sich Künstler oftmals darüber, dass ihre

Kunstproduktion in den Datenfluten versinke, die im Internet
zirkulieren. Das Internet erscheint als eine riesige Mülltonne, in der
alles verschwindet und niemals den erhofften Grad an Aufmerksamkeit

bekommt. Doch Nostalgie nach den guten alten Zeiten
der ästhetischen Zensur durch das Museums- und Galeriensys-

Boris Groys
ist Philosoph, Kunstkritiker und Medientheoretiker.
Er gilt als wichtiger Theoretiker der Geistes- und Kunstgeschichte
des 20. Jahrhunderts und unterrichtet an der Faculty of Arts
and Science der New York University.

tern, das über die Qualität, die Innovation und die Kreativität der

Kunst wachte, führt zu nichts. Letztlich sucht man im Internet
nach Informationen über die eigenen Freunde - danach, was sie

genau jetzt tun. Man folgt bestimmten Blogs, E-Magazines und
Websites und ignoriert alles andere. Die Kunstwelt ist nur ein kleiner

Teil dieses digitalen öffentlichen Raums - noch dazu ist sie

äusserst fragmentiert. Auch wenn viele Klagen über die Unüber-
schaubarkeit des Internets erklingen, ist niemand ernsthaft an einer

totalen Übersicht interessiert: Jeder sucht nach spezifischer
Information - und ist bereit, alles andere zu ignorieren.

Dennoch bestimmt der Eindruck, dass das Internet als Ganzes

unüberschaubar ist, unsere Beziehung zu ihm - wir neigen dazu,

es uns als unendlichen Datenfluss vorzustellen, der sich unserer
Kontrolle entzieht. Tatsächlich aber ist das Internet keineswegs
ein Ort des Datenflusses - es ist ganz im Gegenteil eine Maschine

zum Anhalten und Umkehren des Datenflusses. Die Unüber-
schaubarkeit des Internets ist ein Mythos. Das Medium des Internets

ist die Elektrizität. Und die Versorgung mit Elektrizität ist
endlich. Daher kann das Internet keinen unendlichen Datenfluss
unterstützen. Das Internet basiert auf einer endlichen Zahl an
Kabeln, Terminals, Computern, Mobiltelefonen und anderen Geräten.

Seine Effizienz bezieht es gerade aus seiner Endlichkeit und
damit aus seiner Überschaubarkeit. Suchmaschinen wie Google

zeigen das. Man hört heute vieles über den zunehmenden Grad an

Überwachung, vor allem an Online-Überwachung. Doch die

Überwachung ist nicht etwas dem Internet Äusserliches, sie ist auch

kein spezifischer technischer Gebrauch seiner Möglichkeiten. Das

Internet ist wesentlich eine Maschine der Überwachung. Es

zerteilt den Datenfluss in kleine, verfolgbare und umkehrbare Operationen

und setzt so jeden Nutzer der - wirklichen oder möglichen

- Überwachung aus. Das Internet erzeugt ein Feld totaler
Sichtbarkeit, Zugänglichkeit und Transparenz.

70



«Das Internet erzeugt
ein Feld totaler Sichtbarkeit,

Zugänglichkeit
und Transparenz.»

71



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015

Sicherlich versuchen Individuen und Organisationen, dieser

totalen Sichtbarkeit zu entfliehen, indem sie komplizierte
Passwörter und Datenschutzsysteme erfinden. Die Subjektivität ist
heute zu einer technischen Konstruktion geworden: Das

zeitgenössische Subjekt ist definiert als Besitzer eines Sets von Passwörtern,

die es kennt - und die andere nicht kennen. Das zeitgenössische

Subjekt ist vor allem ein Geheimnishüter. In gewisser Weise

ist dies eine sehr traditionelle Definition des Subjekts: Das Subjekt
wurde lange Zeit definiert als jemand, der etwas von sich wusste,

was sonst nur Gott wusste, etwas, das die anderen nicht wissen

konnten, weil sie ontologisch daran gehindert waren, «Gedanken

zu lesen». Ein Subjekt zu sein hat heute allerdings weniger mit on-

tologischem Schutz zu tun als vielmehr mit technologisch
geschützten Geheimnissen. Das Internet ist der Ort, an dem das Subjekt

ursprünglich als ein transparentes, beobachtbares Subjekt
konstituiert wird - und erst in einem zweiten Schritt technologisch

geschützt wird mit dem Ziel, das ursprünglich entborgene

Subjekt zu verbergen. Der Hermeneutiker von heute ist ein Hacker.

Das zeitgenössische Internet ist ein Ort der Cyberkriege, bei denen

der Gewinn das Geheimnis ist. Das Geheimnis zu kennen bedeutet,
das Subjekt zu kontrollieren, das von diesem Geheimnis konstituiert

wird - und die Cyberkriege sind Kriege der Subjektivierung
und der Entsubjektivierung. Diese Kriege können aber nur stattfinden,

weil das Internet ursprünglich ein Ort der Transparenz ist.

Was bedeutet diese ursprüngliche Transparenz für Künstler?

Das Internet als Arbeitsplatz stellt sie vor neue Herausforderungen,

die mit der digitalen Distribution und Ausstellung von Kunst

nur wenig zu tun haben: Unter der Herrschaft des Museums

wurde Kunst an einem Ort produziert (im Atelier des Künstlers)
und an einem anderen Ort gezeigt (im Museum). Das Aufkommen
des Internets hebt diesen topologischen Unterschied zwischen
der Produktion und der Ausstellung von Kunst auf. Der Prozess

der Kunstproduktion, insofern diese den Gebrauch des Internets
einschliesst, ist immer schon ausgestellt - vom Anfang bis zum
Ende. Früher arbeiteten nur Industriearbeiter unter dem Blick der

anderen - unter der permanenten Kontrolle, wie sie von Michel
Foucault beschrieben wurde. Schriftsteller oder Künstler hingegen

arbeiteten in Abgeschiedenheit, jenseits jeder panoptischen,

öffentlichen Kontrolle. Wenn der sogenannte kreative Arbeiter

jedoch das Internet benutzt, ist er demselben oder sogar einem

noch höheren Grad von Überwachung unterworfen als der Fou-

caultsche Arbeiter. Der einzige Unterschied besteht darin, dass

diese Überwachung eher hermeneutisch ist als disziplinarisch.
Die Ergebnisse der Überwachung werden von den Unternehmen

verkauft, die das Internet kontrollieren, weil sie die

Produktionsmittel, die technisch-materielle Basis des Internets, besitzen.

Man darf nicht vergessen, dass sich das Internet in privatem
Besitz befindet. Und der Profit wird hauptsächlich mittels
zielgerichteter Werbung generiert. Hier treffen wir auf ein interessantes

Phänomen: die Monetarisierung der Hermeneutik. Die klassische

Hermeneutik, die nach dem Autor hinter dem Werk suchte,

wurde von den Theoretikern des Strukturalismus und des Close

Reading kritisiert, die fanden, es sei sinnlos, ontologischen
Geheimnissen nachzujagen, die per definitionem unzugänglich seien.

Heute feiert diese alte, traditionelle Hermeneutik ihre Wiederauferstehung

als ein Mittel der kommerziellen Verwertung im Internet,

wo alle Geheimnisse enthüllt werden. Hier ist das Subjekt
nicht mehr hinter seinem Werk verborgen. Der Mehrwert, den ein

solches Subjekt produziert und der von den Internetunternehmen

angeeignet wird, ist dieser hermeneutische Wert: Das Subjekt ist
nicht nur irgendwie im Internet aktiv, sondern verrät sich selbst

als Mensch mit bestimmten Interessen, Wünschen und Bedürfnissen.

Die Monetarisierung der klassischen Hermeneutik ist
einer der interessantesten Prozesse, die in den letzten Dekaden in

Erscheinung getreten sind.

Der Künstler als Blogger?
Auf den ersten Blick scheint diese permanente Exposition für

Künstler mehr positive als negative Aspekte zu beinhalten. Die

durch das Internet bedingte Resynchronisierung der Produktion

von Kunst mit der Ausstellung von Kunst scheint die Dinge besser

und nicht schlimmer zu machen. Diese Resynchronisierung
bedeutet in der Tat, dass ein Künstler kein finales Produkt, kein
Kunstwerk mehr produzieren muss. Die Dokumentation des

Prozesses des Kunstmachens ist bereits das Kunstwerk. Produktion,
Präsentation und Distribution von Kunst koinzidieren. Der Künstler

wird zum Blogger. Beinahe jeder in der zeitgenössischen Kunstwelt

agiert als Blogger - einzelne Künstler, aber auch Kunstinstitutionen,

inklusive Museen. Ai Weiwei ist in dieser Hinsicht ein gutes

Beispiel. Balzacs unbekannter Künstler, der niemals sein

Meisterwerk vollenden konnte, hätte unter diesen Bedingungen keinerlei

Problem - die Dokumentation seiner Bemühungen, ein
Meisterwerk zu schaffen, wäre sein Meisterwerk. Das Internet
funktioniert also mehr wie die Kirche und weniger wie das

Museum. Nietzsche liess seiner berühmten Verkündigung «Gott ist

tot» die Einsicht folgen: Wir haben den Betrachter verloren. Das

Aufkommen des Internets bedeutet die Rückkehr des universellen
Betrachters. So scheint es, dass wir ins Paradies zurückgekehrt
sind und wie die Heiligen das immaterielle Werk unserer puren
Existenz unter dem Blick Gottes verrichten. In der Tat kann das

Leben eines Heiligen als eine Art Blog beschrieben werden, der von
Gott gelesen wird und nicht einmal durch den Tod des Heiligen
unterbrochen wird. Warum also brauchen wir noch Geheimnisse?

Warum sind wir gegen die radikale Transparenz? Die Antwort auf
diese Frage hängt von der Antwort auf eine grundlegendere Frage

in bezug auf das Internet ab: Bewirkt das Internet die Rückkehr

Gottes - oder die Rückkehr des malin génie mit dem bösen Blick?

Ich würde sagen, dass das Internet nicht das Paradies ist,
sondern die Hölle - oder, wenn man will, Paradies und Hölle zugleich.

Jean-Paul Sartre sagte, die Hölle seien die anderen - das Leben

unter dem Blick der anderen. (Und Jacques Lacan sagte später,
dass der Blick des anderen immer ein böser Blick sei.) Sartre

72



SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015 ERZÄHLEN

meinte, dass der Blick der anderen uns «objektiviert» - und in
diesem Sinne die Möglichkeit der Veränderung, die unsere Subjektivität

definiert, negiert. Mit anderen Worten, Sartre verstand das

menschliche Subjekt als eines, das gegen die Identität ankämpft,
die ihm von der Gesellschaft verliehen wird. Das erklärt, warum er
den Blick der anderen als Hölle interpretierte: Im Blick der anderen

erkennen wir, dass wir den Kampf verloren haben und Gefangene

unserer gesellschaftlich kodierten Identität bleiben.

Wir versuchen daher, dem Blick der anderen für eine Weile zu

entkommen, um nach einer Periode der Abgeschiedenheit unser
«wahres Inneres» zeigen zu können - um in neuer Gestalt, in
neuer Form in die Öffentlichkeit zurückzukehren. Diese Zeit der

temporären Abwesenheit ist konstitutiv für das, was wir als kreativen

Prozess bezeichnen - eigentlich ist sie genau das, was wir
den kreativen Prozess nennen. André Breton erzählt eine
Geschichte über einen französischen Dichter, der, wenn er schlafen

ging, ein Schild an seine Tür heftete, auf dem zu lesen stand: «Bitte

um Ruhe - der Dichter arbeitet.» Diese Anekdote fasst das traditionelle

Verständnis von kreativer Arbeit zusammen: Kreative
Arbeit ist kreativ, weil sie jenseits öffentlicher Kontrolle stattfindet

- und sogar jenseits der bewussten Kontrolle durch den Autor. Die

Zeit der Abwesenheit konnte Tage, Monate oder Jahre dauern - ja

sogar die gesamte Zeit eines Lebens. Erst am Ende der Periode seiner

Abwesenheit wurde vom Autor erwartet, ein Werk zu präsentieren

(das eventuell auch posthum in seinem Nachlass zu finden

war), das dann als kreativ betrachtet wurde, gerade weil es aus

dem Nichts hervorgekommen zu sein schien. Mit anderen Worten,

kreative Arbeit ist Arbeit, welche die Desynchronisierung
zweier Zeiten zur Voraussetzung hat: der Zeit der Arbeit und der

Zeit der Präsentation ihrer Resultate. Kreative Arbeit wird in einer

Parallelzeit der Abgeschiedenheit, der Geheimhaltung praktiziert

- so dass ein Überraschungseffekt entsteht, wenn diese Parallelzeit

wieder mit der Zeit des Publikums synchronisiert wird. Daher

wollte das Subjekt der Kunstpraxis traditionellerweise im Verborgenen

bleiben, unsichtbar werden, eine Auszeit nehmen. Der

Grund dafür war nicht, dass die Künstler irgendein Verbrechen

begangen hatten oder irgendein schmutziges Geheimnis vor dem

Blick der anderen zu verbergen suchten. Wir erfahren den Blick
der anderen nicht dann als böse, wenn er unsere Geheimnisse

durchdringen und sie durchsichtig machen will (ein solcher

durchdringender Blick wirkt eher schmeichelnd und aufregend),
sondern wenn er leugnet, dass wir überhaupt Geheimnisse haben,

wenn er uns auf das reduziert, was er sieht und festhält.
Die künstlerische Praxis wird oft als individuell und persönlich

gesehen. Aber was bedeutet das Individuelle oder Persönliche?

Man meint, dass das Individuum sich dadurch auszeichnet,
dass es sich von anderen unterscheidet. (Etwa so: In einer totalitären

Gesellschaft sind alle gleich. In einer demokratischen,
pluralistischen Gesellschaft sind alle unterschiedlich und werden in
ihrer Verschiedenheit respektiert.) Hier allerdings geht es weniger

um den Unterschied zwischen mir und den anderen, sondern

vielmehr um den Unterschied zwischen mir und mir selbst - um
die Weigerung, nach den allgemeinen Kriterien der Identifizierung

identifiziert zu werden. Tatsächlich sind uns die Parameter,
die unsere gesellschaftlich kodierte, namentliche Identität
bestimmen, vollkommen äusserlich. Wir haben uns unsere Namen

nicht ausgesucht, wir waren am Ort und zur Zeit unserer Geburt

nicht bewusst anwesend, wir haben den Namen der Stadt oder der

Strasse, in der wir wohnen, nicht ausgewählt, wir haben uns weder

unsere Eltern ausgesucht noch unsere Nationalität usw. Alle
diese externen Parameter unserer Existenz haben für uns keine

Bedeutung - sie korrelieren mit keiner subjektiven Evidenz. Sie

«Kreative Arbeit wird in einer
Parallelzeit der Abgeschiedenheit,
der Geheimhaltung praktiziert -
so dass ein Überraschungseffekt
entsteht, wenn diese Parallelzeit wieder
mit der Zeit des Publikums
synchronisiert wird.»
Boris Groys

73



«Der Strom der Reproduktionen
überflutet das Museum - KS
und die individuelle Identität B

MM» - ~

geht in dieser Flut unter.»

74



SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015 ERZÄHLEN

zeigen an, wie andere uns sehen, aber sie sind völlig irrelevant für
unser inneres, subjektives Leben.

Die Suche nach dem wahren Ich
Die modernen Künstler revoltierten gegen die Identitäten, die

ihnen von anderen auferlegt wurden - von der Gesellschaft, vom
Staat, von der Schule, von den Eltern. Sie forderten das Recht auf

souveräne Selbstidentifizierung. Die moderne Kunst war die Suche

nach dem «wahren Ich». Dabei geht es nicht darum, ob das wahre

Ich real ist oder bloss eine metaphysische Spekulation. Die Frage

der Identität ist keine Frage der Wahrheit, sondern eine Frage der

Macht. Wer hat die Macht über meine Identität - ich oder die

Gesellschaft? Überhaupt: Wer besitzt die Kontrolle über die

gesellschaftliche Taxonomie, über die gesellschaftlichen Mechanismen

der Identifizierung - ich oder die staatlichen Institutionen? Das

bedeutet, dass der Kampf gegen meine öffentliche Person und

meine namentliche Identität im Namen meiner souveränen

Person, meiner souveränen Identität, auch eine öffentliche, politische
Dimension hat, da er sich gegen die herrschenden Mechanismen

der Identifizierung richtet - gegen die herrschende gesellschaftliche

Taxonomie mit all ihren Unterteilungen und Hierarchien. Aus

diesem Grund sagten die modernen Künstler immer: Schau nicht
mich an. Schau auf das, was ich tue. Das ist mein wahres Ich - oder

vielleicht gar kein Ich, sondern die Abwesenheit des Ich. Später

gaben die Künstler mehrheitlich die Suche nach dem verborgenen,

wahren Ich auf. Stattdessen begannen sie, ihre namentlichen

Identitäten als Readymades zu benutzen - und ein kompliziertes

Spiel mit ihnen zu treiben. Aber auch diese Strategie setzt immer

noch eine Distanzierung von den namentlichen, gesellschaftlich
kodierten Identitäten voraus, die es erlaubt, diese Identitäten
künstlerisch anzueignen, zu transformieren und zu manipulieren.

Die Moderne war die Zeit des Verlangens nach der Utopie. Die

utopische Erwartung zielt auf nichts weniger als auf den Erfolg
und die gesellschaftliche Anerkennung des Projekts der Freilegung

oder der Konstruktion des wahren Ich. Das individuelle Projekt

der Suche nach dem wahren Ich nimmt in den avantgardistischen

Bewegungen der Moderne eine politische Bedeutung an:

Das künstlerische Projekt wird hier zum revolutionären Projekt,
das auf die totale Transformation der Gesellschaft und die

Abschaffung der existierenden Taxonomien zielt. Hier soll das wahre

Ich wieder vergesellschaftet werden - durch die Schaffung der

wahren Gesellschaft.

Das museale System verhält sich ambivalent in bezug auf dieses

utopische Verlangen. Einerseits bietet das Museum dem

Künstler die Chance, seine eigene Zeit mit all ihren Taxonomien
und namentlichen Identitäten zu transzendieren. Das Museum

verspricht, das Werk des Künstlers in die Zukunft zu tragen - was

ein utopisches Versprechen ist. Allerdings bricht das Museum das

Versprechen im selben Moment, in dem es das Versprechen
erfüllt. Das Werk des Künstlers wird in die Zukunft getragen - aber

sein Werk wird wieder mit seiner namentlichen Identität ver¬

knüpft. Im Museumskatalog lesen wir den gleichen Namen, das

gleiche Geburtsdatum, den gleichen Geburtsort, die gleiche
Nationalität usw. Aus diesem Grund wollte die moderne Kunst das

Museum zerstören.
Das Internet verrät die Suche nach dem wahren Ich allerdings

auf eine noch viel radikalere Weise: Das Internet schreibt diese

Suche von Anfang an - und nicht erst an ihrem Ende - in die

namentliche, gesellschaftlich kodierte Identität ein. Im gleichen Zug

werden die utopischen Projekte historisiert. Wir beobachten dies

heute daran, dass der ehemals kommunistische Teil der Menschheit

renationalisiert und wieder in die russische, chinesische oder

sonstige nationale Geschichte eingeschrieben wird.
In der sogenannten postmodernen Periode wurde die Suche

nach dem wahren Ich und nach der entsprechenden Gesellschaft,

in der sich dieses wahre Ich zeigen könnte, für obsolet erklärt. In
diesem Sinne sprechen wir von der Postmoderne als einer postutopischen

Zeit. Aber das ist nicht ganz richtig: Auch die Postmoderne

gab den Kampf gegen die namentliche Identität des Subjekts nicht
auf - tatsächlich radikalisierte sie diesen Kampf. Die Postmoderne

hatte ihre eigene Utopie: die Utopie einer Selbstauflösung des

Subjekts in den unendlichen, anonymen Flüssen der Energie, des

Begehrens oder des Zeichenspiels. Anstatt das namentliche,
gesellschaftliche Ich durch eine künstlerische Freilegung des wahren Ich

aufzuheben, investierte die postmoderne Kunsttheorie ihre

Hoffnungen in einen völligen Identitätsverlust durch den Prozess der

Reproduktion: eine andere Strategie, die das gleiche Ziel verfolgt.
Die postmoderne utopische Euphorie, die sich am Begriff der

Reproduktion entzündete, lässt sich mit der folgenden Passage

aus dem Buch «Über die Ruinen des Museums» von Douglas Crimp
illustrieren. In diesem vieldiskutierten Buch behauptet Crimp mit
Bezug auf Walter Benjamin:

«Durch reproduzierende Techniken verzichtet die
postmodernistische Kunst auf die Aura. Die Fiktion vom schöpferischen

Subjekt weicht der offenen Beschlagnahme, dem Zitat, dem

Exzerpt, der Akkumulation und der Wiederholung schon vorhandener

Bilder. Begriffe wie Originalität, Authentizität und Präsenz,

die dem geordneten Diskurs des Museums eigen sind, werden

unterminiert.»1

Der Strom der Reproduktionen überflutet das Museum - und

die individuelle Identität geht in dieser Flut unter. Eine Zeitlang

wurden diese postmodernen utopischen Träume von der Auflösung

aller Identitäten im unendlichen Zeichenspiel auf das Internet

projiziert. Das globalisierte Rhizom trat an die Stelle der

kommunistischen Menschheit.

Das Internet: der Utopienfriedhof
Allerdings ist das Internet nicht zum Ort der Realisierung der

postmodernen Utopien geworden, sondern zu deren Friedhof - so

wie das Museum zum Friedhof der modernen Utopien wurde. Der

1 Douglas Crimp: «Über die Ruinen des Museums» (Verlag der Kunst, 1996), S. 80.

75



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015

«Archive werden oft als Mittel zur Konservierung
der Vergangenheit betrachtet - zur Präsentation
der Vergangenheit in der Gegenwart.
Zugleich aber sind Archive Maschinen,
mit denen die Gegenwart in die Zukunft
transportiert werden kann.»
Boris Groys

wichtigste Aspekt des Internets besteht nämlich darin, dass es die

Beziehung zwischen Original und Kopie, wie sie von Benjamin
beschrieben wurde, fundamental verändert - indem es den anonymen

Prozess der Reproduktion kalkulierbar macht und personalisiert.

Im Internet hat jedes frei fliessende Zeichen eine Adresse.

So wird der deterritorialisierte Datenfluss reterritorialisiert.
Walter Benjamin unterschied bekanntlich zwischen dem

Original, das durch sein «Hier und Jetzt» definiert ist, und der Kopie,
die ortlos, topologisch unbestimmt ist und kein «Hier und Jetzt»

besitzt. Die heutige digitale Reproduktion ist in keinerlei Hinsicht
ortlos, ihre Zirkulation ist nicht topologisch unbestimmt, und sie

zeigt sich nicht in Form einer Vielheit wie die von Benjamin
beschriebene Reproduktion. Jede Internetadresse einer Datei weist
dieser Datei einen Ort zu. Die gleiche Datei mit einer anderen

Adresse ist eine andere Datei. Hier geht die Aura der Originalität
nicht verloren, sondern hier wird eine Aura durch eine andere

Aura ersetzt. Im Internet produziert die Zirkulation der digitalen
Daten keine Kopien, sondern neue Originale. Und diese Zirkulation

ist vollständig verfolgbar. Einzelne Daten werden niemals

deterritorialisiert. Zudem haben jedes Internetbild und jeder

Internettext nicht nur ihren spezifischen eindeutigen Ort, sondern

auch eine eindeutige Zeit ihres Erscheinens. Das Internet registriert

jeden Moment, in dem eine Datei angeklickt, gelikt oder

geunlikt, transferiert oder transformiert wird. Dementsprechend
kann ein digitales Bild nicht einfach kopiert werden (wie ein
analoges, mechanisch reproduzierbares Bild kopiert werden kann),
sondern es kann nur immer wieder neu ausgeführt [staged] oder

aufgeführt [performed] werden. Und jede Aufführung [performance]

einer Datei wird datiert und archiviert.
Während der Epoche der mechanischen Reproduktion haben

wir viele Reden über die Abdankung des Subjekts gehört. Wir hörten

von Heidegger, dass «die Sprache spricht», und weniger, dass

ein Individuum die Sprache benutzt. Später lehrten uns die Dekon-

struktion von Derrida und die Maschinen des Begehrens von De-

leuze, dass wir uns von unseren letzten Illusionen hinsichtlich der

Möglichkeit, die Subjektivität zu identifizieren und zu stabilisieren,

befreien müssen. Heute allerdings sind unsere «digitalen
Seelen» wieder verfolg- und beobachtbar geworden. Unsere Erfahrung

mit der Gegenwart ist nicht so sehr durch die Präsenz von

Dingen uns gegenüber als vielmehr durch unsere Präsenz dem

Blick eines verborgenen und unbekannten Beobachters gegenüber

bestimmt. Wir kennen diesen Beobachter nicht. Wir haben keinen

Zugang zu seinem Bild - wenn er überhaupt ein Bild hat. Mit anderen

Worten, der verborgene universale Beobachter des Internets
kann nur als Subjekt einer universalen Verschwörung gedacht
werden. Die Reaktion auf diese universale Verschwörung nimmt

notwendigerweise die Form einer Gegenverschwörung an: Man

muss seine Seele vor dem bösen Blick schützen. Die gegenwärtige

Subjektivität kann nicht länger auf ihre Auflösung im Fluss der

Zeichen vertrauen, weil dieser Fluss kontrollierbar und verfolgbar
geworden ist. So entsteht ein neuer utopischer Traum - der Traum

unserer Gegenwart. Es ist der Traum eines nicht entschlüsselbaren

Schlüsselworts, das unsere Subjektivität für immer schützen kann.

Wir streben danach, uns als ein Geheimnis zu definieren, das noch

geheimer ist als das ontologische Geheimnis - ein Geheimnis, das

nicht einmal Gott entschlüsseln kann. Das paradigmatische
Beispiel für einen solchen Traum kann in Wikileaks gesehen werden.

Als Ziel von Wikileaks wird oft der freie Datenfluss gesehen,

die Etablierung eines freien Zugangs zu Staatsgeheimnissen.
Zugleich aber demonstriert die Praxis von Wikileaks, dass universaler

Zugang nur mittels einer universalen Verschwörung geschaffen

werden kann. In einem Interview sagt Julian Assange:

«Wenn Sie und ich uns auf einen bestimmten Chiffrierschlüssel

einigen und dieser mathematisch stark ist, dann kann keine

76



SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015 ERZÄHLEN

Kraft, die von einer Supermacht auf diesen Code angesetzt ist, ihn
knacken. So kann es für einen Staat, der etwas gegen ein Individuum

unternehmen will, einfach unmöglich sein, dies zu tun -
und in diesem Sinne sind Mathematik und Individuen stärker als

Supermächte.»2

Transparenz basiert hier auf radikaler Intransparenz. Die

universale Offenheit basiert auf der perfekten Schliessung. Das Subjekt

verbirgt sich, wird unsichtbar, nimmt eine Auszeit, um tätig
zu werden. Die Unsichtbarkeit der gegenwärtigen Subjektivität ist

gewährleistet, insofern sein Verschlüsselungscode nicht gehackt
werden kann - insofern das Subjekt anonym, nichtidentifizierbar
bleibt. Allein die passwortgeschützte Unsichtbarkeit garantiert
dem Subjekt die Kontrolle über seine digitalen Operationen und
Manifestationen.

Hier spreche ich freilich über das Internet, wie wir es heute

kennen. Ich erwarte allerdings, dass die kommenden Cyberkriege
das Internet radikal verändern werden. Diese Cyberkriege kündigen

sich bereits an - und sie werden das Internet als dominierenden

Marktplatz und Hauptkommunikationsmittel zerstören oder

wenigstens ernsthaft beschädigen. Die gegenwärtige Welt ähnelt
stark der Welt des 19. Jahrhunderts. Diese Welt war von offenen

Märkten, wachsendem Kapitalismus, Prominentenkultur, Rückkehr

der Religion, Terrorismus und Gegenterrorismus geprägt.
Der Erste Weltkrieg zerstörte diese Welt und machte die Politik
der offenen Märkte unmöglich. Letztendlich erwiesen sich die

geopolitischen und militärischen Interessen der einzelnen
Nationalstaaten im Vergleich zu den ökonomischen Interessen als

weitaus stärker. Es folgte eine lange Periode der Kriege und der

Revolutionen. Sehen wir, was uns in naher Zukunft erwartet.

Das Archiv: die erlösende Zeitmaschine
Ich möchte mit einer eher allgemeinen Bemerkung zum

Verhältnis von Utopie und Archiv schliessen. Wie ich zu zeigen
versucht habe, bezieht sich der utopische Impuls immer auf den

Wunsch des Subjekts, aus seiner geschichtlich bestimmten Identität

auszubrechen, seinem Platz in der historischen Taxonomie

zu entfliehen. In gewisser Weise verleiht das Archiv dem Subjekt
die Hoffnung, seine eigene Gegenwart zu überleben und sein wahres

Ich in der Zukunft zu enthüllen, weil das Archiv verspricht, die

Texte oder Kunstwerke dieses Subjekts nach seinem Tod zugänglich

zu machen. Dieses utopische oder zumindest heterotopische

Versprechen ist die Fähigkeit des Subjekts, eine Distanz und eine

kritische Haltung in bezug auf seine eigene Zeit und sein eigenes

unmittelbares Publikum zu gewinnen.
Archive werden oft als Mittel zur Konservierung der Vergangenheit

betrachtet - zur Präsentation der Vergangenheit in der

Gegenwart. Zugleich aber sind Archive Maschinen, mit denen die

Gegenwart in die Zukunft transportiert werden kann. Künstler

2 Hans Ulrich Obrist: «In Conversation with Julian Assange, Part I».
In: e-flux journal 25, Mai 2011. Web: http://www.e-flux.com/journal/
in-conversation-with-julian-assange-part-i/

machen ihre Arbeit nicht nur für ihre eigene Zeit, sondern auch

für die Kunstarchive - für die Zukunft, in der die Werke der Künstler

präsent bleiben. Daraus ergibt sich der Unterschied zwischen

Politik und Kunst. Künstler und Politiker teilen sich den gemeinsamen

öffentlichen Raum des «Hier und Jetzt», und beide wollen
sie die Zukunft gestalten. Dies verbindet Kunst und Politik. Doch

Politik und Kunst gestalten die Zukunft auf jeweils unterschiedliche

Weise. Die Politik versteht die Zukunft als Resultat von
Handlungen, die hier und jetzt stattfinden. Politisches Handeln muss

effizient sein, muss Resultate produzieren, muss das gesellschaftliche

Leben transformieren. Anders gesagt, die politische Praxis

gestaltet die Zukunft - aber sie verschwindet in und mit dieser

Zukunft, sie wird von ihren eigenen Resultaten und Wirkungen
vollständig absorbiert. Das Ziel der Politik besteht darin, obsolet

zu werden - und Platz für die Politik der Zukunft zu machen.

Künstler hingegen arbeiten nicht nur im öffentlichen Raum

ihrer Zeit. Sie arbeiten auch innerhalb der heterogenen Räume der

Kunstarchive, wo ihre Werke neben den Werken der Vergangenheit

und der Zukunft stehen. Kunst, wie sie in der Moderne
funktionierte und auch heute noch funktioniert, verschwindet nicht mit

getaner Arbeit. Das Kunstwerk bleibt vielmehr in der Zukunft
gegenwärtig. Und genau diese antizipierte gegenwärtige Zukunft der

Kunst verschafft ihr den Einfluss auf die Zukunft, gibt ihr die

Möglichkeit, die Zukunft zu gestalten. Die Politik gestaltet die Zukunft
durch ihr eigenes Verschwinden. Die Kunst gestaltet die Zukunft
durch ihre eigene verlängerte Gegenwart. Dies schafft eine Kluft
zwischen Kunst und Politik - eine Kluft, die sich in der tragischen
Geschichte der Beziehung zwischen linker Kunst und linker Politik
im zwanzigsten Jahrhundert oftmals gezeigt hat.

Unsere Archive sind sicherlich historisch strukturiert. Und

unser Umgang mit den Archiven steht immer noch in der historis-
tischen Tradition des 19. Jahrhunderts. So tendieren wir dazu,

Künstler posthum in die historischen Kontexte einzuschreiben,

aus denen sie eigentlich ausbrechen wollten. In dieser Hinsicht
scheinen die Kunstsammlungen aus der Zeit vor dem Historismus
des 19. Jahrhunderts - Sammlungen, die nichts als Sammlungen

schöner Dinge sein wollten - nur auf den ersten Blick naiv zu sein.

Tatsächlich werden sie dem ursprünglichen utopischen Impuls
sehr viel gerechter als ihre hochentwickelten historistischen

Gegenstücke. Mir scheint, dass wir uns heute mehr und mehr

einer nichthistoristischen Annäherung an die Vergangenheit
zuwenden. Wir interessieren uns mehr für die Dekontextualisierung
und das Reenactment von individuellen Phänomenen der Vergangenheit

als für deren historische Rekontextualisierung. Und wir
interessieren uns mehr für die utopischen Bestrebungen, die

Künstler aus ihren historischen Kontexten herausführen, als für
die historischen Kontexte selbst. Dies scheint mir eine gute
Entwicklung zu sein, weil sie das utopische Potential der Archive
stärkt und das Potential für deren Verrat an den utopischen
Versprechen schwächt - ein Potential, das jedem Archiv inhärent ist,

egal wie es strukturiert ist. <

77


	Kunstarbeiter : zwischen Utopie und Archiv

