Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 95 (2015)
Heft: 1023
Artikel: Kunstarbeiter : zwischen Utopie und Archiv
Autor: Groys, Boris
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-736074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERZAHLEN SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015

Kunstarbeiter:

zwischen Utopie und Archiv

Kiinstlerische Arbeit ist spezielle Arbeit. Aber sie stiitzt sich auf dieselben sozialen, 6konomischen,
technischen und politischen Bedingungen der Produktion, der Distribution und der Prisentation wie andere
Arbeiten auch. Und diese Bedingungen dndern sich rasant —welche Folgen hat das fiir die «Kunstarbeiter»?

von Boris Groys

as Museum war lange die Institution, die das herrschende
D Kunstsystem bestimmte. Heutzutage bietet das Internet eine
alternative Moglichkeit der Produktion und Distribution von
Kunst — eine Moglichkeit, die von einer stetig wachsenden Zahl
von Kiinstlern genutzt wird. Welche Griinde gibt es, das Internet
zu mogen — vor allem fiir Kiinstler, Schriftsteller usw.?
Offensichtlich schitzt man das Internet in erster Linie dafiir,
dass es nicht selektiv ist — oder zumindest weniger selektiv als ein
Museum oder ein traditioneller Buchverlag. Was die Kiinstler am
Museum besonders storte, waren tatsdchlich die Kriterien der
Auswahl: Warum gelangen einige Kunstwerke ins Museum und
andere nicht? Wir kennen die sozusagen katholischen Theorien
der Selektion, denen zufolge Kunstwerke es verdienen miissen,
vom Museum ausgewdhlt zu werden: Sie sollen gut sein, schon,
inspirierend, originell, kreativ, stark, expressiv und historisch re-
levant — man kann Tausende solcher Kriterien anfiihren. Diese
Theorien erfuhren allerdings eine historische Niederlage, da nie-
mand erkldren kann, warum ein Kunstwerk schoner oder originel-
ler ist als ein anderes. So kamen andere Theorien auf, die eher
protestantisch oder sogar calvinistisch waren. Diesen Theorien
zufolge werden Kunstwerke ausgewdhlt, weil sie ausgewihlt wer-
den. Die Idee einer gottlichen Macht, die absolut souverin ist und
keine Legitimation benotigt, wurde auf das Museum iibertragen.
Diese protestantische Theorie der Auswahl, welche die unbe-
dingte Macht des Auswihlenden betont, ist die Voraussetzung fiir
die Kritik an den Institutionen. Die Museen wurden dafiir kritisiert,
wie sie ihre angebliche Macht gebrauchten oder missbrauchten.
Diese Kritik der Institutionen macht im Fall des Internets
nicht viel Sinn. Es gibt selbstverstdndlich Beispiele von Internet-
zensur, die von einigen Staaten praktiziert wird, aber es gibt keine
asthetische Zensur. Jeder kann irgendwelche Texte oder irgend-
ein Bildmaterial ins Internet stellen und es global zugianglich ma-
chen. Freilich beklagen sich Kiinstler oftmals dariiber, dass ihre
Kunstproduktion in den Datenfluten versinke, die im Internet zir-
kulieren. Das Internet erscheint als eine riesige Miilltonne, in der
alles verschwindet und niemals den erhofften Grad an Aufmerk-
samkeit bekommt. Doch Nostalgie nach den guten alten Zeiten
der dsthetischen Zensur durch das Museums- und Galeriensys-

70

Boris Groys

ist Philosoph, Kunstkritiker und Medientheoretiker.

Er gilt als wichtiger Theoretiker der Geistes- und Kunstgeschichte
des 20. Jahrhunderts und unterrichtet an der Faculty of Arts

and Science der New York University.

tem, das iiber die Qualitét, die Innovation und die Kreativitdat der
Kunst wachte, fithrt zu nichts. Letztlich sucht man im Internet
nach Informationen iiber die eigenen Freunde — danach, was sie
genau jetzt tun. Man folgt bestimmten Blogs, E-Magazines und
Websites und ignoriert alles andere. Die Kunstwelt ist nur ein klei-
ner Teil dieses digitalen 6ffentlichen Raums — noch dazu ist sie
dusserst fragmentiert. Auch wenn viele Klagen iiber die Uniiber-
schaubarkeit des Internets erklingen, ist niemand ernsthaft an einer
totalen Ubersicht interessiert: Jeder sucht nach spezifischer In-
formation — und ist bereit, alles andere zu ignorieren.

Dennoch bestimmt der Eindruck, dass das Internet als Ganzes
uniiberschaubar ist, unsere Beziehung zu ihm — wir neigen dazu,
es uns als unendlichen Datenfluss vorzustellen, der sich unserer
Kontrolle entzieht. Tatsdchlich aber ist das Internet keineswegs
ein Ort des Datenflusses — es ist ganz im Gegenteil eine Maschine
zum Anhalten und Umkehren des Datenflusses. Die Uniiber-
schaubarkeit des Internets ist ein Mythos. Das Medium des Inter-
nets ist die Elektrizitdt. Und die Versorgung mit Elektrizitdt ist
endlich. Daher kann das Internet keinen unendlichen Datenfluss
unterstiitzen. Das Internet basiert auf einer endlichen Zahl an Ka-
beln, Terminals, Computern, Mobiltelefonen und anderen Geri-
ten. Seine Effizienz bezieht es gerade aus seiner Endlichkeit und
damit aus seiner Uberschaubarkeit. Suchmaschinen wie Google
zeigen das. Man hort heute vieles {iber den zunehmenden Grad an
Uberwachung, vor allem an Online-Uberwachung. Doch die Uber-
wachung ist nicht etwas dem Internet Ausserliches, sie ist auch
kein spezifischer technischer Gebrauch seiner Moglichkeiten. Das
Internet ist wesentlich eine Maschine der Uberwachung. Es zer-
teilt den Datenfluss in kleine, verfolgbare und umkehrbare Opera-
tionen und setzt so jeden Nutzer der — wirklichen oder moglichen
— Uberwachung aus. Das Internet erzeugt ein Feld totaler Sicht-
barkeit, Zuganglichkeit und Transparenz.



«Das Internet erzeugt

ein Feld totaler Sichtbarkeit,
Zuganglichkeit

und Transparenz.»

Boris Groys

e
it

71



ERZAHLEN SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015

Sicherlich versuchen Individuen und Organisationen, dieser
totalen Sichtbarkeit zu entfliehen, indem sie komplizierte Pass-
worter und Datenschutzsysteme erfinden. Die Subjektivitdt ist
heute zu einer technischen Konstruktion geworden: Das zeitge-
nossische Subjekt ist definiert als Besitzer eines Sets von Passwor-
tern, die es kennt — und die andere nicht kennen. Das zeitgenossi-
sche Subjekt ist vor allem ein Geheimnishiiter. In gewisser Weise
ist dies eine sehr traditionelle Definition des Subjekts: Das Subjekt
wurde lange Zeit definiert als jemand, der etwas von sich wusste,
was sonst nur Gott wusste, etwas, das die anderen nicht wissen
konnten, weil sie ontologisch daran gehindert waren, «Gedanken
zu lesen». Ein Subjekt zu sein hat heute allerdings weniger mit on-
tologischem Schutz zu tun als vielmehr mit technologisch ge-
schiitzten Geheimnissen. Das Internet ist der Ort, an dem das Sub-
jekt urspriinglich als ein transparentes, beobachtbares Subjekt
konstituiert wird — und erst in einem zweiten Schritt technolo-
gisch geschiitzt wird mit dem Ziel, das urspriinglich entborgene
Subjekt zu verbergen. Der Hermeneutiker von heute ist ein Hacker.
Das zeitgenossische Internet ist ein Ort der Cyberkriege, bei denen
der Gewinn das Geheimnis ist. Das Geheimnis zu kennen bedeutet,
das Subjekt zu kontrollieren, das von diesem Geheimnis konstitu-
iert wird — und die Cyberkriege sind Kriege der Subjektivierung
und der Entsubjektivierung. Diese Kriege konnen aber nur stattfin-
den, weil das Internet urspriinglich ein Ort der Transparenz ist.

Was bedeutet diese urspriingliche Transparenz fiir Kiinstler?
Das Internet als Arbeitsplatz stellt sie vor neue Herausforderun-
gen, die mit der digitalen Distribution und Ausstellung von Kunst
nur wenig zu tun haben: Unter der Herrschaft des Museums
wurde Kunst an einem Ort produziert (im Atelier des Kiinstlers)
und an einem anderen Ort gezeigt (im Museum). Das Aufkommen
des Internets hebt diesen topologischen Unterschied zwischen
der Produktion und der Ausstellung von Kunst auf. Der Prozess
der Kunstproduktion, insofern diese den Gebrauch des Internets
einschliesst, ist immer schon ausgestellt — vom Anfang bis zum
Ende. Friiher arbeiteten nur Industriearbeiter unter dem Blick der
anderen — unter der permanenten Kontrolle, wie sie von Michel
Foucault beschrieben wurde. Schriftsteller oder Kiinstler hinge-
gen arbeiteten in Abgeschiedenheit, jenseits jeder panoptischen,
offentlichen Kontrolle. Wenn der sogenannte kreative Arbeiter
jedoch das Internet benutzt, ist er demselben oder sogar einem
noch héheren Grad von Uberwachung unterworfen als der Fou-
caultsche Arbeiter. Der einzige Unterschied besteht darin, dass
diese Uberwachung eher hermeneutisch ist als disziplinarisch.

Die Ergebnisse der Uberwachung werden von den Unterneh-
men verkauft, die das Internet kontrollieren, weil sie die Produk-
tionsmittel, die technisch-materielle Basis des Internets, besit-
zen. Man darf nicht vergessen, dass sich das Internet in privatem
Besitz befindet. Und der Profit wird hauptsdchlich mittels zielge-
richteter Werbung generiert. Hier treffen wir auf ein interessan-
tes Phinomen: die Monetarisierung der Hermeneutik. Die klassi-
sche Hermeneutik, die nach dem Autor hinter dem Werk suchte,

72

wurde von den Theoretikern des Strukturalismus und des Close
Reading kritisiert, die fanden, es sei sinnlos, ontologischen Ge-
heimnissen nachzujagen, die per definitionem unzugdnglich seien.
Heute feiert diese alte, traditionelle Hermeneutik ihre Wiederauf-
erstehung als ein Mittel der kommerziellen Verwertung im Inter-
net, wo alle Geheimnisse enthiillt werden. Hier ist das Subjekt
nicht mehr hinter seinem Werk verborgen. Der Mehrwert, den ein
solches Subjekt produziert und der von den Internetunternehmen
angeeignet wird, ist dieser hermeneutische Wert: Das Subjekt ist
nicht nur irgendwie im Internet aktiv, sondern verrit sich selbst
als Mensch mit bestimmten Interessen, Wiinschen und Bediirf-
nissen. Die Monetarisierung der klassischen Hermeneutik ist ei-
ner der interessantesten Prozesse, die in den letzten Dekaden in
Erscheinung getreten sind.

Der Kiinstler als Blogger?

Auf den ersten Blick scheint diese permanente Exposition fiir
Kiinstler mehr positive als negative Aspekte zu beinhalten. Die
durch das Internet bedingte Resynchronisierung der Produktion
von Kunst mit der Ausstellung von Kunst scheint die Dinge besser
und nicht schlimmer zu machen. Diese Resynchronisierung be-
deutet in der Tat, dass ein Kiinstler kein finales Produkt, kein
Kunstwerk mehr produzieren muss. Die Dokumentation des Pro-
zesses des Kunstmachens ist bereits das Kunstwerk. Produktion,
Priasentation und Distribution von Kunst koinzidieren. Der Kiinst-
ler wird zum Blogger. Beinahe jeder in der zeitgendssischen Kunst-
welt agiert als Blogger — einzelne Kiinstler, aber auch Kunstinstitu-
tionen, inklusive Museen. Ai Weiwei ist in dieser Hinsicht ein gu-
tes Beispiel. Balzacs unbekannter Kiinstler, der niemals sein Meis-
terwerk vollenden konnte, hétte unter diesen Bedingungen keiner-
lei Problem — die Dokumentation seiner Bemiihungen, ein
Meisterwerk zu schaffen, wire sein Meisterwerk. Das Internet
funktioniert also mehr wie die Kirche und weniger wie das Mu-
seum. Nietzsche liess seiner berithmten Verkiindigung «Gott ist
tot» die Einsicht folgen: Wir haben den Betrachter verloren. Das
Aufkommen des Internets bedeutet die Riickkehr des universellen
Betrachters. So scheint es, dass wir ins Paradies zuriickgekehrt
sind und wie die Heiligen das immaterielle Werk unserer puren
Existenz unter dem Blick Gottes verrichten. In der Tat kann das
Leben eines Heiligen als eine Art Blog beschrieben werden, der von
Gott gelesen wird und nicht einmal durch den Tod des Heiligen
unterbrochen wird. Warum also brauchen wir noch Geheimnisse?
Warum sind wir gegen die radikale Transparenz? Die Antwort auf
diese Frage hingt von der Antwort auf eine grundlegendere Frage
in bezug auf das Internet ab: Bewirkt das Internet die Riickkehr
Gottes — oder die Riickkehr des malin génie mit dem bosen Blick?

Ich wiirde sagen, dass das Internet nicht das Paradies ist, son-
dern die Holle — oder, wenn man will, Paradies und Hélle zugleich.
Jean-Paul Sartre sagte, die Holle seien die anderen — das Leben
unter dem Blick der anderen. (Und Jacques Lacan sagte spiter,
dass der Blick des anderen immer ein boser Blick sei.) Sartre



SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015 ERZAHLEN

meinte, dass der Blick der anderen uns «objektiviert» —und in die-
sem Sinne die Moglichkeit der Verdnderung, die unsere Subjekti-
vitdt definiert, negiert. Mit anderen Worten, Sartre verstand das
menschliche Subjekt als eines, das gegen die Identitdt ankdmpft,
die ihm von der Gesellschaft verliehen wird. Das erklédrt, warum er
den Blick der anderen als Holle interpretierte: Im Blick der ande-
ren erkennen wir, dass wir den Kampf verloren haben und Gefan-
gene unserer gesellschaftlich kodierten Identitdt bleiben.

Wir versuchen daher, dem Blick der anderen fiir eine Weile zu
entkommen, um nach einer Periode der Abgeschiedenheit unser
«wahres Inneres» zeigen zu konnen — um in neuer Gestalt, in
neuer Form in die Offentlichkeit zuriickzukehren. Diese Zeit der
tempordren Abwesenheit ist konstitutiv fiir das, was wir als krea-
tiven Prozess bezeichnen — eigentlich ist sie genau das, was wir
den kreativen Prozess nennen. André Breton erzdhlt eine Ge-
schichte iiber einen franzosischen Dichter, der, wenn er schlafen
ging, ein Schild an seine Tiir heftete, auf dem zu lesen stand: «Bitte
um Ruhe — der Dichter arbeitet.» Diese Anekdote fasst das traditi-
onelle Verstindnis von kreativer Arbeit zusammen: Kreative Ar-
beit ist kreativ, weil sie jenseits 6ffentlicher Kontrolle stattfindet
—und sogar jenseits der bewussten Kontrolle durch den Autor. Die
Zeit der Abwesenheit konnte Tage, Monate oder Jahre dauern —ja
sogar die gesamte Zeit eines Lebens. Erst am Ende der Periode sei-
ner Abwesenheit wurde vom Autor erwartet, ein Werk zu prasen-
tieren (das eventuell auch posthum in seinem Nachlass zu finden
war), das dann als kreativ betrachtet wurde, gerade weil es aus
dem Nichts hervorgekommen zu sein schien. Mit anderen Wor-
ten, kreative Arbeit ist Arbeit, welche die Desynchronisierung
zweier Zeiten zur Voraussetzung hat: der Zeit der Arbeit und der
Zeit der Prasentation ihrer Resultate. Kreative Arbeit wird in einer
Parallelzeit der Abgeschiedenheit, der Geheimhaltung praktiziert

- so0 dass ein Uberraschungseffekt entsteht, wenn diese Parallel-
zeit wieder mit der Zeit des Publikums synchronisiert wird. Daher
wollte das Subjekt der Kunstpraxis traditionellerweise im Verbor-
genen bleiben, unsichtbar werden, eine Auszeit nehmen. Der
Grund dafiir war nicht, dass die Kiinstler irgendein Verbrechen
begangen hatten oder irgendein schmutziges Geheimnis vor dem
Blick der anderen zu verbergen suchten. Wir erfahren den Blick
der anderen nicht dann als bose, wenn er unsere Geheimnisse
durchdringen und sie durchsichtig machen will (ein solcher
durchdringender Blick wirkt eher schmeichelnd und aufregend),
sondern wenn er leugnet, dass wir iiberhaupt Geheimnisse haben,
wenn er uns auf das reduziert, was er sieht und festhilt.

Die kiinstlerische Praxis wird oft als individuell und person-
lich gesehen. Aber was bedeutet das Individuelle oder Personli-
che? Man meint, dass das Individuum sich dadurch auszeichnet,
dass es sich von anderen unterscheidet. (Etwa so: In einer totalitd-
ren Gesellschaft sind alle gleich. In einer demokratischen, plura-
listischen Gesellschaft sind alle unterschiedlich und werden in
ihrer Verschiedenheit respektiert.) Hier allerdings geht es weni-
ger um den Unterschied zwischen mir und den anderen, sondern
vielmehr um den Unterschied zwischen mir und mir selbst — um
die Weigerung, nach den allgemeinen Kriterien der Identifizie-
rung identifiziert zu werden. Tatsédchlich sind uns die Parameter,
die unsere gesellschaftlich kodierte, namentliche Identitdt be-
stimmen, vollkommen dusserlich. Wir haben uns unsere Namen
nicht ausgesucht, wir waren am Ort und zur Zeit unserer Geburt
nicht bewusst anwesend, wir haben den Namen der Stadt oder der
Strasse, in der wir wohnen, nicht ausgewidhlt, wir haben uns we-
der unsere Eltern ausgesucht noch unsere Nationalitdt usw. Alle
diese externen Parameter unserer Existenz haben fiir uns keine
Bedeutung — sie korrelieren mit keiner subjektiven Evidenz. Sie

«Kreative Arbeit wird in einer
Parallelzeit der Abgeschiedenheit,

der Geheimhaltung praktiziert -

so dass ein Uberraschungseffekt
entsteht, wenn diese Parallelzeit wieder
mit der Zeit des Publikums

synchronisiert wird.»

Boris Groys

73



und die individuelle Identitat = /
geht in dieser Flut unter.» kzi v )

‘C--‘

Boris Groys

74



SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015 ERZAHLEN

zeigen an, wie andere uns sehen, aber sie sind vollig irrelevant fiir
unser inneres, subjektives Leben.

Die Suche nach dem wahren Ich

Die modernen Kiinstler revoltierten gegen die Identitédten, die
ihnen von anderen auferlegt wurden — von der Gesellschaft, vom
Staat, von der Schule, von den Eltern. Sie forderten das Recht auf
souverdne Selbstidentifizierung. Die moderne Kunst war die Suche
nach dem «wahren Ich». Dabei geht es nicht darum, ob das wahre
Ich real ist oder bloss eine metaphysische Spekulation. Die Frage
der Identitdt ist keine Frage der Wahrheit, sondern eine Frage der
Macht. Wer hat die Macht iiber meine Identitdt —ich oder die Ge-
sellschaft? Uberhaupt: Wer besitzt die Kontrolle iiber die gesell-
schaftliche Taxonomie, iiber die gesellschaftlichen Mechanismen
der Identifizierung — ich oder die staatlichen Institutionen? Das
bedeutet, dass der Kampf gegen meine 6ffentliche Person und
meine namentliche Identitdt im Namen meiner souverdnen Per-
son, meiner souverdnen Identitit, auch eine 6ffentliche, politische
Dimension hat, da er sich gegen die herrschenden Mechanismen
der Identifizierung richtet — gegen die herrschende gesellschaftli-
che Taxonomie mit all ihren Unterteilungen und Hierarchien. Aus
diesem Grund sagten die modernen Kiinstler immer: Schau nicht
mich an. Schau auf das, was ich tue. Das ist mein wahres Ich — oder
vielleicht gar kein Ich, sondern die Abwesenheit des Ich. Spiter
gaben die Kiinstler mehrheitlich die Suche nach dem verborgenen,
wahren Ich auf. Stattdessen begannen sie, ihre namentlichen
Identitdten als Readymades zu benutzen — und ein kompliziertes
Spiel mit ihnen zu treiben. Aber auch diese Strategie setzt immer
noch eine Distanzierung von den namentlichen, gesellschaftlich
kodierten Identitdten voraus, die es erlaubt, diese Identitdten
kiinstlerisch anzueignen, zu transformieren und zu manipulieren.

Die Moderne war die Zeit des Verlangens nach der Utopie. Die
utopische Erwartung zielt auf nichts weniger als auf den Erfolg
und die gesellschaftliche Anerkennung des Projekts der Freile-
gung oder der Konstruktion des wahren Ich. Das individuelle Pro-
jekt der Suche nach dem wahren Ich nimmt in den avantgardisti-
schen Bewegungen der Moderne eine politische Bedeutung an:
Das kiinstlerische Projekt wird hier zum revolutiondren Projekt,
das auf die totale Transformation der Gesellschaft und die Ab-
schaffung der existierenden Taxonomien zielt. Hier soll das wahre
Ich wieder vergesellschaftet werden — durch die Schaffung der
wahren Gesellschaft.

Das museale System verhdlt sich ambivalent in bezug auf die-
ses utopische Verlangen. Einerseits bietet das Museum dem
Kiinstler die Chance, seine eigene Zeit mit all ihren Taxonomien
und namentlichen Identititen zu transzendieren. Das Museum
verspricht, das Werk des Kiinstlers in die Zukunft zu tragen — was
ein utopisches Versprechen ist. Allerdings bricht das Museum das
Versprechen im selben Moment, in dem es das Versprechen er-
fiillt. Das Werk des Kiinstlers wird in die Zukunft getragen — aber
sein Werk wird wieder mit seiner namentlichen Identitdt ver-

kniipft. Im Museumskatalog lesen wir den gleichen Namen, das
gleiche Geburtsdatum, den gleichen Geburtsort, die gleiche Natio-
nalitdt usw. Aus diesem Grund wollte die moderne Kunst das
Museum zerstoren.

Das Internet verrdt die Suche nach dem wahren Ich allerdings
auf eine noch viel radikalere Weise: Das Internet schreibt diese
Suche von Anfang an — und nicht erst an ihrem Ende - in die na-
mentliche, gesellschaftlich kodierte Identitdt ein. Im gleichen Zug
werden die utopischen Projekte historisiert. Wir beobachten dies
heute daran, dass der ehemals kommunistische Teil der Mensch-
heit renationalisiert und wieder in die russische, chinesische oder
sonstige nationale Geschichte eingeschrieben wird.

In der sogenannten postmodernen Periode wurde die Suche
nach dem wahren Ich und nach der entsprechenden Gesellschaft,
in der sich dieses wahre Ich zeigen konnte, fiir obsolet erkldrt. In
diesem Sinne sprechen wir von der Postmoderne als einer postuto-
pischen Zeit. Aber das ist nicht ganz richtig: Auch die Postmoderne
gab den Kampf gegen die namentliche Identitdt des Subjekts nicht
auf — tatsdchlich radikalisierte sie diesen Kampf. Die Postmoderne
hatte ihre eigene Utopie: die Utopie einer Selbstauflosung des Sub-
jekts in den unendlichen, anonymen Fliissen der Energie, des Be-
gehrens oder des Zeichenspiels. Anstatt das namentliche, gesell-
schaftliche Ich durch eine kiinstlerische Freilegung des wahren Ich
aufzuheben, investierte die postmoderne Kunsttheorie ihre Hoff-
nungen in einen volligen Identitdtsverlust durch den Prozess der
Reproduktion: eine andere Strategie, die das gleiche Ziel verfolgt.

Die postmoderne utopische Euphorie, die sich am Begriff der
Reproduktion entziindete, ldsst sich mit der folgenden Passage
aus dem Buch «Uber die Ruinen des Museums» von Douglas Crimp
illustrieren. In diesem vieldiskutierten Buch behauptet Crimp mit
Bezug auf Walter Benjamin:

«Durch reproduzierende Techniken verzichtet die postmo-
dernistische Kunst auf die Aura. Die Fiktion vom schopferischen
Subjekt weicht der offenen Beschlagnahme, dem Zitat, dem Ex-
zerpt, der Akkumulation und der Wiederholung schon vorhande-
ner Bilder. Begriffe wie Originalitdt, Authentizitdt und Prdsenz,
die dem geordneten Diskurs des Museums eigen sind, werden un-
terminiert.»’

Der Strom der Reproduktionen iiberflutet das Museum — und
die individuelle Identitit geht in dieser Flut unter. Eine Zeitlang
wurden diese postmodernen utopischen Traume von der Auflo-
sung aller Identititen im unendlichen Zeichenspiel auf das Inter-
net projiziert. Das globalisierte Rhizom trat an die Stelle der kom-
munistischen Menschheit.

Das Internet: der Utopienfriedhof

Allerdings ist das Internet nicht zum Ort der Realisierung der
postmodernen Utopien geworden, sondern zu deren Friedhof - so
wie das Museum zum Friedhof der modernen Utopien wurde. Der

' Douglas Crimp: «Uber die Ruinen des Museums» (Verlag der Kunst, 1996), S. 80.

75



ERZAHLEN SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015

«Archive werden oft als Mittel zur Konservierung
der Vergangenheit betrachtet — zur Prasentation
der Vergangenheit in der Gegenwart.

Zugleich aber sind Archive Maschinen,

mit denen die Gegenwart in die Zukunft
transportiert werden kann.»

Boris Groys

wichtigste Aspekt des Internets besteht namlich darin, dass es die
Beziehung zwischen Original und Kopie, wie sie von Benjamin be-
schrieben wurde, fundamental verdndert — indem es den anony-
men Prozess der Reproduktion kalkulierbar macht und personali-
siert. Im Internet hat jedes frei fliessende Zeichen eine Adresse.
So wird der deterritorialisierte Datenfluss reterritorialisiert.

Walter Benjamin unterschied bekanntlich zwischen dem Ori-
ginal, das durch sein «Hier und Jetzt» definiert ist, und der Kopie,
die ortlos, topologisch unbestimmt ist und kein «Hier und Jetzt»
besitzt. Die heutige digitale Reproduktion ist in keinerlei Hinsicht
ortlos, ihre Zirkulation ist nicht topologisch unbestimmt, und sie
zeigt sich nicht in Form einer Vielheit wie die von Benjamin be-
schriebene Reproduktion. Jede Internetadresse einer Datei weist
dieser Datei einen Ort zu. Die gleiche Datei mit einer anderen Ad-
resse ist eine andere Datei. Hier geht die Aura der Originalitét
nicht verloren, sondern hier wird eine Aura durch eine andere
Aura ersetzt. Im Internet produziert die Zirkulation der digitalen
Daten keine Kopien, sondern neue Originale. Und diese Zirkula-
tion ist vollstdndig verfolgbar. Einzelne Daten werden niemals
deterritorialisiert. Zudem haben jedes Internetbild und jeder In-
ternettext nicht nur ihren spezifischen eindeutigen Ort, sondern
auch eine eindeutige Zeit ihres Erscheinens. Das Internet regis-
triert jeden Moment, in dem eine Datei angeklickt, gelikt oder
geunlikt, transferiert oder transformiert wird. Dementsprechend
kann ein digitales Bild nicht einfach kopiert werden (wie ein ana-
loges, mechanisch reproduzierbares Bild kopiert werden kann),
sondern es kann nur immer wieder neu ausgefiihrt [staged] oder
aufgefiihrt [performed] werden. Und jede Auffiihrung [perfor-
mance] einer Datei wird datiert und archiviert.

Wihrend der Epoche der mechanischen Reproduktion haben
wir viele Reden iiber die Abdankung des Subjekts gehort. Wir hor-
ten von Heidegger, dass «die Sprache spricht», und weniger, dass

76

ein Individuum die Sprache benutzt. Spéter lehrten uns die Dekon-
struktion von Derrida und die Maschinen des Begehrens von De-
leuze, dass wir uns von unseren letzten Illusionen hinsichtlich der
Moglichkeit, die Subjektivitdt zu identifizieren und zu stabilisie-
ren, befreien miissen. Heute allerdings sind unsere «digitalen See-
len» wieder verfolg- und beobachtbar geworden. Unsere Erfah-
rung mit der Gegenwart ist nicht so sehr durch die Prisenz von
Dingen uns gegeniiber als vielmehr durch unsere Prisenz dem
Blick eines verborgenen und unbekannten Beobachters gegeniiber
bestimmt. Wir kennen diesen Beobachter nicht. Wir haben keinen
Zugang zu seinem Bild — wenn er {iberhaupt ein Bild hat. Mit ande-
ren Worten, der verborgene universale Beobachter des Internets
kann nur als Subjekt einer universalen Verschworung gedacht
werden. Die Reaktion auf diese universale Verschworung nimmt
notwendigerweise die Form einer Gegenverschworung an: Man
muss seine Seele vor dem bosen Blick schiitzen. Die gegenwiirtige
Subjektivitdt kann nicht langer auf ihre Auflésung im Fluss der
Zeichen vertrauen, weil dieser Fluss kontrollierbar und verfolgbar
geworden ist. So entsteht ein neuer utopischer Traum — der Traum
unserer Gegenwart. Es ist der Traum eines nicht entschliisselbaren
Schliisselworts, das unsere Subjektivitit fiir immer schiitzen kann.
Wir streben danach, uns als ein Geheimnis zu definieren, das noch
geheimer ist als das ontologische Geheimnis — ein Geheimnis, das
nicht einmal Gott entschliisseln kann. Das paradigmatische Bei-
spiel fiir einen solchen Traum kann in Wikileaks gesehen werden.

Als Ziel von Wikileaks wird oft der freie Datenfluss gesehen,
die Etablierung eines freien Zugangs zu Staatsgeheimnissen. Zu-
gleich aber demonstriert die Praxis von Wikileaks, dass universa-
ler Zugang nur mittels einer universalen Verschworung geschaf-
fen werden kann. In einem Interview sagt Julian Assange:

«Wenn Sie und ich uns auf einen bestimmten Chiffrierschliis-
sel einigen und dieser mathematisch stark ist, dann kann keine



SCHWEIZER MONAT 1023 FEBRUAR 2015 ERZAHLEN

Kraft, die von einer Supermacht auf diesen Code angesetzt ist, ihn
knacken. So kann es fiir einen Staat, der etwas gegen ein Indivi-
duum unternehmen will, einfach unmoglich sein, dies zu tun —
und in diesem Sinne sind Mathematik und Individuen stédrker als
Supermachte.»?

Transparenz basiert hier auf radikaler Intransparenz. Die uni-
versale Offenheit basiert auf der perfekten Schliessung. Das Sub-
jekt verbirgt sich, wird unsichtbar, nimmt eine Auszeit, um titig
zu werden. Die Unsichtbarkeit der gegenwirtigen Subjektivitdt ist
gewihrleistet, insofern sein Verschliisselungscode nicht gehackt
werden kann — insofern das Subjekt anonym, nichtidentifizierbar
bleibt. Allein die passwortgeschiitzte Unsichtbarkeit garantiert
dem Subjekt die Kontrolle iiber seine digitalen Operationen und
Manifestationen.

Hier spreche ich freilich {iber das Internet, wie wir es heute
kennen. Ich erwarte allerdings, dass die kommenden Cyberkriege
das Internet radikal verindern werden. Diese Cyberkriege kiindi-
gen sich bereits an — und sie werden das Internet als dominieren-
den Marktplatz und Hauptkommunikationsmittel zerstoren oder
wenigstens ernsthaft beschddigen. Die gegenwartige Welt dhnelt
stark der Welt des 19. Jahrhunderts. Diese Welt war von offenen
Mirkten, wachsendem Kapitalismus, Prominentenkultur, Riick-
kehr der Religion, Terrorismus und Gegenterrorismus gepragt.
Der Erste Weltkrieg zerstorte diese Welt und machte die Politik
der offenen Mirkte unmoglich. Letztendlich erwiesen sich die
geopolitischen und militdrischen Interessen der einzelnen Natio-
nalstaaten im Vergleich zu den 6konomischen Interessen als
weitaus stirker. Es folgte eine lange Periode der Kriege und der
Revolutionen. Sehen wir, was uns in naher Zukunft erwartet.

Das Archiv: die erlosende Zeitmaschine

Ich mochte mit einer eher allgemeinen Bemerkung zum Ver-
héltnis von Utopie und Archiv schliessen. Wie ich zu zeigen ver-
sucht habe, bezieht sich der utopische Impuls immer auf den
Wunsch des Subjekts, aus seiner geschichtlich bestimmten Iden-
titdt auszubrechen, seinem Platz in der historischen Taxonomie
zu entfliehen. In gewisser Weise verleiht das Archiv dem Subjekt
die Hoffnung, seine eigene Gegenwart zu {iberleben und sein wah-
res Ich in der Zukunft zu enthiillen, weil das Archiv verspricht, die
Texte oder Kunstwerke dieses Subjekts nach seinem Tod zugédng-
lich zu machen. Dieses utopische oder zumindest heterotopische
Versprechen ist die Fihigkeit des Subjekts, eine Distanz und eine
kritische Haltung in bezug auf seine eigene Zeit und sein eigenes
unmittelbares Publikum zu gewinnen.

Archive werden oft als Mittel zur Konservierung der Vergan-
genheit betrachtet — zur Prasentation der Vergangenheit in der
Gegenwart. Zugleich aber sind Archive Maschinen, mit denen die
Gegenwart in die Zukunft transportiert werden kann. Kiinstler

*Hans Ulrich Obrist: «In Conversation with Julian Assange, Part I».
In: e-flux journal 25, Mai 2011. Web: http://www.e-flux.com/journal/
in-conversation-with-julian-assange-part-i/

machen ihre Arbeit nicht nur fiir ihre eigene Zeit, sondern auch
fiir die Kunstarchive — fiir die Zukunft, in der die Werke der Kiinst-
ler prédsent bleiben. Daraus ergibt sich der Unterschied zwischen
Politik und Kunst. Kiinstler und Politiker teilen sich den gemein-
samen Offentlichen Raum des «Hier und Jetzt», und beide wollen
sie die Zukunft gestalten. Dies verbindet Kunst und Politik. Doch
Politik und Kunst gestalten die Zukunft auf jeweils unterschiedli-
che Weise. Die Politik versteht die Zukunft als Resultat von Hand-
lungen, die hier und jetzt stattfinden. Politisches Handeln muss
effizient sein, muss Resultate produzieren, muss das gesellschaft-
liche Leben transformieren. Anders gesagt, die politische Praxis
gestaltet die Zukunft — aber sie verschwindet in und mit dieser
Zukunft, sie wird von ihren eigenen Resultaten und Wirkungen
vollstandig absorbiert. Das Ziel der Politik besteht darin, obsolet
zu werden — und Platz fiir die Politik der Zukunft zu machen.

Kiinstler hingegen arbeiten nicht nur im 6ffentlichen Raum
ihrer Zeit. Sie arbeiten auch innerhalb der heterogenen Riume der
Kunstarchive, wo ihre Werke neben den Werken der Vergangen-
heit und der Zukunft stehen. Kunst, wie sie in der Moderne funkti-
onierte und auch heute noch funktioniert, verschwindet nicht mit
getaner Arbeit. Das Kunstwerk bleibt vielmehr in der Zukunft ge-
genwidrtig. Und genau diese antizipierte gegenwartige Zukunft der
Kunst verschafft ihr den Einfluss auf die Zukunft, gibt ihr die Mog-
lichkeit, die Zukunft zu gestalten. Die Politik gestaltet die Zukunft
durch ihr eigenes Verschwinden. Die Kunst gestaltet die Zukunft
durch ihre eigene verldngerte Gegenwart. Dies schafft eine Kluft
zwischen Kunst und Politik — eine Kluft, die sich in der tragischen
Geschichte der Beziehung zwischen linker Kunst und linker Politik
im zwanzigsten Jahrhundert oftmals gezeigt hat.

Unsere Archive sind sicherlich historisch strukturiert. Und
unser Umgang mit den Archiven steht immer noch in der historis-
tischen Tradition des 19. Jahrhunderts. So tendieren wir dazu,
Kiinstler posthum in die historischen Kontexte einzuschreiben,
aus denen sie eigentlich ausbrechen wollten. In dieser Hinsicht
scheinen die Kunstsammlungen aus der Zeit vor dem Historismus
des 19. Jahrhunderts — Sammlungen, die nichts als Sammlungen
schoner Dinge sein wollten — nur auf den ersten Blick naiv zu sein.
Tatsdchlich werden sie dem urspriinglichen utopischen Impuls
sehr viel gerechter als ihre hochentwickelten historistischen
Gegenstiicke. Mir scheint, dass wir uns heute mehr und mehr
einer nichthistoristischen Anndherung an die Vergangenheit zu-
wenden. Wir interessieren uns mehr fiir die Dekontextualisierung
und das Reenactment von individuellen Phdnomenen der Vergan-
genheit als fiir deren historische Rekontextualisierung. Und wir
interessieren uns mehr fiir die utopischen Bestrebungen, die
Kiinstler aus ihren historischen Kontexten herausfiihren, als fiir
die historischen Kontexte selbst. Dies scheint mir eine gute Ent-
wicklung zu sein, weil sie das utopische Potential der Archive
starkt und das Potential fiir deren Verrat an den utopischen Ver-
sprechen schwicht — ein Potential, das jedem Archiv inhdrent ist,
egal wie es strukturiert ist. €

77



	Kunstarbeiter : zwischen Utopie und Archiv

