Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 95 (2015)
Heft: 1032
Artikel: Die Wirtschaftsform des Gebens
Autor: Rohnheimer, Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-736231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER MONAT 1032 DEZEMBER 2015/JANUAR 2016 POLITIK & WIRTSCHAFT

Die Wirtschaftsform des Gebens

Christliche Sozialethiker haben es einst gewusst:
der Kapitalismus ist sozial.
Ein Einwurf aus katholisch-liberaler Sicht.

von Martin Rhonheimer

as Wort «Kapitalismus» steht heute fiir Ungerechtigkeit,
D Riicksichtslosigkeit und Ausbeutung. Insbesondere in kirch-
lichen und sozial engagierten Kreisen wird dieser Wortgebrauch
gepflegt. Zu Recht?

Der Terminus stammt nicht von Karl Marx, der die kapitalisti-
sche Produktionsweise zwar als Ausbeutungsmaschinerie verun-
glimpfte, sie aber als notwendiges Ubel auf dem Weg ins Paradies
auf Erden betrachtete. Das angebliche Unwort «Kapitalismus»
wurde vielmehr von Max Weber und Werner Sombart als wirt-
schaftshistorischer Epochenbegriff geprdgt — nicht im Sinne eines
Schimpfwortes, sondern als historisch-typisierende Kategorie.
Doch bereits grosse klassische Okonomen wie Jean-Baptiste Say
und David Ricardo nannten die Unternehmer und Produzenten
bzw. ihre Kapitalgeber «Kapitalisten». Seit jeher gilt der Kapitalist
als kaltherziger «Ausbeuter». Doch der Begriff «Kapitalismus»
verdient eine vollumfédngliche Rehabilitierung — gerade aus christ-
licher und sozialer Perspektive. Warum der Kapitalismus ein Er-
folgsrezept und auch aus ethischer Sicht positiv zu beurteilen ist,
mochte ich im folgenden begriinden.

Das Erfolgsrezept des Kapitalismus liegt kurz gesagt darin,
dass er eine Wirtschaftsform ist, in der privater Reichtum — er
kann sehr bescheiden oder sehr gross sein — nicht als Konsumgut,
sondern als Kapital verwendet wird. Zu «Kapital» wird Reichtum,
Wenn er produktiv investiert wird. Dadurch wird neuer Reichtum
erzeugt, sei es unmittelbar in der Form eines grosseren Outputs
von Giitern oder in der Form technologischer Innovation, die wie-
derum zu einem nachhaltigen Anstieg der Produktivitidt und der
Reallshne und damit des allgemeinen Wohlstands fiihren. Kapital
sind auch die Produkte dieser Prozesse, sofern sie nicht konsu-
miert, sondern weiter im Produktionsprozess verwendet werden.
Und schliesslich werden der immer hohere Ausbildungsstand und
das spezialisierte Know-how im Besitz einzelner Personen zu Hu-
Mankapital, wodurch auch die Unterscheidung zwischen Kapital
und Arbeit zunehmend schwindet.

So {iberraschend es zunichst erscheinen mag: Kapitalismus
ist letztlich die «Wirtschaftsform des Gebens». Wie George Gilder
in seinem Buch «Wealth and Poverty» (1981/2012) iiberzeugend

Martin Rhonheimer

ist Professor fiir Ethik und politische Philosophie an der Papstlichen
Hochschule Santa Croce in Rom sowie Mitbegriinder und Prasident
des sich im Aufbau befindenden Austrian Institute of Economics
and Social Philosophy in Wien, wo er gegenwaértig lebt.

darlegt, besteht der erste Akt des Kapitalisten nicht im Nehmen,
sondern im Geben — er gibt auf eigenes Risiko, ohne dafiir zu-
ndchst eine Gegenleistung zu erhalten. Unmittelbare Nutzniesser
seines Gebens sind diejenigen, die durch das produktive Investie-
ren von Reichtum Arbeit und Lohn erhalten — und zwar sofort.
Kapitalismus schafft zuallererst einmal neuen Reichtum in der
Form von Arbeit und Lohnen — und damit Kaufkraft und Nach-
frage, die neue Investitionen lohnend machen.

Die entlohnten Arbeiter sind also die ersten und unmittelba-
ren Nutzniesser des Kapitalismus. Lohne sind vorgezogene An-
teile am zukiinftigen Unternehmensgewinn, deren Ausbezahlung
nur dank unternehmerischer Leistung und Risikobereitschaft
moglich ist. Der Unternehmer und Kapitalist erhilt seinen Anteil
— wenn iiberhaupt — erst viel spiter. Deshalb ist es auch nur ge-
recht, dass er, falls ihm nachhaltiger Erfolg beschieden ist, mehr
erhdlt als die von ihm entlohnten Arbeiter. Ware das nicht der
Fall, wiirde der entscheidende Antrieb wegfallen, sich iiberhaupt
in dieser Weise zu betdtigen. Allerdings wird sich der Kapitalist
den grossten Teil des Unternehmensgewinnes nicht als Lohn aus-
bezahlen, sondern reinvestieren oder als Reserve fiir schlechte
Zeiten zuriickbehalten — was wiederum den jetzt und zukiinftig
von ihm Beschiftigten zugutekommt.

Gemiss der Logik des kapitalistischen Wirtschaftssystems
kann nur reicher werden, wer auch andere reicher macht. Im Ge-
gensatz zum Kapitalismus ist der Sozialismus die Wirtschaftsform
des Nehmens. Im Sozialismus wird verteilt, was anderen zuvor
weggenommen wurde, theoretisch so lange, bis alle — ausser die
privilegierte Schicht der Verteiler und Planer — gleich arm sind.
Das gilt in mehr oder minder gleichem Masse fiir alle Spielarten
des wirtschaftlichen Etatismus, angefangen vom Merkantilismus
vergangener Zeiten bis hin — wenn auch subtiler und weniger be-

41



: 3
&
£
®
&5
b
s
b
&
§
;;
§
H
‘R
.
-

«Der Begriff <Kapitalismus>
verdient eine Rehabilitierung -
gerade aus christlicher

und sozialer Perspektive.»

Martin Rhonheimer

42



SCHWEIZER MONAT 1032 DEZEMBER 2015/JANUAR 2016 POLITIK & WIRTSCHAFT

merkt — zum interventionistischen und umverteilenden Sozial-
staat der Gegenwart.

Der Kapitalismus ist von der Idee her die effizienteste, ja die
einzige Wirtschaftsordnung, durch die alle Menschen und nicht
nur eine kleine Gruppe von Funktionédren zu Wohlstand gelangen
konnen. Einige werden dabei sehr reich. Aber reich konnen sie
eben nur werden, weil sie Erfolg hatten — die Rentabilitdt ihres
Geschiftsmodells ist dessen Ursache und der Gewinn sein Grad-
messer —, und Erfolg setzt voraus, dass sie zuvor auch andere rei-
cher gemacht und den allgemeinen Wohlstand angehoben haben.
Deshalb ist die dadurch entstandene materielle Ungleichheit auch
kein moralisches Problem. Ein sowohl moralisches wie auch 6ko-
nomisches Problem wére in entwickelten Gesellschaften materi-
elle Ungleichheit nur dann, wenn sie auf einem permanenten
Ausschluss unterster sozialer Schichten von Bildung und damit
dem Erwerb von jenem Humankapital beruhte, das ihnen ermog-
licht, sich auf einem angemessenen Niveau in den Arbeitsmarkt
zu integrieren.

Der Kapitalismus griindet auf dem Schutz des Privateigen-
tums —insbesondere des Privateigentums an den Produktionsmit-
teln. Privateigentum ist nicht ein Problem, sondern die Losung ei-
nes Problems: des Problems der Knappheit der Giiter dieser Welt,
des Problems der Massenarmut und des Problems der Beschrédn-
kung von Wohlstand auf eine kleine privilegierte Minderheit, zu
der man nicht durch Leistung, sondern allein durch Abstammung
gehort. Seinen Erfolg verdankt der Kapitalismus der Respektie-
rung der Tatsache, dass Menschen freie und selbstverantwortli-
che Individuen sind, die ihren eigenen Priferenzen folgen. Kreati-
vitdt und Innovation kdnnen nicht von oben verordnet, geplant
oder gesteuert werden, sondern haben ihren Ursprung vielmehr
im unternehmerischen Handeln des einzelnen. Die kapitalistische
Marktwirtschaft entspricht genau diesem Grundzug der mensch-
lichen Natur.

Die erste grosse Sozialenzyklika der katholischen Kirche, die
Enzyklika «Rerum novarum» (1891) von Leo XIII., wusste um diese
Zusammenhinge. Sie beinhaltet eine noch heute lesenswerte Ver-
teidigung des Privateigentums und eine Verurteilung des Sozialis-
mus. Sie zeigt auf, dass gerade die Verteidigung des Privateigen-
tums eine tiefe Verwurzelung in der christlichen Tradition bis hin
zu den Kirchenvitern besitzt, dass Marktwirtschaft und freies
Unternehmertum wesentliche Bestandteile der kirchlichen Sozi-
allehre sind. Woher kommt also die Vorstellung eines «wilden»,
ungeziigelten Laisser-faire-Kapitalismus des 19. Jahrhunderts,
der schliesslich in die Katastrophe gefiihrt habe? Sie stammt ur-
Spriinglich von den sogenannten Kathedersozialisten des 19. Jahr-
hunderts, wurde von Bismarck in seinem Kampf gegen das angeb-
lich schidliche «Manchestertum» gefordert und ist seither zu ei-
ner von Kritikern der freien Marktwirtschaft gehétschelten Le-
gende geworden. Sie liegt, dies sei hier ebenfalls erwdhnt, der
Spdter publizierten pipstlichen Enzyklika «Quadragesimo anno»

(1931) von Pius XI. zugrunde und wurde auch von den Neolibera-
len der ersten Stunde — etwa Walter Eucken, Alexander Riistow,
Wilhelm Ropke — verbreitet.

Der bekannte katholische Sozialethiker Johannes Messner, ein
notorischer Kapitalismuskritiker, schrieb indes ehrlicherweise in
der achten Auflage von 1964 seines Buches «Die soziale Frage» liber
das kapitalistische England: «Von 1800 bis 1913 hat sich dort die
Bevolkerung verfiinffacht, das Gesamteinkommen verzehnfacht,
die Preise sind auf die Hilfte gesunken, das durchschnittliche Real-
einkommen des einzelnen hat sich vervierfacht; dabei ist die Dauer
der Arbeit fiir den einzelnen fast auf die Hilfte gesunken, dazu aus-
serdem die Kinderarbeit vollig ausgeschaltet und die Frauenarbeit
sehr eingeschriankt worden.» Fiir Deutschland, so Messner, gelte
Ahnliches, ja mehr noch: im 19. Jahrhundert sei in Deutschland die
Bevolkerung um 44 Millionen angestiegen, dennoch hétten sich die
Reallohne mindestens verdoppelt und die Arbeitszeit um ein Drittel
verringert. Dies ist in der Geschichte der Menschheit absolut bei-
spiellos. Die Segnungen von Industrialisierung und technologi-
schem Fortschritt, das stetige Anwachsen des Massenwohlstandes
und die Verbesserung der Arbeitsbedingungen sind das Werk des
Kapitalismus und der durch ihn bewirkten technologischen Inno-
vation, der dadurch verursachten Produktivitédtssteigerung des ein-
zelnen Arbeiters und in der Folge hoherer Reallohne und besserer
Arbeitsbedingungen — und nicht Folge von Gesetzen oder von ge-
werkschaftlichem Aktivismus. Henry Ford konnte in seinen Fabri-
ken bereits vor dem Ersten Weltkrieg den Achtstundentag einfiih-
ren — Jahrzehnte bevor solches in den USA gesetzlich vorgeschrie-
ben wurde.

Meine These ist, dass aus christlicher Sicht nicht nur nichts
Schlimmes am Kapitalismus ist, sondern dass bei niherem Hinse-
hen der Kapitalismus gerade eine Wirtschaftsordnung ist, in der
die Ideale christlicher Ethik und Soziallehre, die auf dem Bild des
Menschen als freies und selbstverantwortliches Individuum griin-
den, am ehesten verwirklicht werden konnen — ganz besonders
die Pflicht zur gemeinwohlfordernden Verwendung privaten
Reichtums. Denn der Kapitalist — sei er nun selbst Unternehmer
oder «nur» Investor, was aber auch eine unternehmerische Tétig-
keit ist — ermoglicht mit seinem personlichen Besitz die wirt-
schaftliche Besserstellung seiner Mitmenschen. Das heisst: er
fiihrt den grossten Teil seines personlichen Reichtums einer sozi-
alen niitzlichen Verwendung zu, er generiert also «Gemeinwohl».

Natiirlich ist damit nicht gemeint, Kapitalisten seien deshalb
schon «gute Menschen». Sie konnen gute oder schlechte Men-
schen sein, im Rahmen ihrer unternehmerischen Freiheit immer
noch gerecht oder ungerecht handeln, mitfiihlend oder harther-
zig sein. Aber insofern sie der Logik von Kapitalismus und Markt-
wirtschaft gemiss zu handeln verpflichtet sind, handeln sie, ganz
unabhdngig von ihren Absichten und moralischen Qualitéten, in
einer Weise, die zumindest langfristig und aufs Ganze gesehen —
also «gemeinwohlbezogen» — die Lage ihrer Mitmenschen verbes-

43



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1032 DEZEMBER 2015/JANUAR 2016

«Auch die Kirche sollte
vermehrt zu Freiheit

und Eigenverantwortung

ermutigen.»

Martin Rhonheimer

sert und den Wohlstand aller anhebt. Auf dem Evangelium griin-
dende Kritik von «Reichtum» muss auf einer ganz anderen Ebene
liegen —nicht der Ebene des «Systems», sondern der individualethi-
schen Ebene des Verhaltens innerhalb des Systems —; sie sollte also
Kritik an jeder Form von Korruption oder dem Versuch von Unter-
nehmern sein, durch Einflussnahme auf die Politik Subventionen
oder gesetzliche Privilegien zu erhalten, die den freien Markt ver-
zerren und andere Akteure im Markt benachteiligen. Wird hinge-
gen christliche Reichtumskritik zur Kritik am Kapitalismus und an
der freien Marktwirtschaft als «System», verfehlt sie ihr Ziel und
schadet insbesondere den Armsten in dieser Welt.

Die Ungleichheit zwischen Reichsten und Armsten ist heute
hierzulande sicher kleiner als vor zweihundert Jahren. Die Arms-
ten haben heute in den entwickelten Landern einen Lebensstan-
dard, den damals nicht einmal die Reichsten geniessen konnten.
Die meisten Giiter, die heute massenweise genutzt werden, exis-
tierten damals noch gar nicht. Und wie Ludwig von Mises treffend
bemerkte, ist der Luxuskonsum von gestern der Massenkonsum
von heute (und ebenso wird, sofern es kapitalistisch weitergeht,
der Luxuskonsum von heute — etwa ein Tesla-Elektroauto — der
Massenkonsum von morgen sein).

Weil aber Menschen die Eigenart haben, sich stindig mit an-
deren zu vergleichen, konnen die real existierenden Unterschiede
Neid verursachen. Dieser erzeugt aber keine giiltigen Argumente
gegen den Kapitalismus, sondern offenbart lediglich menschliche
Schwiche und oft auch intellektuelle Trigheit. Nur weil es eini-
gen besser geht, geht es deshalb niemandem schlechter, selbst
wenn die Besserstellung gianzlich unverdient ist. Gemiss klassi-
scher Ethik ist es fiir den weniger gut Gestellten ein Laster, also
moralisch entwiirdigend, deswegen unzufrieden zu sein oder gar

44

Trauer zu empfinden. Wer in Politik und Kirche Neidgefiihle mit
dem Hinweis auf die angebliche Ungerechtigkeit solcher Un-
gleichheit bedient und fordert, handelt also unverantwortlich.
Was hier vielmehr nottut, ist Aufklirung dariiber, dass diese Art
von Ungleichheit in Wahrheit Motor des Fortschritts und Ursache
des hoheren Wohlstands kiinftiger Generationen sei.

Dennoch ist es landldufige Meinung, die Tendenz von Kapita-
lismus und freiem Markt miisse durch «sozialen Ausgleich», sprich:
den Sozial- und Wohlfahrtsstaat, kompensiert werden. Doch
scheint eher das Gegenteil wahr zu sein, wie immer mehr rechnen
konnende Biirger zu verstehen beginnen: Der moderne Sozialstaat
und seine hohen Staats- und Steuerquoten sind eines der grossten
Hindernisse fiir die wohlstandsschaffende Dynamik des Kapitalis-
mus, da er unternehmerisch Initiative behindert, ja davon ab-
schreckt. Und zwecks Umverteilung leitet er enorme gesellschaftli-
che Ressourcen iiber Biirokratien, die oft nicht nur hochgradig inef-
fizient sind, sondern Kapital vernichten, weil die Verteilungsma-
schinerie selbst riesige Summen kostet. Der moderne Sozial- und
Betreuungsstaat hat uns eine 6ffentliche Verschuldung beschert,
die nur noch dadurch tragbar ist, dass durch niedrige Zinsen die
Sparer enteignet und die Funktionsfihigkeit der Pensionskassen
untergraben wird und man die Last der Schuldentilgung auf die
kommenden Generationen abwilzt. Ist das sozial?

Wenn von «sozialer Gerechtigkeit» gesprochen wird, sind wir
leider heute gewohnt, sogleich an den Staat bzw. den Sozialstaat
und Umverteilung zu denken. Doch «soziale Verantwortung» —
und deshalb auch «soziale Gerechtigkeit» — ist eine Eigenschaft
des Handelns von Individuen, keinesfalls notwendigerweise eine
«Staatsaufgabe», und sie sind nicht Eigenschaften politisch aus-
gedachter Verteilungsmuster. «Soziale Verantwortung» ist Ver-
antwortung nicht fiir ein diffus formuliertes «Gemeinwohl», des-



SCHWEIZER MONAT 1032 DEZEMBER 2015/JANUAR 2016 POLITIK & WIRTSCHAFT

sen genauen Inhalt und dessen prizise Strukturierung niemand
genau kennen kann, sondern Verantwortung fiir andere — fiir Mit-
menschen — in iiberschaubaren Verhiltnissen und konkreten Be-
ziehungen. Natiirlich gibt es Menschen, die aus irgendwelchen
Griinden — oft unverschuldet — unfihig sind, unternehmerisch
und selbstverantwortlich zu handeln. Fiir sie braucht es ein sozia-
les Netz, moglichst vor Ort und immer darauf gerichtet, wenn
moglich Hilfe zur Selbsthilfe zu sein. Der etatistische Sozialstaat,
das darf nicht vergessen werden, verhindert aber unternehmeri-
sche und karitative Initiativen zugunsten der Bediirftigsten oft
gerade dadurch, dass sein Betreuungseifer falsche Anreize setzt
und zivilgesellschaftliche Solidaritdt mit Notleidenden abwiirgt,
indem er den Biirgern die fiir entsprechende Initiativen bendtig-
ten materiellen Ressourcen durch hohe Besteuerung aus der Ta-
sche zieht.

Die Kritik des heutigen Sozial- und Wohlfahrtsstaates, der
sich nur mit Hilfe des inflationdren Missbrauchs des staatlichen
Geldmonopols noch iiber Wasser halten ldsst, hat nichts mit einer
asozialen Haltung zu tun. Wer die individuelle Freiheit und Ver-
antwortung verteidigt, ist deshalb nicht ein Mensch, dem die Not
seiner Mitmenschen und die immer noch grassierende Armut in
weiten Teilen der Welt gleichgiiltig sind. Im Gegenteil. Er setzt
sich dafiir ein, dass sie ebenfalls in Wiirde — frei und nicht bevor-
mundet — leben und ihre selbstgesetzten Zwecke verfolgen kon-
nen. Die Segnungen des umverteilenden Sozialstaates hingegen
wirken wie siisses Gift. Sie machen Menschen vom Staat abhdn-
gig, machen die Familie als grundlegende Reproduktionsgemein-
schaft weitgehend funktionslos, entsolidarisieren die Gesell-
schaft, machen uns auch wirtschaftlich &rmer und berauben uns
der Ressourcen, die notig wiren, damit freie Initiative, ja die oft
beschworene Zivilgesellschaft, auch fiir die Zukunft tragende Lo-
sungen fiir Fragen der sogenannten «sozialen Gerechtigkeit» fin-
den konnte.

Auch die Kirche, so glaube ich, sollte vermehrt zu Freiheit und
Eigenverantwortung ermutigen, anstatt itber Ungleichheit zu kla-
gen und mehr Umverteilung zu fordern und fiir wirtschaftlich rui-
nose Strukturerhaltung zu plidieren. Gerade unter den Armsten
in unterentwickelten Landern sollte die Moglichkeit zu nachhalti-
gem kapitalistisch-unternehmerischem Tun gefordert werden:
durch Rechtssicherheit, Eigentumsschutz und Abbau korrupter
Staatlicher Biirokratien.

Es gibt Alternativen zum umverteilenden und schuldenfinan-
zierten Sozialstaat, der uns und vor allem die kommenden Gene-
rationen drmer macht, auch wenn er den ersten von ihm profitie-
renden Generationen den Anschein von Absicherung und Sicher-
heit verleiht. Es gab solche Alternativen bereits in der Vergangen-
heit, Millionen von Arbeitern waren etwa in England durch die
Wweit verbreiteten friendly societies gegen Krankheit oder Arbeits-
losigkeit privat versichert. In den USA waren es die fraternal so-
cieties. Doch diese durch den freien Markt spontan geschaffenen

Strukturen sozialer Sicherung und Solidaritdt wurden durch den
aufkommenden Etatismus der sozialen Absicherung und durch
die gesetzlich erzwungene Professionalisierung — sprich: Kartel-
lierung — der Sozialarbeit zerstort oder iiberfliissig gemacht.

In seinem iiberaus lesenswerten Buch «Beyond the Welfare
State» (2001) hat der in Schweden lebende und lehrende, aus Chile
stammende Wirtschaftswissenschafter und Politiker Mauricio
Rojas — ein ehemaliger Marxist und Anhdnger Salvador Allendes —
liberale Alternativen zum umverteilenden Sozialstaat entwickelt.
Sie erweisen sich gerade deshalb als sozial, weil sie an Freiheit
und Eigenverantwortung appellieren, anstatt die Biirger in die Ab-
héngigkeit von staatlichen Biirokratien zu zwingen. Rojas plddiert
dafiir, dass wir uns daran gewohnen sollten, das «Soziale» nicht
mit dem, was der Staat mit Steuergeldern machen kann, zu identi-
fizieren. Wohlfahrtspflege der Zukunft sollte auf freier Wahl und
marktwirtschaftlichen Mechanismen beruhen, auf individuali-
sierte Bediirfnisse abgestimmt sein, an Eigenverantwortlichkeit
und unternehmerische Kreativitdt appellieren. Die traditionellen,
nationalen, zentralistischen, biirokratischen und auf Zwang be-
ruhenden Strukturen des Wohlfahrtsstaates sind — auch wegen
der zunehmenden internationalen Migration und Mobilitdt — ge-
maiss Rojas ein Anachronismus. Und sie sind nicht reformierbar,
weil ihre Weiterexistenz im Interesse des Staates selbst liegt, das
heisst im Interesse der Beamtenschaft, der Politiker, der Gewerk-
schaftsfunktiondre und natiirlich auch derjenigen, die die Macht
iiber das Geld- und Finanzsystem besitzen. Denn sie alle gewin-
nen an der inflationdren Kultur der 6ffentlichen Verschuldung,
allerdings auf Kosten der kleinen Sparer, das heisst der Mehrheit
der Bevolkerung. Diese wird dadurch — ganz gegen ihre Absichten
und zudem zum Nachteil der kommenden Generationen — dazu
verfiihrt, das Heil wiederum in neuen sozialstaatlichen Massnah-
men und Transferleistungen zu suchen. Der demokratische Mehr-
heitswille tragt damit — letztlich gegen die Interessen der Biirger -
das seine dazu bei, das System am Leben zu erhalten. Natiirlich
wagt kein Politiker die mogliche Nachhaltigkeit des gegenwarti-
gen Sozialstaates anzuzweifeln oder dieses sogar grundsétzlich in
Frage zu stellen. Denn das wire politischer Selbstmord.

Die wohlstandsschaffende Dynamik des Kapitalismus wurde
durch eine zunehmende Sozialdemokratisierung behindert und
gebremst. Die dadurch notig gewordenen Anpassungsinterventi-
onen fiihrten zu immer mehr Problemen und Ungleichgewichten.
Jetzt miissen wir, die heute Lebenden, und mehr noch die kom-
menden Generationen fiir hohe Staatsquoten, Biirokratisierung
und enorme Steuerbelastungen, eingefiihrt im Namen der «sozia-
len Gerechtigkeit», die Zeche bezahlen. Genau deshalb ist es wich-
tig, den Kapitalismus zu rehabilitieren: um Klarheit iiber die wah-
ren Zusammenhinge zu schaffen und damit, auf der Grundlage
von Freiheit und Selbstverantwortung, Marktwirtschaft und ein
biirokratisch moglichst unbehindertes Unternehmertum auch in
Zukunft Wohlstand fiir alle zu erzeugen vermogen. <

45



	Die Wirtschaftsform des Gebens

