
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 95 (2015)

Heft: 1032

Artikel: Die Wirtschaftsform des Gebens

Autor: Rohnheimer, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1032 DEZEMBER 2015 / JANUAR 2016 POLITIK & WIRTSCHAFT

Die Wirtschaftsform des Gebens
Christliche Sozialethiker haben es einst gewusst:
der Kapitalismus ist sozial.
Ein Einwurf aus katholisch-liberaler Sicht.

von Martin Rhonheimer

Das Wort «Kapitalismus» steht heute für Ungerechtigkeit,
Rücksichtslosigkeit und Ausbeutung. Insbesondere in

kirchlichen und sozial engagierten Kreisen wird dieser Wortgebrauch

gepflegt. Zu Recht?

Der Terminus stammt nicht von Karl Marx, der die kapitalistische

Produktionsweise zwar als Ausbeutungsmaschinerie
verunglimpfte, sie aber als notwendiges Übel auf dem Weg ins Paradies

auf Erden betrachtete. Das angebliche Unwort «Kapitalismus»
wurde vielmehr von Max Weber und Werner Sombart als

wirtschaftshistorischer Epochenbegriff geprägt - nicht im Sinne eines

Schimpfwortes, sondern als historisch-typisierende Kategorie.
Doch bereits grosse klassische Ökonomen wie Jean-Baptiste Say

und David Ricardo nannten die Unternehmer und Produzenten
bzw. ihre Kapitalgeber «Kapitalisten». Seit jeher gilt der Kapitalist
als kaltherziger «Ausbeuter». Doch der Begriff «Kapitalismus»
verdient eine vollumfängliche Rehabilitierung - gerade aus christlicher

und sozialer Perspektive. Warum der Kapitalismus ein

Erfolgsrezept und auch aus ethischer Sicht positiv zu beurteilen ist,

möchte ich im folgenden begründen.

Das Erfolgsrezept des Kapitalismus liegt kurz gesagt darin,
dass er eine Wirtschaftsform ist, in der privater Reichtum - er
kann sehr bescheiden oder sehr gross sein - nicht als Konsumgut,
sondern als Kapital verwendet wird. Zu «Kapital» wird Reichtum,
wenn er produktiv investiert wird. Dadurch wird neuer Reichtum

erzeugt, sei es unmittelbar in der Form eines grösseren Outputs
von Gütern oder in der Form technologischer Innovation, die
wiederum zu einem nachhaltigen Anstieg der Produktivität und der
Reallöhne und damit des allgemeinen Wohlstands führen. Kapital
sind auch die Produkte dieser Prozesse, sofern sie nicht konsumiert,

sondern weiter im Produktionsprozess verwendet werden.
Und schliesslich werden der immer höhere Ausbildungsstand und
das spezialisierte Know-how im Besitz einzelner Personen zu

Humankapital, wodurch auch die Unterscheidung zwischen Kapital
nnd Arbeit zunehmend schwindet.

So überraschend es zunächst erscheinen mag: Kapitalismus
!st letztlich die «Wirtschaftsform des Gebens». Wie George Gilder
m seinem Buch «Wealth and Poverty» (1981/2012) überzeugend

Martin Rhonheimer
ist Professor für Ethik und politische Philosophie an der Päpstlichen
Hochschule Santa Croce in Rom sowie Mitbegründer und Präsident
des sich im Aufbau befindenden Austrian Institute of Economics
and Social Philosophy in Wien, wo er gegenwärtig lebt.

darlegt, besteht der erste Akt des Kapitalisten nicht im Nehmen,

sondern im Geben - er gibt auf eigenes Risiko, ohne dafür
zunächst eine Gegenleistung zu erhalten. Unmittelbare Nutzniesser
seines Gebens sind diejenigen, die durch das produktive Investieren

von Reichtum Arbeit und Lohn erhalten - und zwar sofort.

Kapitalismus schafft zuallererst einmal neuen Reichtum in der

Form von Arbeit und Löhnen - und damit Kaufkraft und Nachfrage,

die neue Investitionen lohnend machen.

Die entlohnten Arbeiter sind also die ersten und unmittelbaren

Nutzniesser des Kapitalismus. Löhne sind vorgezogene
Anteile am zukünftigen Unternehmensgewinn, deren Ausbezahlung
nur dank unternehmerischer Leistung und Risikobereitschaft
möglich ist. Der Unternehmer und Kapitalist erhält seinen Anteil

- wenn überhaupt - erst viel später. Deshalb ist es auch nur
gerecht, dass er, falls ihm nachhaltiger Erfolg beschieden ist, mehr
erhält als die von ihm entlohnten Arbeiter. Wäre das nicht der

Fall, würde der entscheidende Antrieb wegfallen, sich überhaupt
in dieser Weise zu betätigen. Allerdings wird sich der Kapitalist
den grössten Teil des Unternehmensgewinnes nicht als Lohn
ausbezahlen, sondern reinvestieren oder als Reserve für schlechte

Zeiten zurückbehalten - was wiederum den jetzt und zukünftig
von ihm Beschäftigten zugutekommt.

Gemäss der Logik des kapitalistischen Wirtschaftssystems
kann nur reicher werden, wer auch andere reicher macht. Im
Gegensatz zum Kapitalismus ist der Sozialismus die Wirtschaftsform
des Nehmens. Im Sozialismus wird verteilt, was anderen zuvor

weggenommen wurde, theoretisch so lange, bis alle - ausser die

privilegierte Schicht der Verteiler und Planer - gleich arm sind.

Das gilt in mehr oder minder gleichem Masse für alle Spielarten
des wirtschaftlichen Etatismus, angefangen vom Merkantilismus

vergangener Zeiten bis hin - wenn auch subtiler und weniger be-

41



«Der Begriff «Kapitalismus» |
verdient eine Rehabilitierung
gerade aus christlicher
und sozialer Perspektive.» J
Martin Rhonheimer

Martin Rhonheimer, Bild: zvg.

42



SCHWEIZER MONAT 1032 DEZEMBER 2015/JANUAR 2016 POLITIK & WIRTSCHAFT

merkt - zum interventionistischen und umverteilenden Sozialstaat

der Gegenwart.
Der Kapitalismus ist von der Idee her die effizienteste, ja die

einzige Wirtschaftsordnung, durch die alle Menschen und nicht

nur eine kleine Gruppe von Funktionären zu Wohlstand gelangen
können. Einige werden dabei sehr reich. Aber reich können sie

eben nur werden, weil sie Erfolg hatten - die Rentabilität ihres

Geschäftsmodells ist dessen Ursache und der Gewinn sein

Gradmesser -, und Erfolg setzt voraus, dass sie zuvor auch andere
reicher gemacht und den allgemeinen Wohlstand angehoben haben.

Deshalb ist die dadurch entstandene materielle Ungleichheit auch

kein moralisches Problem. Ein sowohl moralisches wie auch
ökonomisches Problem wäre in entwickelten Gesellschaften materielle

Ungleichheit nur dann, wenn sie auf einem permanenten
Ausschluss unterster sozialer Schichten von Bildung und damit
dem Erwerb von jenem Humankapital beruhte, das ihnen ermöglicht,

sich auf einem angemessenen Niveau in den Arbeitsmarkt

zu integrieren.
Der Kapitalismus gründet auf dem Schutz des Privateigentums

- insbesondere des Privateigentums an den Produktionsmitteln.

Privateigentum ist nicht ein Problem, sondern die Lösung
eines Problems: des Problems der Knappheit der Güter dieser Welt,
des Problems der Massenarmut und des Problems der Beschränkung

von Wohlstand auf eine kleine privilegierte Minderheit, zu
der man nicht durch Leistung, sondern allein durch Abstammung
gehört. Seinen Erfolg verdankt der Kapitalismus der Respektierung

der Tatsache, dass Menschen freie und selbstverantwortliche

Individuen sind, die ihren eigenen Präferenzen folgen. Kreativität

und Innovation können nicht von oben verordnet, geplant
oder gesteuert werden, sondern haben ihren Ursprung vielmehr
im unternehmerischen Handeln des einzelnen. Die kapitalistische
Marktwirtschaft entspricht genau diesem Grundzug der menschlichen

Natur.

Die erste grosse Sozialenzyklika der katholischen Kirche, die

Enzyklika «Rerum novarum» (1891) von Leo XIII., wusste um diese

Zusammenhänge. Sie beinhaltet eine noch heute lesenswerte

Verteidigung des Privateigentums und eine Verurteilung des Sozialismus.

Sie zeigt auf, dass gerade die Verteidigung des Privateigentums

eine tiefe Verwurzelung in der christlichen Tradition bis hin
zu den Kirchenvätern besitzt, dass Marktwirtschaft und freies

Unternehmertum wesentliche Bestandteile der kirchlichen
Soziallehre sind. Woher kommt also die Vorstellung eines «wilden»,

ungezügelten Laisser-faire-Kapitalismus des 19. Jahrhunderts,
der schliesslich in die Katastrophe geführt habe? Sie stammt

ursprünglich von den sogenannten Kathedersozialisten des 19.

Jahrhunderts, wurde von Bismarck in seinem Kampf gegen das angeblich

schädliche «Manchestertum» gefördert und ist seither zu
einer von Kritikern der freien Marktwirtschaft gehätschelten
Legende geworden. Sie liegt, dies sei hier ebenfalls erwähnt, der
später publizierten päpstlichen Enzyklika «Quadragesimo anno»

(1931) von Pius XI. zugrunde und wurde auch von den Neoliberalen

der ersten Stunde - etwa Walter Eucken, Alexander Rüstow,

Wilhelm Röpke - verbreitet.
Der bekannte katholische Sozialethiker Johannes Messner, ein

notorischer Kapitalismuskritiker, schrieb indes ehrlicherweise in
der achten Auflage von 1964 seines Buches «Die soziale Frage» über

das kapitalistische England: «Von 1800 bis 1913 hat sich dort die

Bevölkerung verfünffacht, das Gesamteinkommen verzehnfacht,
die Preise sind auf die Hälfte gesunken, das durchschnittliche
Realeinkommen des einzelnen hat sich vervierfacht; dabei ist die Dauer

der Arbeit für den einzelnen fast auf die Hälfte gesunken, dazu

ausserdem die Kinderarbeit völlig ausgeschaltet und die Frauenarbeit

sehr eingeschränkt worden.» Für Deutschland, so Messner, gelte

Ähnliches, ja mehr noch: im 19. Jahrhundert sei in Deutschland die

Bevölkerung um 44 Millionen angestiegen, dennoch hätten sich die

Reallöhne mindestens verdoppelt und die Arbeitszeit um ein Drittel

verringert. Dies ist in der Geschichte der Menschheit absolut

beispiellos. Die Segnungen von Industrialisierung und technologischem

Fortschritt, das stetige Anwachsen des Massenwohlstandes

und die Verbesserung der Arbeitsbedingungen sind das Werk des

Kapitalismus und der durch ihn bewirkten technologischen
Innovation, der dadurch verursachten Produktivitätssteigerung des

einzelnen Arbeiters und in der Folge höherer Reallöhne und besserer

Arbeitsbedingungen - und nicht Folge von Gesetzen oder von
gewerkschaftlichem Aktivismus. Henry Ford konnte in seinen Fabriken

bereits vor dem Ersten Weltkrieg den Achtstundentag einführen

- Jahrzehnte bevor solches in den USA gesetzlich vorgeschrieben

wurde.

Meine These ist, dass aus christlicher Sicht nicht nur nichts
Schlimmes am Kapitalismus ist, sondern dass bei näherem Hinsehen

der Kapitalismus gerade eine Wirtschaftsordnung ist, in der

die Ideale christlicher Ethik und Soziallehre, die auf dem Bild des

Menschen als freies und selbstverantwortliches Individuum gründen,

am ehesten verwirklicht werden können - ganz besonders

die Pflicht zur gemeinwohlfördernden Verwendung privaten
Reichtums. Denn der Kapitalist - sei er nun selbst Unternehmer
oder «nur» Investor, was aber auch eine unternehmerische Tätigkeit

ist - ermöglicht mit seinem persönlichen Besitz die
wirtschaftliche Besserstellung seiner Mitmenschen. Das heisst: er

führt den grössten Teil seines persönlichen Reichtums einer sozialen

nützlichen Verwendung zu, er generiert also «Gemeinwohl».

Natürlich ist damit nicht gemeint, Kapitalisten seien deshalb

schon «gute Menschen». Sie können gute oder schlechte
Menschen sein, im Rahmen ihrer unternehmerischen Freiheit immer
noch gerecht oder ungerecht handeln, mitfühlend oder hartherzig

sein. Aber insofern sie der Logik von Kapitalismus und
Marktwirtschaft gemäss zu handeln verpflichtet sind, handeln sie, ganz

unabhängig von ihren Absichten und moralischen Qualitäten, in

einer Weise, die zumindest langfristig und aufs Ganze gesehen -
also «gemeinwohlbezogen» - die Lage ihrer Mitmenschen verbes-

43



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1032 DEZEMBER 2015/JANUAR 2016

«Auch die Kirche sollte
vermehrt zu Freiheit
und Eigenverantwortung
ermutigen.»
Martin Rhonheimer

sert und den Wohlstand aller anhebt. Auf dem Evangelium
gründende Kritik von «Reichtum» muss auf einer ganz anderen Ebene

liegen - nicht der Ebene des «Systems», sondern der individualethi-
schen Ebene des Verhaltens innerhalb des Systems sie sollte also

Kritik an jeder Form von Korruption oder dem Versuch von
Unternehmern sein, durch Einflussnahme auf die Politik Subventionen
oder gesetzliche Privilegien zu erhalten, die den freien Markt
verzerren und andere Akteure im Markt benachteiligen. Wird hingegen

christliche Reichtumskritik zur Kritik am Kapitalismus und an

der freien Marktwirtschaft als «System», verfehlt sie ihr Ziel und
schadet insbesondere den Ärmsten in dieser Welt.

Die Ungleichheit zwischen Reichsten und Ärmsten ist heute

hierzulande sicher kleiner als vor zweihundert Jahren. Die Ärmsten

haben heute in den entwickelten Ländern einen Lebensstandard,

den damals nicht einmal die Reichsten geniessen konnten.
Die meisten Güter, die heute massenweise genutzt werden,
existierten damals noch gar nicht. Und wie Ludwig von Mises treffend
bemerkte, ist der Luxuskonsum von gestern der Massenkonsum

von heute (und ebenso wird, sofern es kapitalistisch weitergeht,
der Luxuskonsum von heute - etwa ein Tesla-Elektroauto - der
Massenkonsum von morgen sein).

Weil aber Menschen die Eigenart haben, sich ständig mit
anderen zu vergleichen, können die real existierenden Unterschiede
Neid verursachen. Dieser erzeugt aber keine gültigen Argumente
gegen den Kapitalismus, sondern offenbart lediglich menschliche
Schwäche und oft auch intellektuelle Trägheit. Nur weil es einigen

besser geht, geht es deshalb niemandem schlechter, selbst

wenn die Besserstellung gänzlich unverdient ist. Gemäss klassischer

Ethik ist es für den weniger gut Gestellten ein Laster, also

moralisch entwürdigend, deswegen unzufrieden zu sein oder gar

Trauer zu empfinden. Wer in Politik und Kirche Neidgefühle mit
dem Hinweis auf die angebliche Ungerechtigkeit solcher
Ungleichheit bedient und fördert, handelt also unverantwortlich.
Was hier vielmehr nottut, ist Aufklärung darüber, dass diese Art
von Ungleichheit in Wahrheit Motor des Fortschritts und Ursache

des höheren Wohlstands künftiger Generationen sei.

Dennoch ist es landläufige Meinung, die Tendenz von Kapitalismus

und freiem Markt müsse durch «sozialen Ausgleich», sprich:
den Sozial- und Wohlfahrtsstaat, kompensiert werden. Doch

scheint eher das Gegenteil wahr zu sein, wie immer mehr rechnen

könnende Bürger zu verstehen beginnen: Der moderne Sozialstaat

und seine hohen Staats- und Steuerquoten sind eines der grössten
Hindernisse für die wohlstandsschaffende Dynamik des Kapitalismus,

da er unternehmerisch Initiative behindert, ja davon
abschreckt. Und zwecks Umverteilung leitet er enorme gesellschaftliche

Ressourcen über Bürokratien, die oft nicht nur hochgradig
ineffizient sind, sondern Kapital vernichten, weil die Verteilungsmaschinerie

selbst riesige Summen kostet. Der moderne Sozial- und

Betreuungsstaat hat uns eine öffentliche Verschuldung beschert,

die nur noch dadurch tragbar ist, dass durch niedrige Zinsen die

Sparer enteignet und die Funktionsfähigkeit der Pensionskassen

untergraben wird und man die Last der Schuldentilgung auf die

kommenden Generationen abwälzt. Ist das sozial?

Wenn von «sozialer Gerechtigkeit» gesprochen wird, sind wir
leider heute gewohnt, sogleich an den Staat bzw. den Sozialstaat

und Umverteilung zu denken. Doch «soziale Verantwortung» -
und deshalb auch «soziale Gerechtigkeit» - ist eine Eigenschaft
des Handelns von Individuen, keinesfalls notwendigerweise eine

«Staatsaufgabe», und sie sind nicht Eigenschaften politisch
ausgedachter Verteilungsmuster. «Soziale Verantwortung» ist
Verantwortung nicht für ein diffus formuliertes «Gemeinwohl», des-

44



SCHWEIZER MONAT 1032 DEZEMBER 2015/JANUAR 2016 POLITIK & WIRTSCHAFT

sen genauen Inhalt und dessen präzise Strukturierung niemand

genau kennen kann, sondern Verantwortung für andere - für
Mitmenschen - in überschaubaren Verhältnissen und konkreten
Beziehungen. Natürlich gibt es Menschen, die aus irgendwelchen
Gründen - oft unverschuldet - unfähig sind, unternehmerisch
und selbstverantwortlich zu handeln. Für sie braucht es ein soziales

Netz, möglichst vor Ort und immer darauf gerichtet, wenn
möglich Hilfe zur Selbsthilfe zu sein. Der etatistische Sozialstaat,
das darf nicht vergessen werden, verhindert aber unternehmerische

und karitative Initiativen zugunsten der Bedürftigsten oft
gerade dadurch, dass sein Betreuungseifer falsche Anreize setzt
und zivilgesellschaftliche Solidarität mit Notleidenden abwürgt,
indem er den Bürgern die für entsprechende Initiativen benötigten

materiellen Ressourcen durch hohe Besteuerung aus der
Tasche zieht.

Die Kritik des heutigen Sozial- und Wohlfahrtsstaates, der

sich nur mit Hilfe des inflationären Missbrauchs des staatlichen

Geldmonopols noch über Wasser halten lässt, hat nichts mit einer

asozialen Haltung zu tun. Wer die individuelle Freiheit und

Verantwortung verteidigt, ist deshalb nicht ein Mensch, dem die Not
seiner Mitmenschen und die immer noch grassierende Armut in
weiten Teilen der Welt gleichgültig sind. Im Gegenteil. Er setzt
sich dafür ein, dass sie ebenfalls in Würde - frei und nicht
bevormundet - leben und ihre selbstgesetzten Zwecke verfolgen können.

Die Segnungen des umverteilenden Sozialstaates hingegen
wirken wie süsses Gift. Sie machen Menschen vom Staat abhängig,

machen die Familie als grundlegende Reproduktionsgemeinschaft

weitgehend funktionslos, entsolidarisieren die Gesellschaft,

machen uns auch wirtschaftlich ärmer und berauben uns

der Ressourcen, die nötig wären, damit freie Initiative, ja die oft
beschworene Zivilgesellschaft, auch für die Zukunft tragende

Lösungen für Fragen der sogenannten «sozialen Gerechtigkeit»
finden könnte.

Auch die Kirche, so glaube ich, sollte vermehrt zu Freiheit und

Eigenverantwortung ermutigen, anstatt über Ungleichheit zu klagen

und mehr Umverteilung zu fordern und für wirtschaftlich
ruinöse Strukturerhaltung zu plädieren. Gerade unter den Ärmsten
in unterentwickelten Ländern sollte die Möglichkeit zu nachhaltigem

kapitalistisch-unternehmerischem Tun gefördert werden:
durch Rechtssicherheit, Eigentumsschutz und Abbau korrupter
staatlicher Bürokratien.

Es gibt Alternativen zum umverteilenden und schuldenfinanzierten

Sozialstaat, der uns und vor allem die kommenden
Generationen ärmer macht, auch wenn er den ersten von ihm profitierenden

Generationen den Anschein von Absicherung und Sicherheit

verleiht. Es gab solche Alternativen bereits in der Vergangenheit,

Millionen von Arbeitern waren etwa in England durch die

weit verbreiteten friendly societies gegen Krankheit oder
Arbeitslosigkeit privat versichert. In den USA waren es die fraternal
societies. Doch diese durch den freien Markt spontan geschaffenen

Strukturen sozialer Sicherung und Solidarität wurden durch den

aufkommenden Etatismus der sozialen Absicherung und durch
die gesetzlich erzwungene Professionalisierung - sprich:
Kartellierung - der Sozialarbeit zerstört oder überflüssig gemacht.

In seinem überaus lesenswerten Buch «Beyond the Welfare
State» (2001) hat der in Schweden lebende und lehrende, aus Chile

stammende Wirtschaftswissenschafter und Politiker Mauricio

Rojas - ein ehemaliger Marxist und Anhänger Salvador Allendes -
liberale Alternativen zum umverteilenden Sozialstaat entwickelt.
Sie erweisen sich gerade deshalb als sozial, weil sie an Freiheit
und Eigenverantwortung appellieren, anstatt die Bürger in die

Abhängigkeit von staatlichen Bürokratien zu zwingen. Rojas plädiert
dafür, dass wir uns daran gewöhnen sollten, das «Soziale» nicht
mit dem, was der Staat mit Steuergeldern machen kann, zu
identifizieren. Wohlfahrtspflege der Zukunft sollte auf freier Wahl und

marktwirtschaftlichen Mechanismen beruhen, auf individualisierte

Bedürfnisse abgestimmt sein, an Eigenverantwortlichkeit
und unternehmerische Kreativität appellieren. Die traditionellen,
nationalen, zentralistischen, bürokratischen und auf Zwang
beruhenden Strukturen des Wohlfahrtsstaates sind - auch wegen
der zunehmenden internationalen Migration und Mobilität -
gemäss Rojas ein Anachronismus. Und sie sind nicht reformierbar,
weil ihre Weiterexistenz im Interesse des Staates selbst liegt, das

heisst im Interesse der Beamtenschaft, der Politiker, der
Gewerkschaftsfunktionäre und natürlich auch derjenigen, die die Macht

über das Geld- und Finanzsystem besitzen. Denn sie alle gewinnen

an der inflationären Kultur der öffentlichen Verschuldung,
allerdings auf Kosten der kleinen Sparer, das heisst der Mehrheit
der Bevölkerung. Diese wird dadurch - ganz gegen ihre Absichten
und zudem zum Nachteil der kommenden Generationen - dazu

verführt, das Heil wiederum in neuen sozialstaatlichen Massnahmen

und Transferleistungen zu suchen. Der demokratische
Mehrheitswille trägt damit - letztlich gegen die Interessen der Bürger -
das seine dazu bei, das System am Leben zu erhalten. Natürlich

wagt kein Politiker die mögliche Nachhaltigkeit des gegenwärtigen

Sozialstaates anzuzweifeln oder dieses sogar grundsätzlich in

Frage zu stellen. Denn das wäre politischer Selbstmord.

Die wohlstandsschaffende Dynamik des Kapitalismus wurde
durch eine zunehmende Sozialdemokratisierung behindert und

gebremst. Die dadurch nötig gewordenen Anpassungsinterventionen

führten zu immer mehr Problemen und Ungleichgewichten.
Jetzt müssen wir, die heute Lebenden, und mehr noch die
kommenden Generationen für hohe Staatsquoten, Bürokratisierung
und enorme Steuerbelastungen, eingeführt im Namen der «sozialen

Gerechtigkeit», die Zeche bezahlen. Genau deshalb ist es wichtig,

den Kapitalismus zu rehabilitieren: um Klarheit über die wahren

Zusammenhänge zu schaffen und damit, auf der Grundlage

von Freiheit und Selbstverantwortung, Marktwirtschaft und ein

bürokratisch möglichst unbehindertes Unternehmertum auch in

Zukunft Wohlstand für alle zu erzeugen vermögen. <

45


	Die Wirtschaftsform des Gebens

