
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 95 (2015)

Heft: 1031

Artikel: Zur Identität der Identität

Autor: Muschg, Adolg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


w

,uêfâ

40

SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015 KULTUR

Wer nicht weiss, was ihn im Innersten zusammenhält, kann von
mannigfachen Angeboten Gebrauch machen, die ihm die Selbstdefi
nition scheinbar abnehmen. Was aber, wenn sich kein einzelner,
sondern ein ganzer Staat nach mehr Identität sehnt? Der letzte
Grossschriftsteller der Schweiz über die Schlüsselfragen hinter den

drängendsten zeitgenössischen Diskussionen und Problemen:

Wer bin ich? Wer sind wir?

von AdolfMuschg

Adolf Muschg, photographiert von Sébastien Agnetti.



KULTUR SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015

ie Fernsehgeneration wird sich noch an Robert

Lembkes Ratespiel erinnern: «Wer bin ich?» Da

musste der Gast pantomimisch einen Schlüssel zu seiner

Identität liefern - das hiess damals noch: zu

seinem Beruf. Hätte er oder sie ein imaginäres Objekt
betüpfelt, so hätte man auf Ladenkasse oder Kosmetik

getippt. Heute würde die Geste nur noch die digitalisierte

Grundlage für nahezu alle Tätigkeiten anzeigen;

die Verbindung mit einer Parallelwelt, die zur
massgeblichen geworden ist. Der Rechner ersetzt
viele Requisiten des privaten Raums und macht seine

Wände durchsichtig; er erlaubt eine fast beliebige

Dezentralisierung der verbliebenen Arbeitsprozesse und

erspart ihren Teilnehmern die Bewegung, die sie dann

in Trainingseinheiten nachholen. Zeitunterschiede
kümmern ihn nicht, er ist so sehr der Passepartout der Globalisierung, dass er als ihr Urheber

imponiert. Wer nicht online ist, bleibt zurück - in einer andern Welt, die gestern noch als die

reale galt.
Denn fast alle Merkmale, die etwas wie Identität begründen, waren an Ort und Zeit gebunden,

an lokale, soziale, kulturelle Zugehörigkeiten, während dem «User» heute ein unbeschränktes

Identifikationsangebot zur Verfügung steht; er kann, wenn er will, gar eine neue Identität
wählen. Wir bewegen uns im virtuellen Raum wie Doppelgänger unserer selbst, während wir auf
die S-Bahn warten, bei einem Call Center in Mumbai eine Reise zum Nordkap buchen und den

Kurs einer Aktie abrufen. Aber auch das Multitasking hat Re¬

realen Mitmenschen zeigt er sich als Narziss, der, wie die Schneewittchen-Königin, ununterbrochen

das Spiegelchen in der Hand befragen muss, ob er noch gefragt sei - und dafür tüpfelt sein

Finger so unermüdlich, wie arme Frauen früher spinnen und weben mussten.

Identität durch Reduktion?

Allerdings: solange der Mensch an einen Körper gebunden ist, hungert und dürstet, liebt,
leidet und stirbt, verschwinden die traditionellen Identitäten nicht ganz. Keine Schwarmintelli-

genz ersetzt die Horde, die seit Millionen Jahren die Heimat für unsere Gefühle lieferte, den

Bezugsrahmen für unser Verhalten, die Quittung für Erfolg und Misslingen, das Mass für Wert
und Selbstwert. In den Worten des Klassikers: «Willst du dich selber erkennen, so sieh, wie die

andern es treiben! Willst du die andern verstehn, blick in dein eigenes Herz» (Schiller). In
diesem Austausch bildet sich prozesshaft, was wir unsere «Identität» nennen; er entscheidet über

ihre Tragbarkeit für die andern, ihre Tragfähigkeit für uns selbst.

Und da scheint mit dem technologischen Sprung der Kommunikation eine deutliche Reduktion

der austauschbaren Inhalte und Formen zusammenzugehen. Lesen wir einen handgeschriebenen

Brief um 1800, so ist seine elaborate Sprache mit derjenigen einer SMS nicht einmal entfernt zu

vergleichen - wobei Lesen und Schreiben damals gewiss die Sache einer Minderheit war. Immerhin

standen auch Analphabeten im Bann einer Wort-Kultur - der Heiligen Schrift oder obrigkeitlicher

Erlasse, an denen sie sich orientierten und der sie eine spezifische Mund-Art entgegensetzten,
und beides definierte ihre Identität so ausreichend, dass sie gar kein Wort dafür brauchten. Wer

diese im Netz suchen muss - und das heisst: Partner, die sie «zeitnah» bestätigen und bekräftigen -,
findet friends and followers mit einem Mausklick - aber Nachhaltigkeit darf er nicht erwarten,
sonst melden sich die übersprungenen Grenzen von Raum und Zeit unerbittlich zurück.

Adolf Muschg
ist Schriftsteller und Träger des Schweizer Grand Prix
Literatur 2015. Soeben von ihm erschienen:
«Die japanische Tasche» (C.H. Beck). Adolf Muschg
lebt in Männedorf.

geln und fördert einen Typus mit Eigenschaften. Er muss sich

plakativ verhalten, sonst fällt er aus dem System oder
erscheint nicht mehr auf dem Radar. Die digitale Person weiss,

dass auch im Netz ein bestimmter Dress-Code verlangt wird;

42



SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015 KULTUR

Aber sogar die Flüchtigkeit dieser Kontakte ist eine Illusion. Denn verraten hat sich der

Teilnehmer allemal und im Netz hinterlassen, was man sein Profil nennt. Dafür gibt es Interessenten,

mit denen er nicht gewettet hat, die aber mit ihm zu rechnen wissen. Er hat sich
identifizierbar gemacht, als Kunde, erfassbar als Bekenner einer Meinung, Objekt eines Verdachts,

er bietet sich, wenn es ärger kommt, zur Erpressung an, oder zur Kontrolle durch Dienste aller
Art. Während er oder sie glaubte, nur von ihrer Freiheit Gebrauch zu machen - erinnert man
sich noch an die Piratenpartei? -, haben sie sich im Netz einer stärkeren Spinne gefangen und

besorgen ihr Geschäft, für das, wie man seit Orwells Grossem Bruder weiss, Mehrdeutigkeit
nicht in Betracht kommt. Die einzige Sprache, die er versteht und duldet, ist diejenige von Ja

oder Nein, Freund und Feind. Oder marktgerecht gesagt: von Plus und Minus, Profit und Verlust.

Like oder Nicht like.
Leider stimmt diese entdifferenzierte Sprache mit derjenigen, auf welche der Rechner

programmiert ist, so genau überein, dass sie nicht als Zumutung erscheint, sondern als Sachzwang

durchgeht. Je lockerer der User das Werkzeug beherrscht, desto zwangloser bedient es sich

seiner. Die Eigenschaft des Silikon-Kristalles, Null-Eins-Entscheidungen in MikroSekunden beliebig

hochzurechnen, schlägt auf den Habitus des Users durch und reduziert sein Bewusstsein für
das ausgeschlossene Dritte: was man nicht rechnen kann, damit muss man auch nicht rechnen.

Und da ersparter Aufwand als ökonomisch gilt, verspricht das Verfahren nur Vorteile. Einerseits

lässt es undurchsichtige Verhältnisse kalkulierbar erscheinen, anderseits kommt es einem

Bedürfnis entgegen, das so alt ist wie der Mensch: es identifiziert den andern als andern und
verschafft uns damit ein Lebensmittel, das uns so nötig ist wie Wasser und Brot: das Gefühl des

Eigenen - eben: der Identität.
Dass sie ein Produkt schrecklicher Vereinfachung ist, erkennt man an den Formen und

Folgen, die ein Fingerabdruck im Netz hinterlässt. Nirgends kommt unser Feindbedarf direkter

zum Ausdruck, wird das Unbehagen in der Kultur primitiver ausgepackt. Da wird nichts mehr

verdrängt, sondern derjenige, den man verdrängen will, wird beim Namen genannt und erhält
die Karikatur eines Gesichts. Es ist nicht die andere Meinung, mit der man streiten, es ist die

Existenz des andern, die man austreiben will, vorläufig virtuell, kosten-, aber nicht folgenlos.
Auch so verewigt man sich, denn die Spur ist unauslöschlich. Wer einmal das falsche Selfie ins

Netz gestellt oder mit einem unbedachten Wort einen Shitstorm losgetreten hat, liefert selbst

das Messer, mit dem er morgen oder in zehn Jahren erledigt werden kann. Wer ein Mail schreibt,

bleibt - länger als ein Buch. Um Kafka zu zitieren: «Einmal dem Fehlläuten der Nachtglocke

gefolgt, es ist niemals gutzumachen.» Du bleibst identifiziert.
Je flächendeckender das Netz, desto flacher die Welt, die es einfängt. Wir nutzen eine

Technologie, die immer mehr Leuten erlaubt, einander immer schneller immer weniger zu sagen.

Aber schrill muss das Signal schon sein, damit es auch wahrgenommen wird. Natürlich funktionieren

alle Systeme nur durch Reduktion von Komplexität: da schrumpft etwa die Person auf
das Format eines Passbildes. Im Normalfall dient dem Grenzbeamten der Blick in mein Gesicht

nur noch zur Kontrolle: sehe ich dem Foto hinreichend ähnlich, winkt er mich durch. Schwieriger

wird es, wenn - wie meiner Frau in London geschehen - alle Papiere gestohlen werden. Zur
Ausreise verhalf ihr ein Schein des Schweizer Konsulats; zur Einreise aber genügte er nicht. Sie

wurde zum Lehrstück verlorener Identität und war, als Komödie, nahe genug am bitteren Ernst:

Vorübergehend geriet meine Frau in die Quarantäne der Papierlosen. Immerhin wusste der

Beamte ganz genau, dass die Liste der Dokumente, die sie verloren gemeldet hatte, unvollständig

war. «Und Ihr internationaler Führerschein?», fragte er. Für einmal kam die Transparenz einer

Person ihrer Identifikation zugute. Aber es hängt an einem Faden, ob wir dann durch die Netze

der Zivilisation fallen oder gerade noch von ihnen aufgefangen werden.

Identität durch Aussenwahrnehmung?
Soll Identität überhaupt nur eine Sache der Aussenwahrnehmung sein? Davon gehen

Image-Doktoren ohne weiteres aus: ich werde gesehen, also bin ich. Und damit ich jemand bin,

43



«<Identität> ist gewissermassen
das als Gütezeichen auftrumpfende
Alibi für die eigene Erstarrung.»
Adolf Muschg

44



SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015 KULTUR

muss ich mich sehen lassen können. Das Image filtert aus der Bandbreite von Merkmalen jene

heraus, die sich einprägen und das Produkt empfehlen. Auch «Présence Suisse» versteht sich

als Branding einer Marke, die man auf kritisch gewordenen Märkten besser «positionieren»
will. Die Frage nach einer anderen Schweiz wird dadurch beantwortet, dass sie sich anders

präsentiert. Wo es um Macht und Rang geht, ist auch die Natur erfinderisch darin, ihre Geschöpfe

mit zweckdienlichen Attributen und Attitüden auszustatten, vom Prachtkleid bis zum
Imponiergehabe. Um eines selektiven Vorteils willen, beweist das Tier seine Identität auch tätlich
und schöpft sie ausreichend aus der Reaktion der andern. Es braucht sie nicht zu erforschen,

solange es sie live testen kann. Auch der Mensch, das einzige Tier, zu dem neben der Sprache
auch der Spiegel gehört, überprüft darin, ob Maske und Make-up sitzen, und mustert sich
probeweise mit dem Auge der andern. Eine Schauspielerin sagte mir: «Ich kann die Königin nicht
spielen; die andern müssen spielen, dass ich die Königin bin. Angenommen aber, ich spiele Jesus

Christus nicht mehr, sondern gebe mich für ihn aus, so betrachtet man mich als verrückt.» Nur:
hat es die Mehrzahl seiner Zeitgenossen mit ihm selbst nicht ebenso gehalten? Der Aussenseiter

gehört nicht nur zu den Karikaturen oder Opfern der Kultur, sondern auch zu ihren Begründern.

Und hier wird die Frage nach unserer Identität unbequem.

Vor kurzem waren wir «Charlie» - erinnern Sie sich? Wer war nicht alles Charlie, als das

Satiremagazin das Opfer eines Überfalls durch Terroristen - und notabene französische Staatsbürger

- wurde? Der Soziologe Emmanuel Todd hat die Empörung darüber unnachsichtig
analysiert: Da gehen säkularisierte Wohlstandsbürger als liberale Glaubensgemeinschaft auf die

Strasse und wollen nicht wissen, dass sie diese damit zur Exkommunikation Andersgläubiger

freigeben. Ich bin Charlie - wer nicht Charlie ist, hat zu verschwinden. Das ist - nur mit
umgekehrten Vorzeichen - auch die Botschaft des Jihad. Inzwischen hat ihre Logik auf die
überlebende Redaktion zurückgeschlagen: dem Satiremagazin bricht der Boden heraus - unter dem

Gewicht seines Millionenerfolgs.
Ja, «dulden heisst beleidigen», schrieb der alte Goethe, aber setzte ein Vorzeichen dazu:

«Toleranz sollte eigentlich nur eine vorübergehende Gesinnung sein; sie muss zur Anerkennung

führen.» Nämlich zur Anerkennung des Problems, und diejenigen, die sie verweigern,
sind nicht weniger problematisch als diejenigen, die es sichtbar machen. Identität ist eine

potentiell explosive Grösse. «Willst du die andern verstehn, blick in dein eigenes Herz.» Nur muss

man dann auch wissen wollen, wie leicht dieses Herz zur Mördergrube werden kann.

Kürzlich bekam ich es wieder einmal mit der unmöglichen Frage zu tun, wie die Konzentrationslager,

diese Nullpunkte der Zivilisation, möglich waren. Und die erträglichste Antwort
darauf war die am wenigsten bequeme. Sie kam von Schriftstellern, die erfahren hatten, wovon sie

reden: Jorge Semprün, Primo Levi, Marguerite Duras. Reden wir, sagen sie, nicht von Deutschen

und Juden, reden wir von Menschen - und von der Menschheit. Darum müssen wir auch Himmler

und Höss mit beklagen, die für Anstand hielten, was sie taten, sich als Opfer der Pflicht
sahen und als liebevolle Väter ihren Kindern das Wissen davon ersparen wollten. Der wahre

Schrecken des Bösen ist seine Banalität. Wäre es nichts als abscheulich, wir könnten uns in aller

Ruhe entrüsten. Aber da gilt, was Thomas Mann - Verfasser von «Bruder Hitler» - über seine

Deutschen gesagt hat: nicht ihr Böses habe sich gezeigt, sondern ihr Bestes sei es, das sich ins

Schlimmste verkehrt habe. Und sagen wir es offen: Solche Analysen kann ein Computer nicht
herstellen.

«Identität» - kaum ein Begriff wird im politischen Diskurs blinder gebraucht, und ich halte

für dringend geboten, ihn gegenüber seiner Praxis etwas sehender zu machen. Denn was als

Identität in Anspruch genommen wird, dient vor allem zum Ausschluss, zur Disqualifikation
von Menschen und Gruppen. Auf Identität wird gepocht, wenn man seine Grenzen nicht sehen,

nur befestigen will. Und in diesem Pochen steckt das Potential für den Gebrauch gröberer Waffen,

den man dann nicht mehr zu rechtfertigen braucht. «Identität» ist gewissermassen das als

Gütezeichen auftrumpfende Alibi für die eigene Erstarrung. Sie liefert das Zeug, aus dem

Uniformen gemacht werden - und Lager.

45



KULTUR SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015

Anzeige

Identität durch Evolution?
Wie natürlich ist sie also überhaupt, diese Identität? Fragen wir Darwin, so stellen wir fest:

Evolution beruht nicht auf dem Prinzip Identität, sonst fände gar keine statt. Ihr Träger ist
bekanntlich die Mutation, d.h. die Abweichung, der Fehldruck (der schon in meiner Briefmarkensammlung

mehr wert war als die korrekte Kopie). In der riesigen Mehrzahl der Fälle wird sie als

untauglicher Versuch kassiert; in nur einem Fall ist sie die bessere Antwort auf die Umwelt,
begründet einen Fitnessvorteil, wird zum genetischen Ausgangspunkt einer Entwicklung, bei der

die Norm von gestern auf der Strecke bleibt. Komplexere Organismen haben die geschlechtliche

Fortpflanzung entwickelt, mit der die beteiligten Individuen immer ein Risiko eingehen. Sie tun
es doch, nicht nur, weil so eine grössere Breite des genetischen Repertoires zu gewinnen ist,
sondern weil sich mit dem Sicheinlassen auf das andere Geschlecht ein einzigartiges
Hochgefühl verbunden ist. Das Anderssein des Andern ist der Zauber, dem wir vorübergehend exklusiv

verfallen; was wir Liebe nennen, schliesst immer auch «Fremdgehen» ein. Wir überschreiten
die Grenzen der Identität, weil zur Erhaltung des Lebens offenbar mehr gehört als Selbsterhaltung.

Schon der Stoffwechsel der Zelle verlangt das rechte Mass von Öffnung, neben dem rechten

Mass an Abgrenzung. Sie darf so wenig ersticken wie verfliessen. Ihre Antwort auf das

Problem ist die durchlässige Membran.

Aber auch die geschlossenen Systeme archaischer Stammesgesellschaften kennen zwei

Ausnahmen von der Regel reiner Selbst-Behauptung: Exogamie und Gastlichkeit. Die Heirat mit
einer/einem Nichtangehörigen der eigenen Gruppe verhindert biologische Inzucht und eröffnet

Spielräume der Bündnispolitik. Mit der Gastlichkeit sichert sich die Gruppe Informationen
aus dem Jenseits ihrer Grenzen. Der Gast weiss, was wir nicht wissen; er hat, was wir nicht
haben. Um es zu gewinnen, müssen wir uns gewinnend verhalten. Die Gastfreiheit ist eine Grundlage

der Zivilisation: sie setzt, in kontrolliertem Umfang, Reflexe der Abgrenzung ausser Kraft.
Gast - «hospes» - und Feind - «hostis» - haben nicht nur sprachlich dieselbe Wurzel. Der Gast

ist der Fremde, den wir nicht als Feind behandeln; dafür nehmen wir Unsicherheit in Kauf. Hier

liegt der Ursprung fast aller Freiheiten, die in einer freiheitlichen Verfassung stehen. Es sind, im

Kern, Freiheiten vom Staat, deren Gebrauch gerade er, der kollektive Träger der Identität,
garantieren soll, auch gegen seine eigene Raison.

Diese Freiheit ist, zwischen Menschen, die Freiheit des Andern. Individuell betrachtet, gipfelt

die Freiheit in meinem Recht, anders zu ticken und zu denken, und in meinem Anspruch,
die Wirklichkeit - mich eingeschlossen - von mehr als einer Seite zu betrachten. Denn auch

meine Entwicklung schreitet nur über die Aneignung des «Fremden» zur eigentlichen
«Bildung» fort. Beschränkt sich, was ich meine Identität nennt, auf das Bekannte, so verstehe ich

am Ende auch dieses nicht mehr; denn man steigt nie zweimal in denselben Fluss. So würde
Heimat zur leeren Behauptung - und in diesem Vakuum gedeihen Resignation oder Aggression.

WEITERBILDUNG IN ORGANISATIONS- UND PE RS O N AL E NT WI CK LU N G

Bilden Sie Ihre Möglichkeiten
In den Weiterbildungen der 4A ACADEMY bestimmen Sie die Themen. Denn wir sind davon überzeugt, dass

nachhaltiges Lernen nur durch Eigeninitiative möglich ist. In aktiver Auseinandersetzung mit den anderen
Teilnehmenden und in Reflexion mit Ihrem persönlichen Coach schärfen Sie Ihre Eigen- und Fremdwahrnehmung
und lernen, sich selbst und andere im jeweiligen Umfeld einzuordnen. So entfalten Sie Ihr ganzes Potential und
meistern Ihre beruflichen Herausforderungen auf authentische und integre Weise.

CAlle Seminare und weitere Informationen finden Sie auf 4aa.ch.

Beichenstrasse 7 CH-4600 Ölten
T +41 62 511 49 00 - F+41 62 511 49 05 4AACADEMY
info@4aa.ch • www.4aa.ch „ —

46



SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015 KULTUR

Der Lebenswissenschafter Richard Dawkins, Autor des «egoistischen Gens», hat eine
kulturelle Analogie angenommen, das Mem. Bei dieser Evolution höheren Grades fällt eine Differenz

zur biologischen ins Auge. Die Kultur begünstigt gerade nicht den zur Fortpflanzung am

besten ausgestatteten Typus. Der Mensch, Gordons «nackter Affe», ist die Kreatur, die aus

ihren Defiziten nicht nur das Beste macht, sondern etwas Besseres. Dieser kompensatorischen

Qualität verdanken wir unsere Werkzeugkultur, von der Steinschleuder bis zum Zyklotron.

Auch der Mythos stattet den Artifex, den Macher oder Poeten, mit einem evolutionsmächtigen

Schaden aus; Hephaistos hinkt, Homer ist blind. Der Archetyp des Glücksstrebens

ist der Däumling, dem man am wenigsten zutraut, dass er die Prinzessin gewinnt. Es ist der

Dumme, der die guten Fragen stellt - Parzival ist der Phänotyp dieses Mems, der Spinner, der

uns, wie Don Quixote, das Auge schärft für die gebrechliche Einrichtung des vermeintlich
Normalen. Der Narr oder Schelm wird zum Stifter einer anderen, Erfolg versprechenden
Wirklichkeit, der die bestehende zum Entwicklungssprung zwingt - von den Griechen wurde

er als Hermes verehrt.
Noch plastischer als in der biologischen Evolution ist es in der kulturellen die Abweichung,

die die Zukunft für sich hat. Variatio delectat: was für die Poesie gilt, gilt auch für die Innovation.

Zu warnen ist nur vor der gängigen Einengung des Begriffs. Der letzte Schrei auf dem

Markt ist nie das letzte Wort einer Zivilisation, und ihre Bewegung ist nicht gleichbedeutend

mit «Fortschritt». Oft ist es, wie in der Renaissance, gerade der Regress auf ältere, vermeintlich

naturgegebene Muster, die Epoche machen - d.h. einen Paradigmenwechsel der Kultur forcieren.

Identität ist - in der Natur wie in der Kultur - keine produktive Grösse, schon gar kein Wert

an sich.

«Je est un autre», sagte Rimbaud. Das Individuum ist teilbar. Bei ihm beschreiben wir die

Zunahme dieser Einsicht als Bildung. Zu sich selbst kommen heisst so viel wie: das Ich in Relationen

sehen, seinen Anspruch intelligent relativieren. Damit wird auch die Vorstellung von
Identität relativ. Dies als Bereicherung, nicht als Beraubung zu erfahren, ist beim einzelnen das

Merkmal der Reife, bei der Gesellschaft dasjenige der Zivilisation. Damit aber verschiebt sich

die Frage nach der «Identität» in ein weit offenes Feld, auf dem die feste Erwartung, die liebe

Gewohnheit, der altgeübte Brauch nicht das letzte Wort haben.

Ach, die Schweizer Identität!
Hegel hat den schönen Begriff «List der Vernunft» geprägt - man darf sie manchmal auch

einen Witz nennen, der freilich jede Menge Humor verlangt. Die Vorfahren der meisten, die

sich heute Schweizer nennen, haben auf der andern Seite gekämpft; die Zürcher etwa am Mor-

garten, nachdem sie Rudolf von Habsburg die Befreiung von lokalen Feudalherren verdankten

- witzig ist auch, dass es 1315 verbannte Urschweizer waren, die ihren Herren den Sieg sicherten.

Bei Grandson und Murten standen und fielen die Waadtländer mit Karl dem Kühnen -
wäre es anders gelaufen, so hätte das Land gut burgundisch werden können, statt guteidgenössisch.

Dafür sind - um ein paar Jahrhunderte zu überspringen - die Urgrossväter unserer
Wirtschaftsführer zugewanderte Schwaben, Nestle, Bührle, Blocher nicht zu vergessen -, aber

auch Schiller, der das Land zwar nie betreten, aber zu seiner politischen Versöhnung sehr viel

beigetragen hat. Zschokke, der mediale Schöpfer der Schweiz im 19. Jahrhundert, ist aus Sachsen

zugewandert - und so fort. Je näher man dieses Land kultureller Vielfalt betrachtet, desto

deutlicher wird es zum Kunstwerk gelungener Integration des Fremden, ja mehr noch: es

verdankt ihr seine Existenz. Und: macht seine Grenzen auch heute bloss auf eigene Kosten dicht.

Dasselbe gilt für die europäische Identität - sie lässt sich nur in der Anerkennung von Differenz

begründen. Identität, auf die man pochen muss, ist immer ein Armutszeugnis - auch

wenn sich dafür in jeder Gesellschaft Mehrheiten finden lassen, am meisten, wenn sie sich real

oder eingebildet bedroht fühlen. Dann schafft sie auch die gewünschte Realität, und die

Demokratie wird zum besten Feind ihrer selbst. «Mir san mir» ist die Tautologie der Einfältigen -
oder Verzweifelten.

47



KULTUR SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015

«Der Aussenseiter gehört
nicht nur zu den Karikaturen

oder Opfern der Kultur,
sondern auch zu ihren

Begründern. Und hier wird
die Frage nach unserer
Identität unbequem.»

Adolf Muschg

48



SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015 KULTUR

Als der dreissigjährige Gottfried Keller den «Grünen Heinrich» zu schreiben begann, liess

sich der bürgerlich gescheiterte Niemand im ungastlichen Berlin nicht träumen, wie viel er mit
seinen «Fehlleistungen» zur Identität des noch jungen Bundesstaates beitragen würde. Dafür
erträumte er für seinen Romanhelden ein Zauberpferd, das ihn nach Hause trug und mit dem er

politisch philosophieren konnte. Anstelle des heimatlichen Zürichs begegnet den beiden eine

surreale Architektur, die der gelehrte Gaul «die Identität der Nation» nennt. Aber er lässt offen,
ob damit die palastförmige Brücke gemeint sei, der sie begegnen - oder aber die menschlichen

Figuren, die teils als Heldenbilder gemalt an den Wänden stehen, teils als lebende Fussgänger
den Übergang bevölkern.

Das geträumte Gleichnis ist bis heute aktuell. Steht die «Identität der Nation» bereits fest,
oder bildet sie sich mit jedem Schritt neu? Existiert sie unabhängig von den Bürgern, die sie in
einer bestimmten Epoche verkörpern, oder wandelt sie sich mit ihnen? Der Streit darüber

begleitet den Bundesstaat seit seiner Gründung. Bis vor kurzem hätte man Leute, die zur
statischen Lesart neigten, konservativ genannt und dem rechten Spektrum zugeordnet. Inzwischen
ist es die historische Linke, die sich nachsagen lassen muss, sie zementiere überholte Verhältnisse.

Auch die vaterländischen Legenden haben im Lauf der Geschichte immer wieder die Seite

gewechselt - Teil, in der Helvetik als Tyrannenmörder Ehrenbürger der Revolution, wurde hundert

Jahre später als katholischer Familienvater gefeiert - oder als Patron liberalen Unternehmertums.

«Der Starke ist am mächtigsten allein.» Das findet die SVP immer noch.

So bleibt die Identität eine Preisfrage, bei der jede Antwort zu grösseren Fragen führt. Es

ergeht uns damit wie dem Kirchenvater Augustinus mit der Zeit: er wisse, was sie sei, solange

man ihn nicht danach frage; frage man ihn aber, so wisse er es nicht. Gottfried Kellers sprechender

Gaul meint ironisch, wer das Problem der Identität zu lösen verstünde, sei ein Meister und
arbeite an der Identität selber mit. Kommen schon die einfachsten Formen des Lebens mit blosser

«Identität» nicht aus, so stellt die Kultur ein permanentes Wagnis der Grenzüberschreitung
dar und verlangt das Ausbalancieren unvorhergesehener Faktoren. Das Verhältnis des «Eigenen»

zum «Andern» will schon in der Familie jeden Tag neu ausgehandelt werden. Es ist nur als

permanentes Fliessgleichgewicht zu verstehen und spottet jener Festschreibung, die Kafkas

Tagebuch «das scheinbare Einpfählen der scheinbaren Sache» genannt hat. Auf dem Rutschgebiet

der Geschichte lässt sich kein Katasterplan anlegen; ein Schulbeispiel sind die «dem» Mann
und «der» Frau zugeschriebenen «Identitäten», von denen jeder ältere Zeitgenosse viele hat

kommen und wieder gehen sehen, jedes Mal mit gleicher Emphase. Auch ein Satz wie «Die

Schweiz gibt es nicht» war nichts als die provokante Gegenprobe auf die Rechnung derjenigen,

für die es die Schweiz «gibt», ein für alle Mal. Beide Sätze sind so richtig wie falsch und verdienen

gleichermassen die Antwort, die Galilei nach der Urteilsverkündung des hl. Inquisitionsgerichts

zugeschrieben wird: «Eppur si muove.»

Auch die Schweiz «bewegt sich doch», und dabei kümmert sich ihre Bewegung weniger, als

vielen lieb sein mag, um unser Urteil. Und doch bewegt sie sich nicht ohne uns: so oder so wirkt
unsere Beleuchtung der Realität an ihr selber mit, nur bestimmt es sie nicht. Wer sich der Bewegung

blind ausliefert, den verschlingt sie ebenso gewiss wie denjenigen, der sich ihr starr widersetzt.

Wenn aber «Identität» kein Datum ist, sondern ein Prozess, verlangt sie - um im Bild des

grünen Heinrich zu bleiben - kein hohes Ross, aber hohe Reitkunst. Denn wer seine eigene
Geschichte - eine Geschichte der Widersprüche und des Unvorhergesehenen - nicht verstehen

will, den wirft sie ab. Wie balanciert man auf dem hohen Seil der Identität? Der Fuss müsste

zugleich standfest und beweglich sein - dafür stehen die Chancen am besten, wenn Weg und Ziel

eins werden. Für diese Einheit kennt die chinesische Weisheit den Begriff «Tao». Das Tao ist

nicht zu «suchen», schon gar nicht «auf die Agenda zu setzen». Es findet sich durch Gelassenheit.

Im westlichen Denken kommt ihm vielleicht Amor fati am nächsten, «die Liebe zu dem,

was uns trifft». Sie schliesst die Passion nicht aus; Kellers damals junge Schweiz war ein passioniertes

Land. Die Passion galt der patrie à faire, einem republikanischen Entwurf, und daraus -
nicht aus der Sicherheit der eigenen vier Wände - schöpfte es seine «Identität».

49



KULTUR SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 201S

Sie verband sich, über die nationale Grenze hinaus, mit jenem Sinn für das Mögliche, der

heute zur kleinmütigen Maxime der Vorteilssuche heruntergekommen ist; zum widerstrebenden

Nachvollzug von Sachzwängen, zum kleinkarierten Streit über ihre Unvermeidlichkeit. Ich

vermute, dass der Zuspruch, dessen sich ein Blocher erfreut, weniger seiner Position gilt als

seiner Passion. Er bringt aus, was wir in einer flach gewordenen politischen Landschaft entbehren.

Befreiend könnte der Reflex gegen Fremdbestimmung werden, wenn er sich nicht auf die

Befestigung von Grenzen beschränkte. Denn wenn es wahr ist, dass sich Identität nicht ohne

einen Fundus von Gewohnheiten bildet, so ist es nicht wahr, dass sie sich darin erschöpft. Auch
die Schweizer Geschichte zeigt: immer wenn eine Gesellschaft von Menschen ein Projekt hatte

(wie das Individuum eine Passion), dann war «Identität» keine Frage. Der Sog einer grösseren
Sache brachte Zug in das stehende Gewässer und führte ihm Sauerstoff zu. Die Gründung des

Bundesstaats von 1848 war, mit allen Konflikten, ein solches Projekt. Die Schweiz ist kein failed
state, weil ihre Bürger - später auch: Bürgerinnen - über angenommene Identitäten hinweg
andere Prioritäten setzen lernten, wobei uns sehr zustatten kam, dass kulturelle und religiöse
Grenzen nicht zusammenfallen. Die Schweiz ist eine pragmatische Errungenschaft - sie wurde

es durch Anerkennung des Anderen innerhalb eigener Grenzen. Nur so könnte auch die

Europäische Union gelingen - mit der Schweiz oder ohne sie.

Sind all diese Identitätsprobleme lösbar?
Kürzlich erinnerte Elke Schnitter, «Spiegel»-Redakteurin, angesichts der Flüchtlingstragödien

im Mittelmeer daran, dass Probleme kultureller Art - im Gegensatz zu mechanischen, wie

einem Schaden am Auto - niemals «gelöst» werden. Da sie primär in der Wahrnehmung auftauchen,

verschwinden sie auch nur durch veränderte Wahrnehmung. Sie verschwinden nicht,
aber sie werden entweder nicht mehr gesehen - oder nicht mehr als Probleme gesehen, sondern

- beispielsweise - als Verpflichtungen.
Deshalb an dieser Stelle ein kleiner Exkurs: Als ich der Berliner Akademie vorstand, habe

ich einmal das Thema «Identität» zur Debatte ausgeschrieben und mich selbst gefragt, was die

Kunst zu seiner verbesserten Wahrnehmung beitragen könnte. Erlauben Sie mir, aus der Einladung

zu zitieren - das war noch gerade vor der Krise des globalisierten Finanzgeschäfts:
«Im Namen behaupteter Identität wurden die schlimmsten Verbrechen des 20. Jahrhunderts

begangen. Dem Götzen einer national oder rassistisch definierten Phantom-Identität sind

Millionen realer Menschen geopfert worden; der Wahnsinn ist immer noch akut und wird heute

unter neuen Masken - religiös oder <kulturell> definierten - fortgesetzt. Wir haben es mit dem

bis heute wirksamsten Zerstörer alles dessen zu tun, was für die Aufklärung <Zivilisation> ge-
heissen hat.

Was kann die Kunst dagegen <tun>? Unmittelbar nichts: aber als symbolische Handlung hat
sie dagegen etwas zu erinnern. In ihrer Praxis - in welcher andern? - ist <Identität> weder

zwangsläufig noch zwingend, je grösser die Kunst, desto weniger. Ob die <Ottilie> der
Wahlverwandtschaften) eine Heilige oder eine Hexe sei, <Faust> ein Pionier oder Unglücksfall der
Zivilisation: die Kunst kann es offen lassen, ohne die Glaubwürdigkeit ihres Produkts zu beschädigen.

Im Gegenteil: sie wäre keine Kunst mehr, wenn sie das täte, nur noch trivial oder plakativ.
Sich der Identifikation ihres Publikums zu versichern, ohne sich seinem Identitätsbedarf zu

beugen, ist die unverlierbare Essenz der Kunst. Die Kunst muss die Vorurteile ihrer Leser, ihrer

Empfänger, sogar ihrer Urheber nicht teilen. Sie praktiziert ein Verhalten diesseits oder jenseits

von Entweder-Oder als reale Möglichkeit, und dies auf der unwiderleglichen Grundlage der

Sinne und der Emotionen. Insofern ist Kunst zugleich Bildung des Stoffes, den sie verwendet;
sie macht seine fatalen Komponenten tendenziell unwirksam; sie ist ein einzigartiger Entgifter
der Zivilisation. Sie legitimiert den Widerspruch, auch den mit sich selbst; sie mutet der Einfalt

zu, was diese nicht auf der Strasse auflesen und noch weniger den <pluralisierten> Medien
abgewinnen kann: erlaubte Differenz, reizvolle Verschiedenheit. Sie mag sich selbst als <engagiert>

verstehen, wie sie will: wenn und insofern sie Kunst ist, reiht sie sich in keine Front ein. Sie

50



SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015 KULTUR

kann nicht Mitmacher sein, nicht einmal (und gerade nicht) im sogenannten Besten, das der

Parteigeist für seine Gläubigen, Anhänger und Wähler schon immer gewollt hat: von der Kunst
bekommt er es nicht, und was Menschenglück heissen soll, lässt sie offen; insofern ist sie das

Gegenteil von <gut gemeint>. Hätte sie eine Botschaft, so müsste sie lauten: du kannst auch
anders, denn du bist zugleich ein anderer, und das macht dich zum Menschen. Die Kunst ist - von
Haus aus - niemals ein Komplize der <Identität>.»

Ich will also mit einer Strukturanalyse schliessen, die kompatibel ist mit diesen Ideen. Ich
verdanke sie einem Weisen, der (noch) auf unserer iooo-Franken-Note abgebildet ist - ein

Witz, den er, als Basler Patrizier, kaum goutiert hätte; von hohen Werten hatte er einen zu
anderen Begriff. Die Rede ist von Jacob Burckhardt, dem grossen Historiker des 19. Jahrhunderts,
nebenbei dem einzigen Schweizer in der ersten geistes- und staatsphilosophischen Abteilung
des damals neu gegründeten Eidgenössischen Polytechnicums. Burckhardt nimmt drei
Grundbedürfnisse an - er nennt sie «Potenzen» -, die allen menschlichen Gesellschaften gemeinsam
sind, von der Horde bis zu den Digital Natives. Ihre Teilnehmer verlangen für ihr Leben dreierlei:

einen guten Sinn, eine verlässliche Ordnung - und Freiheit. Burckhardt ordnet den drei
Bedürfnissen Namen zu: Religion, Staat und Kultur. Der springende Punkt: was diesen einzelnen

Potenzen zugrunde liegt, ziehe den Menschen in ganz verschiedene Richtungen; sie seien nicht

nur inkommensurabel, sie widersprächen einander, aber wehe, sie täten es nicht! Denn:

herrscht eine Potenz unwidersprochen über die anderen, so verliert die Zivilisation - und das

Menschliche kommt zu kurz. Bei Staat und auch Religion leuchtet das unmittelbar ein; auch

wenn sie in Konflikt geraten, bleibt ihnen die Neigung zu statischen Verhältnissen, zum eigenen

Machterhalt gemeinsam; um Beispiele dafür - vom Gottes- bis zum Sowjetstaat - sind wir
nicht verlegen. Aber auch die Freiheit?... die Kultur?

Selbstverständlich rechnet Burckhardt hier auch die Wirtschaft dazu - ohne Handels- und
Gewerbefreiheit hätte sich die Gesellschaft nicht vom Absolutismus in jeder Form emanzipiert.
Sie ist die historische und psychologische Quelle der Bürger- und Menschenrechte, sie hat -
tendenziell - den freien Markt zum Schiedsrichter über alle menschlichen Bedürfnisse
gemacht. Aber jetzt kommt die Pointe: auch dieser Markt kennt seine Grenzen nicht, die ihm nur
von den andern Potenzen gesetzt werden könnten. Hat er Politik und Religion zu Komplizen

degradiert, gesellschaftlich unwirksam gemacht, so ist er nicht der geringere Tyrann als Staat

und Religion, im Gegenteil: er ist gefährlicher, weil er ihre Grundlagen aufzehrt. Wenn auch

Kirche oder Staat sich nur noch gut oder schlecht verkaufen können, werden auch sie zur Ware

unter andern. Der Absolutismus der Freiheit führt zu ihrer Abschaffung; der Zwang zu Produktion

«Hätte Kunst eine Botschaft, so
müsste sie lauten: du kannst auch
anders, denn du bist zugleich ein
anderer, und das macht dich zum
Menschen. Die Kunst ist - von Haus
aus - niemals ein Komplize der
<Identität>.»
Adolf Muschg

51



KULTUR SCHWEIZER MONAT 1031 NOVEMBER 2015

und Konsum kann, für die Balance der Zivilisation, für das Gleichgewicht des Individuums,
fataler sein als Kirche und Staat, denn als Sachzwang verkleidet bleibt er unabweislich und

unwidersprochen.
Darauf musste einer, inmitten der industriellen Revolution, der imperialistischen und

kolonialen Expansion, erst kommen, und ausser Burckhardts Schüler Nietzsche hat es auch fast

niemand so kommen sehen. Dafür musste man, in den Augen der Umwelt, ein Pessimist sein,

ein konservativer Sonderling, ein hartnäckig Ungläubiger an jede Art von Macht, die er per se

«böse» zu nennen wagte, auch und gerade wenn sie gut gemeint war. Als Kunstkenner wusste

er, dass Kunst nicht einmal das Gegenteil ist von gut gemeint, sondern etwas wesentlich Anderes;

als Bürger Basels blieb er jeglicher Grösse abhold und war sicher, dass nur die überblickbaren

Verhältnisse des Kleinstaats, der Polis, das Gleichgewicht der Potenzen herstellen können,

mit dem für ihn die Zivilisation - und die Humanität - stand oder fiel.

Conclusio
«Ich sehe nicht schwarz, ich sehe nur», heisst es bei Karl Kraus. Ich erwarte deshalb an dieser

Stelle nicht des Lesers volle Zustimmung zu Burckhardts Diagnose - aber schon Anerkennung

wäre viel wert. Wir dürfen und müssen geteilt sein, um fortzubestehen - das ist die

Botschaft des Mannes auf der iooo-Franken-Note. Viele werden sie und ihresgleichen - im Zeitalter

der Negativzinsen - lieber zu Hause hüten; eine gute Gelegenheit, auf dem Wertpapier nicht

nur die Zahl mit drei Nullen zu sehen, sondern auch ein Gesicht und in diesem einen Wert ganz

eigener Art. Und erinnern wir uns gleichzeitig auch daran: Auf der alten Hunderternote war
noch Ritter Martin zu sehen, der sein Schwert dafür verwendet, seinen Mantel mit einem

Bedürftigen zu teilen: ein ehrenhafter, aber begrenzter Mix von bewaffneter Neutralität und
humanitärem Auftrag. Burckhardt, Martins «Nachfolger» sozusagen, verlangt, als Patron unseres

Wohlstands, dann schon etwas mehr. Der Mann, der weder Politiker war noch gläubiger Christ,
fordert die Rechte ein, die andere Potenzen, Religion und Staat, auf die Person haben, damit sie

ihren Anspruch nicht mit Gewalt durchsetzen. Zugleich muss eine Währung, die sich mit
diesem Gesicht schmückt, ihre Grenzen kennen. Sie haben etwas mit unseren eigenen zu tun, mit
unserem endlichen Leben in einer Welt begrenzter Ressourcen. Dafür darf es, in Burckhardts

Namen, endlich auch etwas weniger sein, an Profit um jeden Preis, aber auch an Angst und

Sorge um unsere Identität. Wir müssen aushalten, dass unsere fundamentalen Bedürfnisse

unter sich widersprüchlich sind - und permanenten Widerspruch erzeugen. Dafür soll kein
Sündenbock zahlen müssen. Je schwärzer wir den andern machen, desto weniger erkennen wir
unseren eigenen Schatten auf seinem Gesicht. Wir müssten uns selbst zu lesen wagen, um zu

sehen, dass er unseresgleichen ist: ein anderer. <

Anzeige

Eine "Aktie" namens Lotti...

i. ymw M

f; /

Kuh-, Schweine- oder Hühnerinvestment
Noch nie schmeckte Ihnen Ihr Investment so gut!

Natur Konkret - Guido Leutenegger
Tel. 071660 10 70

www.natur-konkret.ch

52


	Zur Identität der Identität

