
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 95 (2015)

Heft: 1028

Artikel: Das Lebewesen als Gebewesen

Autor: Sloterdijk, Peter / Scheu, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12

SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015 POLITIK & WIRTSCHAFT

bewesen
Im Zentrum der grossen gesellschaftlichen
Probleme steht der Mensch, der sich selbst

unterbietet. Peter Sloterdijk setzt der modernen

schwarzen Anthropologie ein neues Narrativ

entgegen. Stolz statt Neid, Grosszügigkeit statt Geiz:

die neogriechische Revolution dürfte noch vor
der nächsten Eiszeit kommen. Gespräch mit einem,
der von sich behauptet, seine Altersradikalität
komme erst noch.

René Scheu im Gespräch mit Peter Sloterdijk

Peter Sloterdijk, photographiert von Suz;



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015

Herr
Sloterdijk, beginnen wir mit einem

der Hauptthemen Ihrer letzten
Bücher: dem sorglosen Leben. Sie haben

einmal an der Kulturlandsgemeinde
in Heiden teilgenommen, der

selbsternannten Landsgemeinde der

appenzellischen Kulturschaffenden.

In Ihrem Reisetagebuch «Zeilen

und Tage» steht: «Die Idylle zwingt
die Einzelheit in ihren Rahmen.

Die Wiesen lachen, wie im Rhetorikkurs gelernt. Das Alphornbläserensemble

verbreitet vom späteren Vormittag an unerbittliche Biederkeit.»

Es ging um Geld, Spekulation, die Finanzkrise -und irgendwann auch

um das bedingungslose Grundeinkommen. Erinnern Sie sich?

Sehr gut sogar.
Sie zeigten sich reserviert gegenüber dem Anliegen, das die Gastgeber

offensichtlich teilten, und lenkten das Gespräch zu deren Missfallen

aufden Miserabilismus der Überflussgesellschaften, der in allen

Bürgern hilfsbedürftige Wesen erkennt. In der EU läuft eine Initiative

zu einem Grundeinkommen für alle. Und in der Schweiz wird das

Stimmvolk demnächst über die Einführung eines bedingungslosen

Grundeinkommens befinden. Wie stehen Sie zu solchen Vorstössen -
sind sie Grund zu Sorglosigkeit oder doch eher zu Sorge?

Ich müsste erst einmal selber mit mir zurate gehen, denn das

Thema Grundeinkommen ist für mich durch eine perverse
neurologische Assoziation mit diesen Heidener Erlebnissen verknüpft.
Wenn ich das Wort «Grundeinkommen» höre, meldet sich bei mir
ein inneres Tonband, und ich höre diese meditative Gitarre wieder,

mit der die Debatte in Heiden die ersten zehn Minuten eingeleitet

wurde - und dann kamen auch noch tibetische Klangschalen

hinzu, die zur Einstimmung minutenlang ertönten. Normalerweise

gerät man bei solchen Klangerlebnissen in einen Zustand der

Tiefenentspannung, wo das bessere Ich - falls es existiert - an die

Oberfläche kommt und eine Art von fast transzendenter Freundlichkeit

emittiert. Das war damals in Heiden bei mir nicht ganz so,

da ich auf eine eher kontroverse Option eingegangen bin.
Sie haben sich dem Ansinnen der Gastgeber elegant entzogen.
Finden Sie? Die Gastgeber hatten geglaubt, dass ich die Frage so

erörtern würde, wie sie es sich wohl gewünscht hätten: dass ich nämlich

gewissermassen den philosophischen Überbau zu deren

Grundeinkommensforderung formuliere. Ich habe eine typisch

philosophische Reaktion an den Tag gelegt und das getan, was

Philosophen am besten können: Ich bin einen Schritt zurückgetreten.

Wir selber sind ja von der Natur her so angelegt, dass wir als

Meinungsautomaten funktionieren. Wir haben im Laufe unseres

Lebens Erfahrungen gesammelt, haben Gespräche geführt, haben

Einflüsse erlitten; die sedimentieren sich zu einer Meinungspersönlichkeit,

die an ihren Auffassungen hängt. Die Philosophen sind

insofern eine etwas seltsame Gattung, als sie gegenüber diesen

Meinungsbesitzern eine nicht konkordante Verhaltensweise praktizieren.

Das kam gar nicht gut an...

Peter Sloterdijk
ist Philosoph und Rektor der Staatlichen Hochschule für Gestaltung
in Karlsruhe. Sein Werk erscheint im Suhrkamp-Verlag. Jüngst
von ihm erschienen: «Die schrecklichen Kinder der Neuzeit» (2014),
«Zeilen und Tage» (2012) und «Du musst dein Leben ändern» (2009).

René Scheu
ist Herausgeber und Chefredaktor dieses Magazins.

...allerdings haben Sie auch als Philosoph bestimmt eine Meinung

zum Thema-oder wenigstens als Bürger. Hand aufs Herz: wie würden
Sie bei der erwähnten Volksabstimmung votieren, wären Sie

Schweizer?

Der ebenso vernünftige wie gute Mensch in mir würde spontan
sagen: Das bedingungslose Grundeinkommen ist eine schöne Sache.

Der ebenfalls gute, aber noch vernünftigere Mensch in mir würde

jedoch entgegnen: Eigentlich haben wir das doch schon.

Wie meinen Sie das?

Wir leben in den europäischen Wohlstandsgesellschaften bereits

in einem System, in dem Grundeinkommensgarantien gegeben

werden - allerdings unter der Voraussetzung, dass

lebensgeschichtliche Notwendigkeiten den Antragssteller dazu bewegen,

sich um ein solches zu bewerben. Das heisst, es ist ein bewerbungsabhängiges,

ein bedürfnisabhängiges, ein prüfungsabhängiges
Grundeinkommen; da darf noch der Nachbar mitreden, die Behörde

darf mitsprechen, da gibt es zweite, dritte, vierte Intelligenzen,
die beurteilen, ob «Bedürftigkeit» existiert. Die guten Menschen

von Appenzell wollten nun einen Schritt weiter gehen, und da war
ich etwas zu langsam. Diesen Schritt wollte ich nicht oder zumindest

nicht so schnell mitmachen. Denn die entscheidende Frage

scheint mir zu sein: Was macht das Grundeinkommen mit den

Menschen, oder genauer: was für ein Menschenbild legen wir
unserem Umgang mit dem Mitmenschen zugrunde, wenn wir ihn
von vornherein als einen Rentner seines eigenen Gemeinwesens
deuten?

Die Vertreter des Grundeinkommens sprechen bloss aus, was sich

viele Zeitgenossen insgeheim wünschen: etwas zu erhalten, ohne etwas
dafür zu leisten. Die frühen Abenteurer und Hasardeure haben nach

diesem Schatz gesucht, die Erben träumen davon, die Spekulanten,
die heutigen Aktionäre, die ihre Aktien schneller wechseln als

ihre Unterhemden, die emanzipierten Konsumenten digitaler Inhalte,
die Sozialisten ohnehin -und nun eben auch der normale Bürger.

Ich sage es geradeheraus: Das leistungslose Grundeinkommen ist
der Giertraum der Moderne. Wenn mir dabei ein wenig unheimlich

ist, so hat dies damit zu tun, dass ich mich seit vielen Jahren

mit politischer Psychologie beschäftige. Ich habe den für die Griechen

zentralen Begriff des «Thymos» aus dem Lexikon der Antike
wieder ausgegraben. Thymos ist bei den Griechen ein Regungszentrum

der menschlichen Seele, in dem stolzhafte Impulse generiert

werden. Der Thymos ist der Gegenpol des Eros, jenes Seelen-

14



SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015 POLITIK & WIRTSCHAFT

Zentrums, in dem das Habenwollen den Ton angibt - wer es schafft,

nichts zu geben und alles zu nehmen, hat es hier zur Höchstform

gebracht. Mir scheint nun eben, dass die genannten Initiativen
eher das gier- als das stolzhafte Erregungszentrum des Menschen

ansprechen. Und das ist ein entscheidender Punkt, der in dieser

Diskussion, die erst begonnen hat, aus meiner Sicht zu wenig
bedacht wird. Denn der Mensch ist immer und überall in eine Art
autoplastisches Experiment involviert.
Können Sie das bitte ausdeutschen, also erklären, was genau mit dem

Menschen passiert?

Sein Selbstverständnis prägt sein Verhalten und Denken, und

wenn er von seinesgleichen als notleidendes Wesen angesprochen

wird, dann beginnt er sich irgendwann auch so zu gebärden:
wie ein armer Tropf oder eben wie ein giergetriebener Maximierer

eigener Vorteile. Damit droht sich der Mensch in ebenso

unfreiwilliger wie unnötiger Weise zu unterbieten.

Die Initianten argumentieren nun aber genau umgekehrt: Erst durch

die materielle Sicherheit, die das Grundeinkommen gewährt,

werden die guten Kräfte im Menschen freigesetzt. Ist hier der Wunsch

der Vater des Gedankens?

Wenn man es so genau wüsste! Frivol scheint mir der Gedanke

eines unbedingten Grundeinkommens für alle. Aber ganz abgesehen

davon, dass Geld nicht vom Himmel fällt - und das wäre der

Punkt, auf den es mir ankommt: Der Verdacht liegt nahe, dass

dieser Initiative neben ihren generösen Implikationen auch eine

gewisse fast verächtliche Beziehung zu den selbsthelferischen

Tugenden innewohnt, die den Menschen innewohnen. Das ist ein

Verdacht, den man nicht ganz loswird, insbesondere wenn man
den erwähnten Schritt zurück gemacht hat und sich fragt, was der

Mensch eigentlich ist. Ist er von Haus aus ein armes Vieh, dem

man eine Art bedingungslose Garantie der Durchfütterung ange-
deihen lässt? Oder geht man davon aus, dass Menschen von Grund

auf in einer höheren Dimension immer reich gewesen sind - denn

zum Reichtum gehört ja die selbsthelferische Dimension, die

Fähigkeit, die eigene Kraft im Lebensvollzug geltend zu machen.

Und Ihre Antwort daraufwäre?

Nun, ein thymotisches Menschenbild würde dazu tendieren,
keine weiteren Angebote über die bestehenden hinaus zu
machen, weil man möglicherweise die Menschen dann in einer
falschen Tonlage anspricht - als würde man ihnen grünes Licht für
miserabilistische Selbstbeschreibungen geben. Das soll man nicht

tun, im Gegenteil, man sollte dem Miserabilismus lieber rotes
Licht zeigen und nur dann helfen, wenn wirklich geholfen werden

muss. Das Ganze hat ja den Charakter einer Hilfsoperation,
zumindest kommt es mir so vor. Ich will nicht gerade sagen, dass es

Sozialblauhelme sind, die da auf die Schweizer losgelassen werden

und ihnen, ob sie nun wollen oder nicht, Geldbündel in die

Reverstasche stecken. Aber ich denke, es ist ein Gebot der
Lebensklugheit, sich vor unerbetenen Geschenken zu fürchten.
Weil Geschenke immer einen Preis haben? Zumeist ist es ja der

Beschenkte, der ihn selbst bezahlt, auch wenn er es nicht merkt.

Ja, natürlich. Diese unerbetenen Geschenke haben aber darüber

hinaus immer auch eine infantilisierende Tendenz. Als meine

Tochter zur Welt kam, in Wien, klingelte es eines Tages an der

Tür, und da stand eine Vertreterin des Wiener Sozialamtes mit
einer riesigen Kinderausrüstung. Ich wusste gar nicht, wie es dazu

kam - habe es dann aber rekonstruiert, und der Zusammenhang
liess sich dann schon noch deutlich machen: Meine Tochter kam

zu einem Zeitpunkt zur Welt, da ich mit der Mutter noch nicht
verheiratet war, und ich musste in Österreich eine Konkubinats-

erklärung unterschreiben bzw. ein offizielles Beiwohnungsdokument

ausfüllen, mit dem ich mich sozusagen als alternativlosen

Haupttäter an der Geburt schuldig bekannt habe. Daraufhin ist
die Wohltätigkeitsmaschine angelaufen, und mir wurde die

Kinderausrüstung an der Türe geliefert. Ich hatte das Gefühl: Da muss

schon seit längerer Zeit etwas falsch gelaufen sein... (lacht)

Wer die Geschenke unbesehen entgegennimmt, begibt sich, ohne es

zu merken, in eine Abhängigkeit, der er nicht mehr leicht entkommt.

Wie agiert demgegenüber ein Mensch, der sich in seinem thymotischen

Zentrum angesprochen und ernst genommen fühlt?

Der Thymos hat in meinen Augen eine Serie von Äusserungsfor-

men, die von einem sehr hohen bis zu einem sehr tiefen Ton

reicht. Der höchste Ton auf der thymotischen Skala ist die Jovialität.

Das kommt vom lateinischen «Jovis», das ist der Zweitname

von Jupiter, und Jupiter ist der Gott der Jovialität par excellence.

Das können Männer ab 40 meistens eher empfinden als andere

Personengruppen: Wenn man so weit ist, dass man am Nachmittag

auf die Veranda des Lebens heraustreten und gelassen
hinausschauen kann - man hat geruht, ist weltfreundlich, daseins- und

mitmenschenfreundlich, man gönnt der Welt, dass sie noch da ist,

obwohl man selber eine Stunde ganz weg war: das ist Jovialität,

die höchste Form des Wohlwollens. Das haben die Griechen und

die Römer mit der Gestalt des Gottes Zeus beziehungsweise Jupiter

verbunden. Jovialität ist in unserer heutigen, modernen Kultur

im allgemeinen schlecht angeschrieben, weil man sie für ein

aristokratisches Relikt hält. Wenn Sie etwa den Ausdruck im heutigen

Feuilleton beobachten, wird er fast immer ein bisschen spöttisch

und herabsetzend verwendet, weil das eben ein Ton ist, den die

zeitgenössische Seele nicht leicht singt und auch nicht gern bei

anderen hört.
Man fragt sofort: Was hat der für einen Grund, so jovial zu sein?

Ich bin auch nicht jovial, weshalb ist er es?

Genau. Man hat immer das Gefühl, es sei eine Art von Herablassung

darin. Dabei muss ich sogleich hinzufügen: Das Wort

«Herablassung» gehört gewissermassen zum Kampfwortschatz des

Bürgertums zwischen dem 17. und dem 19. Jahrhundert - und

Menschen, die Herablassung zeigen, drücken damit ja aus, dass

sie sich selber hoch positionieren. Im Französischen nennt man

das auch «condescendance». Allerdings findet man noch bei

Johann Wolfgang von Goethe und anderen Autoren des frühen

19. Jahrhunderts Stellen, an denen deutlich ist, wie der Ausdruck

in einem positiven Sinne verwendet wird. Goethe war zweifellos

15



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015

ein jovialer Mensch, der die höchste Form des Wohlwollens mit
souveräner Gelassenheit praktizierte, unberührt von der nicht
immer erfreulichen Welt, von der er sich seine Heiterkeit aber

nicht trüben lassen wollte. Kurzum, was ich sagen will: Da hat sich

über die Jahrhunderte eine Verdüsterung vollzogen, die für die

Moderne bezeichnend ist.

Sie meinen: jovial gibt sich heute höchstens, wer im Lotto sechs

Richtige hat. Wie geht es weiter auf der thymotischen Skala?

Der zweite Ton auf der absteigenden Skala der thymotischen
Affekte ist der Stolz. Er hat nicht mehr die Färbung der Jovialität,
denn bei dieser ist der Stolz mit der Gelassenheit verknüpft, so

dass ein höherer Ton, ja der höchste Ton, entsteht. Wenn die

Gelassenheit nicht hinzutritt, ist nur Stolz da, und der bedeutet reine

Selbstaffirmation.
Konkreter?

Das ist der Affekt, der die Menschen dazu bewegt, auftreten und

nach vorne gehen zu können. In der Demokratie ist es ja meistens

so, dass sich die Menschen so verhalten wie die Pfeilerfiguren in

gotischen Kathedralen: die sind mit dem Rücken in den Stein hin-

eingemeisselt und könnten gar nicht nach vorne treten, selbst

wenn sie wollten. Die modernen Menschen lehnen sich auch

gerne an den Pfeiler und können die Geste des Nach-vorne-Ge-

hens nicht ohne weiteres vollziehen. Wenn einer es tut, dann

kommen gleich Kommentare von der Art: Der produziert sich ja

nur so gerne selber. Oder wenn man es positiv meint, sagt man:

eine Rampensau. Der Stolz kann dann aber beliebig weiter
hinabsteigen, zum Beispiel dadurch, dass er sich ins Leere manifestiert

- man hat einen Anspruch auf Achtung, Applaus, Anerkennung
angemeldet, und von der anderen Seite kommen immer nur Pfiffe
oder Undankbarkeit oder ein Herabsetzungsbedürfnis, das neben

dem gesunden Menschenverstand zu den am besten verteilten
Dingen der Welt gehört. Das Herabsetzungsbedürfnis ist ein sehr

moderner Affekt, der Menschen hilft, nie nach oben schauen zu

müssen. Wenn aber unser Stolz verletzt wird, tritt der Zorn auf,
als der dritte Ton auf der thymotischen Skala.

Den gilt es von der Wut zu unterscheiden?

Oh ja - insofern der Zorn die stolzgetönte Regung der Psyche ist,

die sich dann artikuliert, wenn der Affekt des verletzten Stolzes

mit der Empfindung der Gerechtigkeit verknüpft wird. Frei nach

Aristoteles: Gerechtigkeit ohne Zorn ist machtlos, ja die Gerechtigkeit

selbst braucht den Zorn als treuen Diener. Das einzige, was

nicht geschehen soll, ist, dass der Diener losstürmt, ohne den Auftrag

des Herrn bis zu Ende angehört zu haben. So umschreibt
Aristoteles elegant diese Arbeitsteilung zwischen dem zornhaften
Affekt und dem Verlangen nach Gerechtigkeit.
Diese Themen sind hochaktuell, auch wenn wir gerade Textexegese

der guten alten Griechen betreiben. Was geschieht gemäss Ihrer

thymotischen Lehre, wenn der Zorn sich nicht äussern kann?

Gelangen wir dann zu jenem Typus, der unter dem Titel des Wutbürgers

gerade seine philosophischen Weihen erhält?

Der Wutbürger ist im besten Falle ein Zerrbild des Zornbürgers,

dessen Aufwallungsfähigkeit mit Restbeständen an
Gerechtigkeitsempfinden zusammenhängt. Er verspürt Regungen, die gänzlich

diffus sind und sich gegen alles Mögliche richten - seine Erregung

ist habituell geworden. Wer vom Wutbürger spricht, kann
darum vom Ressentiment nicht schweigen. Wenn der Ausdruck
des Zorns unterdrückt wird, weil es Machtverhältnisse zwischen
Menschen gibt, die keinen adäquaten Zornesausdruck erlauben,
dann staut sich der Zorn an. Zornunterdrückung ist dabei alles

andere als eine Tugend - sie ist eine Krankheit. Seinen Zorn zu
befreien, galt früher als lobenswerte Eigenschaft eines freimütigen,
auch vornehmen Menschen. Die konnten freimütig poltern und

schimpfen. Die Mitwelt stellte sich darauf ein und sagte: Das ist
einer, der kann schimpfen wie ein Rohrspatz, aber zu seinen Gunsten

ist zu erwähnen - das hat man früher tatsächlich über solche

Menschen gesagt -, dass er seinen Zorn nicht über das Abendessen

behalten kann.

Also darfman raten: Hüte dich vor den Menschen, die sich nie Luft
machen!?

Wenn der Zornesausdruck in seiner eruptiven Form gehemmt,

unterdrückt, angehalten und gestaut wird und in den ganzen
affektiven Habitus eines Individuums einsickert, erzeugt er das,

was Nietzsche den «Menschen des Ressentiments» nannte. Das

ergibt den vierten Ton auf der thymotischen Skala. Steigt man auf

der Affekttonleiter noch weiter hinab, muss man über das

normale habitualisierte Ressentiment hinaus auch nochmals höhere

Grade an Giftigkeit diagnostizieren, bis hin zu einer nihilistischen

Vernichtungswut, einem generalisierten Hass, einem generalisierten

Herabsetzungsbedürfnis und dergleichen. Man sollte die

ganze Tonleiter überblicken, damit man weiss, wie mächtig der
Affektbereich des Thymos ist. Um nun zu unserem Thema
zurückzukommen: Ich hatte mir bisher erfolgreich die Vorstellung
bewahrt, die Schweiz sei innerhalb Europas eine relativ aktive
thymotische Enklave geblieben. Oder war es bloss eine Illusion?
Gute Frage. Wir neigen hierzulande dazu, unsere kleine Confoederatio

Helvetica zu verklären - und dabei kommen uns unsere Nachbarn

oftmals nur allzu gerne zu Hilfe. Die Neidkultur-und Neid gehört
ja zweifellos nicht zu den thymotischen Affekten - ist auf jeden Fall ein

Thema, das die helvetische Öffentlichkeit seit Jahren beschäftigt.
Ich möchte das Gespräch in diesem Lichte nochmals aufdas Grundein-
kommen lenken - um etwas anderes explizit zu machen. Warum freuen

wir uns eigentlich in Mitteleuropa nicht über das de facto bestehende

Grundeinkommen? In der reichsten Gegend der Welt, in unglaublich
wohlhabenden Gesellschaften - ist das dominierende Thema

bekanntlich ein anderes: die Armut.
Das Armutsthema kommt auf in einer Kultur, in der sehr viele
Menschen von der Empfindung durchdrungen sind, dass sie etwas

zu verlieren haben. Wir haben eine neue virtuelle Form von
Armut vor Augen, nämlich als die Möglichkeit der Wiederverarmung
nach dem Durchgang durch eine historisch beispiellose
Wohlstandsperiode. Das gibt der Debatte über Armutsprobleme in der

zeitgenössischen Situation ihre besondere Färbung.

16



«Zornunterdrückung
ist alles andere
als eine Tugend.»M
Peter Sloterdijk

17



POLITIK 8! WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015

Konkreter?

Bei den aktuellen Klagen wird ein Armutsbegriff konstruiert, der

so anspruchsvoll ist, dass er der Überprüfung durch den gesunden
Menschenverstand nicht mehr standhält. Denn wenn als arm gilt,
wer weniger als 60 Prozent des Durchschnittseinkommens in
einer reichen Nation verdient, dann müssten sich ja eigentlich die

wirklich Armen, die in der Sphäre der absoluten Armutsdefinition
existieren, verhöhnt vorkommen. Wenn sie ihre Brüder und

Schwestern in der Wohlstandszone, die 2000 oder 1500 Euro im

Monat haben, aufgrund der neuen soziologischen Sprachregelungen

als ihre Statusgenossen in puncto Armut umarmen dürfen,
hat man das Gefühl, dass grosse Teile der Menschheit aneinander

vorbeireden.
Sie meinen: wir haben es der Verlustangst zu verdanken,
dass wir uns ständig arm fühlen, obwohl wir eigentlich reich sind.

Richtig. Die Angst hemmt zugleich unsere Antriebskräfte - und

irgendwann sind wir wirklich arm. Man kann die sozialpsychologische

Spur dieser Empfindungsweise bis etwa in die 80er fahre des

zwanzigsten Jahrhunderts zurückverfolgen. Damals hat eine
amerikanische Kolumnistin, Barbara Ehrenreich, ein vielbeachtetes
Buch publiziert, das die Zeitstimmung genau getroffen hat: «Fear

of Falling» - Angst vorm Fallen. Das war ein zeitdiagnostischer
Schuss ins Schwarze; sie hat in diesem Buch das Lebensgefühl der

amerikanischen Mittelschichten auf breiter Front porträtiert und

aufgezeigt, dass Amerika im Begriff war, von einer Kultur der

Zuversicht in eine Kultur der Furcht zu mutieren. Die Amerikaner
haben für die westliche Welt in sozialpsychologischer Hinsicht
den Kammerton der nächsten zwei, drei Jahrzehnte gesetzt. Da

kam der tragische, zugleich aber unendlich überinterpretierte,
narzisstisch hochgeputschte 11. September hinzu, der ganz im
Sinne der «Fear of Falling»-Ideologie weiterinterpretiert wurde
und der die Amerikaner weiter in die bellizistische Reaktion
hineintrieb. Es kam eine Culture ofFear als Remilitarisierung und Re-

paranoisierung der Gesellschaft auf.

Bleiben wir rasch in den USA: Sie haben unlängst Vorlesungen an

der Irvine University in Kalifornien gehalten. Wie war Ihr Eindruck

vom sogenannten Land der Freiheit?

Mir brennen immer noch die Fingerspitzen von meiner letzten
Einreise. Wenn Sie heute in die USA einreisen, macht Ihnen der

Immigration Officer folgendes vor: eine Geste, die bedeutet: legen
Sie vier Finger hier drauf! Sie sollten nicht glauben, dass Sie ihm
«take five» erwidern müssen, sondern Sie legen Ihre Hand besser

einfach auf ein gläsernes Lesegerät. Dann sagt der Herr: «thumb».

Dann legen Sie Ihren Daumen drauf. Darauf sagt er: «left hand».

Dieselbe Prozedur. Von mir zirkulieren da also im Moment zehn

Fingerabdrücke im amerikanischen Polizeinetz, das heisst, sie

können mich auf zehn verschiedene Arten ermitteln.
Aber eine Genprobe hat der Officer nicht genommen?

Das ist mir zumindest nicht aufgefallen. Die US-Behörden haben

aber zusätzlich eine Iris-Aufnahme gemacht. Ich war erstaunt. Es

ist nicht das erste Mal, dass ich das erlebe, aber man fragt sich

schon: Was ist eigentlich aus diesem Land geworden? Mir fällt in
diesem Zusammenhang eine Geschichte ein, die Salman Rushdie

erzählt hat. Als er einmal nach Amerika einreiste, nahm ein
Immigration Officer Anstoss an seiner Physiognomie; die sah irgendwie
so orientalisch und bombenlegerisch aus, er hatte ausserdem

einen frechen intellektuellen Augenglanz - das rechtfertigt offenbar
eine Spezialuntersuchung. Sie haben ihn also rausgezogen aus der

Schlange, haben ihn abgetastet und in dem typischen rüden
Grenzwächterton behandelt. Dann aber berichtet Salman Rushdie

etwas sehr Schönes: Eine Amerikanerin, eine 70jährige Dame, trat
auf ihn zu und sagte zu ihm: «Im Namen der Vereinigten Staaten

von Amerika entschuldige ich mich für dieses Verhalten des Beamten;

er tut das nicht in meinem Namen und nicht im Namen eines

grossen Teiles unserer Bevölkerung.» Da hat Salman Rushdie

plötzlich grosse Ohren bekommen und gedacht: In dieses Land, wo
diese Leute leben, wollten wir eigentlich immer fahren. Doch dieses

Land wurde sich von seiner eigenen Regierung gestohlen. Es ist
in eine Form von Paranoisierung hineingetrieben worden, die

durchwegs beunruhigend und erschreckend ist. Und wenn wir
jetzt nicht einen relativ besonnenen, vielleicht sogar grossen
amerikanischen Präsidenten hätten, wäre die Sache noch schlimmer.
Wie Sie wissen, führen die Amerikaner auch so etwas wie einen

Steuerkrieg gegen die Schweiz-die Schweiz steht unter Druck, und die
Amerikaner treten, so das allgemeine Empfinden, ziemlich dreist auf.

Dass es eine gewisse antiamerikanische Nervosität gibt in der
Schweiz, das habe ich von meinem fernen Beobachtungsposten in
Karlsruhe natürlich auch mitbekommen. Ich wohne dort, wie Sie

wissen, in einem Elfenbeinturm und empfehle das nach wie vor
als die zeitgemässeste Form der Architektur. Ich bin freilich auch
Tierschützer und liebe Elephanten über alles. Daher plädiere ich
für künstliches Elfenbein. Der Mensch, der einen Schritt zurück

tut, braucht auch eine geeignete Wohnung, und das kann nur der
Elfenbeinturm sein. Ich propagiere den Elfenbeinturmbau, wo
immer es möglich ist...

Sie weichen aus...

nein, ich stimme mich auf die Antwort ein, die ich Ihnen auf
Ihre Frage geben will. Aus meinem Elfenbeinturm heraus rufe ich
den Schweizern also nicht zu: Haut den Amerikanern auf die
Schnauze! Das wäre ein falsches Signal. Ich gebe nur zu bedenken,
dass das grosse Land, das Ihnen jetzt Ärger macht, selber in den

letzten 25 Jahren eine problematische Entwicklung durchlaufen
hat. Ein paar Andeutungen haben wir eben schon gegeben. Das

Land hat sich selbst durch seine unerhörte Verausgabungspolitik
an den Rand des Ruins manövriert. Das masslose Gelddrucken,
das seit rund 20 Jahren die amerikanische Finanzpolitik prägt, hat

einen unmittelbaren kausalen Bezug zu den militaristischen
Überanstrengungen, die für die USA typisch sind.

Ein interessanter Punkt. Sie vermuten hier einen Dreiklang:

Kriegspolitik, Verschuldungspolitik, Politik des leichten Geldes?

Der Staat finanziert die Kriege - die Deutschen haben bei dem

absurden Unternehmen gegen Saddam Hussein unerwarteterweise

18



SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015 POLITIK & WIRTSCHAFT

«Von mir zirkulieren
im Moment zehn
Fingerabdrücke im amerikanischen
Polizeinetz - sie können
mich auf zehn verschiedene
Arten ermitteln.»
Peter Sloterdijk

gesagt: Wir zahlen nicht, und manche andere Länder haben es

Deutschland gleichgetan. Das hiess, jetzt mussten es die Amerikaner
selber bezahlen, und zwar mit Luftgeld, das aus der Notenpresse
fliesst. Das ist eine originelle Art und Weise, Kriege zu finanzieren.
Die syrische Währung wird ja auch in Russland gedruckt und in

Flugzeugen nach Syrien eingeflogen. Das Geld, mit dem Assad

seine Soldaten bezahlt, wird in Russland hergestellt, auf
Druckplatten, die man dort bereitgestellt hat - es ist auf seine Weise

ebenso pures Kriegspapiergeld, bei dem man den Zusammenhang
zwischen einer falschen Politik und falschen Vorstellungen über
das Wesen der Wirtschaft mit Händen greifen kann.

Die Amerikaner sind zweifellos die Vorreiter der Politik des leichten

Geldes - als einzig verbliebene Weltmacht können sie sich dies

auch leisten. Allerdings würde ich den Amerikanern hier ihre Direktheit

hoch anrechnen, indem sie nämlich das Gelddrucken transparent
machen: Die Fed kauft unter dem wunderbaren Titel «Quantitative

Easing» direkt die Schulden des Staates auf, während die EZB

das eher verschleiert tut.
Die Europäer folgen hier nur zögernd, weil unsere Gehirne in einer
Zeit programmiert wurden, die der Kreditidee des 19. Jahrhunderts

folgte: dass man Schulden zurückzahlt.

Das haben mir meine Eltern auch so eingebleut. Aber um ehrlich zu sein:

das klingt heute fast schon naiv.

Ja, das ist richtig Old School. Man hat heute den Eindruck, diejenigen,

die noch an die blosse Möglichkeit der Rückzahlung glauben,

die müssten schon total rückständig sein und hätten das Wesen

der modernen Kreditwirtschaft noch nicht begriffen.
Kredite refinanziert man neuerdings über neue Kredite, das hat sich

offensichtlich herumgesprochen.
Es sind immerhin noch ein paar übriggeblieben, die wenigstens

den Willen haben, sich die Erinnerung an ein moralisches Altertum

zu bewahren, dessen Spuren uns gerade noch berühren. Im

moralischen Altertum hat man die Symmetrie-Idee hochgehalten:
das Geben und das Nehmen, das Leihen und das Zurückzahlen.

Das sind Ursymmetrien, auf denen die klassische Ethik aufgebaut

wurde. Zu den luzidesten Passagen von Nietzsches Ethik gehört

die Einsicht, dass eigentlich das Verhältnis von Gläubiger und

Schuldner dasjenige ist, das in den frühen Hochkulturen, also im

ersten Jahrtausend vor Christus, allenthalben die eigentliche

Grundlage der Ethik bildete, im Sinne eines an Symmetrie-Ideen

orientierten Gerechtigkeitsbegriffes. Gerechtigkeit, wenn man

das definieren will, kann man am besten dadurch zum Ausdruck

19



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015

bringen, dass ein Schuldner sich seiner Schuld entledigt. Und vergib

uns unsere Schuld, wie auch wir...

vergeben unseren Schuldigern...

den Griechen einen Schuldenschnitt gewähren! Dass Schuld

und Schulden nicht nur etymologische Zufallsverwandte sind in
der deutschen Sprache, sondern dass sie aus der Sache heraus

aufeinander verweisen und dass daher gerecht nur jener Mensch

sein kann, der alles, was er sich zuschulden hat kommen lassen,

auch selbst zu begleichen antritt, das sollte man sich im gegebenen

Kontext klarmachen. Das ist der gute alte Schuldner oder

Europäer, der im Augenblick am Horizont verschwindet. Da sieht

man noch einzelne Feuilletonisten oder Old-School-Wirtschafts-

menschen, die stehen am Pier und winken. Am Horizont läuft
sozusagen schon die Party der fröhlichen neuen Schuldner, die fahren

los aufs offene Meer, und Jens Weidmann steht am Ufer und

weint. Ich weiss, auch Weidmann, der Präsident der deutschen

Bundesbank, ist kein Star in der Schweiz, aber dennoch einer von
denen, die noch an reelle Äquivalenzbeziehungen glauben. Und in

ganz Europa scheint er der einzige zu sein, der noch so denkt. Unter

26 oder 27 Wirtschafts- oder Finanzministern bzw. National¬

bankpräsidenten ist er in einer verzweifelten Minderheitsposition,

denn überall sonst sind die Inflationisten an der Macht, die

an der Zinsschraube drehen, bis der Hahn auf null einrostet.
Sie bringen es hier, viele andere bringen es auch: Ich bin immer wieder

erstaunt, wie leichtfertig das Wort «Inflation» im politischen Diskurs

verwendet wird, ebenso wie das Wort «Abwertung». Eigentlich ist

«Inflation» ein Synonym für «Enteignung». Wenn man eine neue Steuer

von 10 Prozent einführte, statt «abzuwerten», dann würden gleich

alle aufdie Barrikaden gehen. Wenn man aber sagt, man «werte bloss

ab» im Rahmen der anvisierten Teuerung, dann sind sich plötzlich alle

einig, das sei eine gute Möglichkeit, Schulden zu reduzieren.

Das sind Phänomene, die man im Rahmen einer psychopoliti-
schen Gesellschaftsanalyse gut beschreiben kann. Die Menschen

haben eine viel höhere Enteignungstoleranz, wenn die Schröpfung

unter Schonung des Nominalwertscheins geschieht. Hingegen

strebt die Aversion dem Höhepunkt zu, wenn es zu sichtbaren

Lohnverminderungen kommt. Die Autohypnose funktioniert besser,

wenn man das Enteignungsgeschehen ohne Veränderung der

Zahlenwerte auf den Geldscheinen zum Ausdruck bringen kann.

Wenn wir intelligente Geldscheine hätten - was ja in der besten

Anzeige

Klar überzeugt
Ihr Produkt

auch online...



SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015 POLITIK & WIRTSCHAFT

aller möglichen Welten vielleicht einmal kommen wird -, auf
denen man jeden Morgen nachgucken könnte, wie viel sie noch wert
sind, mit einem digitalen Zählwerk versehen - nun, wenn wir solche

Geldscheine hätten, dann könnten wir uns nicht mehr selber

betrügen. Ich bin sicher, dass irgendein kluger Gymnasiast in einer

amerikanischen Garage das längst erfunden hat. Da steht too Dollar

drauf, und am nächsten Morgen oder nach einer Woche blinkt es

ein bisschen, man schaut genau hin, und da stehen nur noch 90 -
und es zählt konsequent nach unten. In Washington wurde das

nur noch nicht rezipiert.
Das neue Geld informiert den Geldesitzer also immer über die

aktuelle Kaufkraft.

Genau. Insofern wäre dieses intelligente Geld immer noch Old

School. Das korrupte Geld hingegen wäre solches, wo am nächsten

Morgen plötzlich 200 draufstünde. Das wäre dann das

Lieblingsgeld der herrschenden Inflationisten. Die Leute kommen sich

immer reicher vor. Vielleicht liegt da auch die Zukunft des Euro,

dass man eines Tages wieder zur Lira für ganz Europa zurückkehrt,

denn die Menschen lieben die grossen Zahlen. Ich weiss

noch gut: Als Student mit einer Reisekasse von 1000 D-Mark war

ich einmal im Leben Millionär, in Italien nämlich, denn die Reise

geschah zu einer Zeit, als die Tauschparität bei 1:1000 lag. Ich

fand das hinreissend. Hinterher habe ich natürlich auch etwas

über das Wesen des Geldausgebens gelernt. Wenn du einen
Tausender hast, ob das jetzt D-Mark oder Lira sind, und du musst
schon für eine Pizza 10000 zahlen, dann bestätigt man das, was

uns unsere Freunde, die Neurologen, in jüngerer Zeit erläutert
haben: dass eine grosse Anzahl von ökonomischen Operationen,
insbesondere das Zahlen, im Schmerzzentrum des Gehirns dargestellt

werden. Dagegen ist der Mensch, so wie wir ihn bisher kennen,

weitgehend hilflos. Es gibt nur eine Alternative, das ist die

Umwandlung von Zahlungen in Schenkungen. Die werden im

Lustzentrum dargestellt.
Wir hangeln uns zurück zu unserem eigentlichen Thema. Sie fordern

seit einigen Jahren den Bürger auf, seine gebenden Tugenden neu

zu entdecken. Können Sie Ihr Anliegen näher erläutern?

Der Ausgangspunkt meiner Überlegungen ist der bereits

angesprochene Unterschied zwischen Eros und Thymos. Ich rege an,

den Menschen wieder so zu beschreiben, wie es die Griechen

getan haben, als ein Wesen, das mit einer bipolaren Grundan-

...noch mehr
überzeugen Sie mit

Warenmustern.

Die Sinne ansprechen.
Auch das ist die Post.

Die Wirkung macht den Unterschied:

Botschaften sind überzeugender, wenn
Sie mit einem Warenmuster die Sinne

ansprechen. Setzen Sie auch auf den Brief

und nutzen Sie dessen einzigartige
Möglichkeiten.

Mehr Infos unter: post.ch/promopost

DIE POST5?
Gelb bewegt.



POLITIK 8i WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015

triebsanlage ausgestattet ist, oder, wenn man so will, mit einem

psychologischen Hybridmotor, der stolzhafte Antriebskräfte mit
eroshaften, also gierhaften Antriebskräften zusammenschaltet.

Wenn wir uns zu dieser Art der Beschreibung entschliessen, dann

müssen wir die gebenden Tugenden wieder stärker beachten.

Nichts gegen den Eros - aber er ist eben nur die halbe Wahrheit.
Die modernen Denker - und unter ihnen insbesondere die

Psychoanalytiker-haben sich darauf kapriziert, den Menschen allein
als giergesteuertes Wesen zu konzipieren, ihn also ganz vom Ero-

tizismus her zu denken, wobei Eros Begehren heisst und das erotische

Begehren sich nur auf das beziehen kann, was der Begehrende

noch nicht hat. Kurzum, der Eros ist ein Einverleibungs- und

Aneignungstrieb, dem ein Mangel zugrunde liegt.
Und dabei wird vergessen, dass der Mensch immer auch aus einem

inneren Reichtum und Überfluss handelt.

An diese luxurierende Grundausstattung versuche ich in meinen

Schriften zu erinnern. Meine Aufgabe ist dabei alles andere als

leicht, wir leben ja in einer völlig übererotisierten Kultur.
Wie meinen Sie das?

Gehen Sie doch einmal durch die Zürcher Einkaufsstrassen und

schauen Sie sich dort die Schaufenster an. Das letzte Mal, als ich

so viel Damenunterwäsche auf so wenig Raum sah, stieg ich im
Pariser Kaufhaus Samaritaine im falschen Stockwerk aus dem Lift.
Ich meinte eigentlich: Was hat es nun mit dieser erotisierten Kultur
in bezug aufunser Thema aufsich?

In einer so hocherotisierten Kultur wie der unseren geht man
davon aus, dass der Mensch im Nehmen gut ist und im Geben drastische

Defizite aufweist. Mit dem richtigen Training kann der Mensch

freilich auf beiden Gebieten Meisterschaft erlangen. Hat man die

bipolare Psychologie akzeptiert, so dass man die stolzhaften

Regungen als Primäreigentum beschreibt und den Menschen als

Gebewesen konzipiert, als Lebewesen, das immer auch ein Gebewesen

ist, dann kommt man auf ganz andere Ideen - und zu anderen
Verhaltensweisen. Dann wird man irgendwann auch gezwungen
sein, das Verhältnis zwischen dem Staat und seinen Bürgern auf
eine neue Grundlage zu stellen - denn der Steuerzahler ist, recht
bedacht, in einer gebenden Position, auch wenn er den Gabecharakter

seiner Zuwendung an die Gemeinwesenkasse zumeist
verkennt.

Sie haben sich jüngst als Kritiker des real existierenden Steuerstaats

unbeliebt gemacht. Sie haben sich angewöhnt, von fiskalischer

Kleptokratie zu sprechen. Woran stören Sie sich genau?

Der Fiskus in Deutschland ist strukturell spätmittelalterlich oder

frühneuzeitlich geblieben. Wie Sie wissen, war der mittelalterliche
Fiskus zunächst die Privatschatulle des Fürsten. Wenn er neue
Einnahmen brauchte, musste er jedes Mal eine Ständeversammlung

einberufen und sich neue Steuern bewilligen lassen. Alle
Steuern waren zunächst Ad-hoc-Steuern: für ein Mal und nur für
dieses Mal. Und er musste immer begründen, warum und wozu.
Die Steuern entsprangen also zuerst einer Notfallpraxis. Dann

traten zwischen dem 13. und dem 16. Jahrhundert Juristen auf, die

mit Erfolg suggerierten: Der Notfall, zu dessen Behebung der Fürst

an die Abgaben der Gefolgsleute appelliert, hat sich in einen
permanenten Notstand verwandelt. Die Erfindung des permanenten
Notstandes, die nécessitas perpétua: ich würde sagen, das war,
bevor Trotzki das Konzept der permanenten Revolution geprägt
hat, die geistreichste und folgenschwerste Begriffserfindung der

alteuropäischen Herrschaftstechnik.
Wenn der Staat immer in Not ist, dann kann man auch Steuern erheben,

ohne die Untertanen jedes Mal neu fragen zu müssen. Aus dieser

Entwicklung heraus hat sich der moderne, der frühneuzeitliche

Steuerstaat entwickelt-wie genau?

Er steht auf der Basis nun regelmässig erhobener Zwangsabgaben

- genau so ist es. Witzigerweise nennt sich der Staat eben Staat,

weil er behauptet, fest zu stehen - in Wahrheit gleitet er von
Instabilität zu Instabilität, seit es ihn gibt. Früher waren die Könige
als Wanderhöfe auf den Territorien ihrer Vasallen unterwegs und
Hessen sich von diesen bewirten. Das war faktisch eine Sondersteuer,

die im Mittelalter «alberga» hiess. Seit sich der Fürst in einer

eigenen Residenz festsetzte, Hess er sich sein Nichtauftauchen in
den Häusern der andern bezahlen. Steuergeschichte ist intellektuell

stimulierend, da sie - neben der Kunstgeschichte - den

Triumph der Einbildungskraft bestätigt. Kein Mensch kann sich
vorstellen, wofür bereits alles Steuern erhoben wurden.
Das klingt so, als hätten Sie sich kundig gemacht und könnten einige
besonders einleuchtende Beispiele darbieten. Ich bitte darum.

In der Tat. Ich war vor kurzem in St. Petersburg und habe mich mit
der Lebensgeschichte von Peter dem Grossen etwas näher beschäftigt.

Erstens, weil er der letzte Politiker in Europa war, der einen
ordentlichen Beruf gelernt hatte, ehe er zu regieren begann. Er

war im Schiffbau tätig, sprich auf der höchsten High-Tech-Ebene
seiner Zeit, denn Schiffe waren bekanntlich die komplexesten
Artefakte, die damals gebaut wurden. Und zweitens war er auch
Steuerschöpfer von eindrucksvoller Phantasie. Er hat für russische

Männer eine Bartsteuer erhoben. Stellen Sie sich das vor, alle
diese bärtigen, schrecklichen Bässe aus den russischen Chören
müssen für ihre Kinnhaare eine Abgabe leisten. Wenn ein Russe

immer noch auf altrussische Weise den Bart tragen wollte, musste

er dafür teuer bezahlen. Die Franzosen haben es ähnlich gemacht:
Sie haben die Zahl der Kamine an einem Haus gezählt und
dementsprechend die Steuern erhöht. Fragen Sie sich doch, warum die

Häuser in ganz Südfrankreich nach der Strassenseite hin keine

Fenster haben - weil der französische Fiskus auch eine Fenstersteuer

eingeführt hatte, die man nur durch Selbstverbarrikadie-

rung unterlaufen konnte. In Preussen gab es bis in die 80er Jahre

des 19. Jahrhunderts die sogenannten Mahl- und Schlachtsteuern.

Immer wenn ein Bauer ein Tier zum Metzger führte, griff der

preussische Staat zu. Wenn ein Bauer seine Getreideernte zur
Mühle brachte, griff der Staat ebenfalls zu...

der Staat: das ist bis heute der unsichtbare Dritte, der jeder

Transaktion still beiwohnt. Er macht sich bemerkbar, aber man

bemerkt ihn nicht. Warum eigentlich?

22



SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015 POLITIK & WIRTSCHAFT

Vielleicht weil der Staat ein Wesen ist, das nicht erröten kann.
Deshalb haben sich solche Bräuche bis in unglaubliche Nähe zu

unserer Gegenwart erhalten. Worauf ich aber hinaus will mit diesen

Überlegungen: In diesem Verhältnis zwischen dem Staat und
dem Steuerzahler ist ein uraltes, aus dem Absolutismus stammendes

Missverhältnis weitertransportiert worden. Die Schweiz ist das

einzige Land der Welt, in dem deutliche Ansätze zu einer Revision

dieses Missverhältnisses vollzogen worden sind. Aber in fast allen

übrigen Ländern ist die Fiskokratie auf dem vordemokratischen
Stand von einst geblieben.
Verstehe ich Sie richtig: Sie wollen eine Art Demokratisierung
des Finanzwesens in Deutschland durchsetzen?

Das wäre ein Anfang, (lacht)
Na dann: Good luck!

Sehen Sie, wir haben in Deutschland zwar einen Bund der Steuerzahler,

der jährlich die Verschwendungsquote ausrechnet, die bei

den Tätigkeiten der öffentlichen Hand beanstandet werden kann.

Wir geben gerne mal eine Milliarde aus für eine Drohne, von der

man schon in einer frühen Stufe der Entwicklung wusste, dass sie

auf deutschem Boden niemals fliegen wird; das hat man immer
nebenbei geduldet und hat den Staat als den universalen Einneh¬

mer verherrlicht. Und vor allem hat man sich in bezug auf das

Finanzamt mit einer Haltung eingerichtet, die absolut vordemokratisch

ist, nämlich mit einer Form von Duldung, Passivität,
zivilistisch unwürdigem, unmöglichem Verhalten.

Konkreter bitte.

Man erhält seinen Steuerbescheid, man zahlt, man versucht, das

Schmerzzentrum nach Möglichkeit zu umgehen - wobei bei dieser

Operation natürlich das banktechnische Instrumentarium,
das man Dauerauftrag nennt, sehr hilfreich ist: Verteilt man den

Schmerz über das ganze Jahr, ist das fast wie ein Bypass auf einer

neurologischen Ebene. Ich glaube, es ist tatsächlich der Moment

gekommen, wo man das in aller Deutlichkeit aussprechen kann:

Der heutige Steuerstaat ist, wie viele andere Aspekte der
Staatlichkeit auch, eine psychopolitische Fehlkonstruktion. Es geht
einfach nicht an, dass man den Bürger in dem Augenblick, in dem

er seine grösste Zuwendungsleistung zum Gemeinwesen erbringt

- im Moment der Steuerzahlung -, in die passivste, würdeloseste,

ja fast bedrohteste Position bringt: Zahle so viel, wie dieses Dokument

von dir fordert, sonst schicken wir dir auch noch die

Steuerprüfung hinterher, denn die führt in den meisten Fällen dazu,

dass es noch mehr wird.

«Meine Aufgabe ist
alles andere als leicht,
wir leben ja in einer völlig
übererotisierten Kultur.»
Peter Sloterdijk

23



POLITIK & WIRTSCHAFT SCHWEIZER MONAT 1028 JULI/AUGUST 2015

Steuern sind Zahlungen für staatliche Leistungen- das ist das gängige

Bild in der Schweiz. Man bekommt hier etwas für sein Geld-
und weiss das auch. Der emanzipierte Bürger ist jedenfalls nicht bereit,
einen willkürlichen Prozentsatz seines Einkommens dem Fiskus

abzuliefern, ohne zu wissen, was er dafür erhält. Ist das in
Deutschland anders?

Es gibt zwei Möglichkeiten, die Steuern zu deuten: Entweder sind

es Preise für Staatsleistungen. Dann wären wir Steuerzahler.

Wirkliche Zahler im vollen Sinn des Wortes. Oder aber wir sind,

wenn sich die Leistung der Gegenseite nicht objektivieren lässt,

Steuerspender oder Steuergeber: Donors. In diesen beiden Positionen

drückt sich ein starkes Gemeinwesenverhältnis seitens des

zahlenden Bürgers aus. In unserer deutschen Tradition hingegen
wird der Bürger in der Position des Steuerzahlers immer noch in
die Rolle des Untertanen zurückversetzt. Hierin ist der
sozialpsychologische Hauptfehler unseres Systems zu sehen. Ich denke, an

der Korrektur dieser Fehlkonstruktion zu arbeiten, auch mit den

Mitteln der sozialphilosophischen Besinnung, ist ein lohnendes
und notwendiges Projekt.
Diese Arbeit dürfte aber, sollte sie jemals erfolgreich sein,

noch ein paar Jahrhunderte in Anspruch nehmen.

Nun, es müssen nicht noch zwei Eiszeiten kommen, bis wir so

weit sind, aber es kann ein paar hundert Jahre dauern, ja. Man darf
nicht vergessen: Seit 3000 Jahren, also seit das Monstrum des

nehmenden Staates existiert, ist in den Menschen eine tiefe
Resignation gegenüber der nehmenden Hand des Fiskus eingeprägt.

Benjamin Franklin wusste genau, was er sagte, als er in einem
Privatbrief an einen Freund im Sommer des Jahres 1789 - übrigens
vier Wochen vor der Französischen Revolution - schrieb, und das

ist einer der luzidesten Sätze, die ich überhaupt in der ökonomischen

Literatur je gefunden habe: «In this world nothing can be

said to be certain, except death and taxes.» In dieser niederen

Welt gibt es nur zwei Dinge, auf die du dich zu 100 Prozent verlassen

kannst: dass man sterben und dass man Steuern bezahlen

muss. Das heisst, für den durchschnittlichen Menschen liegen bis

heute der Tod und das Finanzamt in derselben Resignationskategorie.

Aber Sie haben recht: an der Überwindung dieser Resignation

zu arbeiten, ist wirklich ein Jahrhundertprojekt. Daran

mitzuwirken, dass Steuerleistungen nicht mehr nur automatische

Abschöpfungen und Umverteilungen bleiben; dass das Geld in

öffentlicher Hand nicht «Staatsknete» ist, wie wir in der 68er Bewegung

zu sagen pflegten, wovon man schon als jugendlicher
Sozialhilfeempfänger so viel wie möglich abzapfen wollte, sondern dass

die Steuerzahlung zu einer Gabe-Geste wird und dass damit der

Zufluss aus dem Meinigen ins Gemeinsame von jedem einzelnen,
der zahlt, mitempfunden wird; dass also bei jeder Einzahlung in
die Gemeinwesenkassen auch der Fingerabdruck der gebenden
Seite wieder spürbar wird - das sind wichtige sozialpsychologische

Reformen, ohne welche die modernen Demokratien zu Fis-

kokratien regredieren. Im übrigen würde das automatisch zu
einer Sanierung der Staatsfinanzen führen. Der Staat dürfte sich in

der Aussicht auf künftige Steuern nicht mehr verschulden. Sie

können Geschenke oder Gaben, die erst erwartet werden, rechtlich

gesehen nicht im voraus beleihen. Das wäre so, als wolle man
ein Weihnachtsgeschenk weiterverschenken, bevor man es

bekommen hat.

Aller Enthusiasmus in Ehren, aber es sieht doch momentan nicht
so aus, als würde die staatliche Schuldenorgie in absehbarer Zeit

ihr Ende finden. Woher nehmen Sie Ihren Optimismus?
Es hat sich vor einem deutschen Gericht vor einiger Zeit ein

Vorgang zugetragen, der mich zuversichtlich stimmt: Da hat ein
Autofahrer in einer deutschen Kleinstadt an der Ausfahrtsstrasse ein
fest montiertes Radarsystem zerstört, vermutlich durch eine

Unachtsamkeit beim Lenken seines Fahrzeuges. Daraufhin hat die

Gemeinde von dem Autofahrer für die sechs Wochen Ausfallzeit,
in der das Radarsystem nicht funktionierte, einen Schadenersatz

von 100 000 Euro gefordert. Ein deutsches Gericht hat den

Anspruch der Gemeinde verneint mit dem Argument, dass der Staat

keine Gewinnerwartungen auf noch nicht begangenen Straftaten
seiner Bürger begründen dürfe. Ich muss sagen, das hat mein

Vertrauen ins Rechtswesen deutlich gestärkt. Denn wenn der Staat

erst abwarten muss, ob er von den Bürgern etwas kriegt, ist sein

Verschuldungsrecht geschmälert und er darf künftige Steuerzahlungen

nicht so behandeln, als wären es schon sichergestellte

künftige Schulden des Bürgers.
Sie erkennen also erste Risse im Bild des Fiskaletatismus?

Der Staat hat tatsächlich viel von seinem autoritären, paternalisti-
schen Habitus abgelegt, er hat auch seine Aura der Erhabenheit

weitgehend abgebaut - in dem Punkt waren gerade die Schweizer

führend, weil sie den erhabenen Staat schon früher als andere auf
ein pragmatisches Format reduziert sehen wollten. Genau das

gehört zu den Tugenden direkter Demokratie: dass man die Aufrichtung

des sakralen Monstrums, das sich Staat nennt, hier nicht
mehr dulden wollte. Friedrich Nietzsche war in diesem Punkt ganz
auf der Schweizer Seite des Empfindens, wenn er in seinem «Zara-

thustra» die Formulierung wagte: der Staat, das kälteste aller
Ungeheuer. Das ist ein perfekter Helvetismus.
Hoffen wir's. Eine letzte Frage: würden Sie sagen, dass Sie in einem

gewissen Sinne altersradikal geworden sind? Das ist ein Wort,
das in einer Notiz von «Zeilen und Tage» auftaucht; Sie schildern,
wie Sie in den Spiegel blicken und plötzlich denken: Mir blickt
Altersradikalität entgegen.
Die, lieber Herr Scheu, kommt erst noch. <

Der vorliegende Text ist die redigierte und autorisierte Fassung eines
öffentlichen Gesprächs, das vor einiger Zeit auf Einladung dieses Magazins
und der Uhrenmanufaktur Nomos Glashütte im Bernhardtheater
in Zürich stattgefunden hat.

24


	Das Lebewesen als Gebewesen

