Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 95 (2015)
Heft: 1027
Artikel: Seinen Weg gehen
Autor: Schwitter, Fridolin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-736140

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-736140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER MONAT 1027 JUNI 2015 DOSSIER

Seinen Weg gehen

Wir pflegen die Rhetorik von Risiko und Eigeninitiative. Zugleich bauen wir tiglich am goldenen
Kifig: Totalbetreuung, Rundumabsicherung, Abwendung des Unvorhersehbaren.
Wovor fiirchten wir uns? Anregungen aus der Klosterzelle.

von Bruder Fridolin Schwitter

in gottgefilliges, ja gar ein gottesfiirchtiges Leben in Selbst-
Everantwortung —was konnte das sein? Als der Herausgeber im
Anschluss an eine personliche Korrespondenz auf mich zukam
mit der Bitte, aus meiner klosterlichen Perspektive iiber Markt
und Staat, iiber Eigeninitiative und Fremdbestimmung zu schrei-
ben, hielt ich zuerst einmal inne. Kann ich zu dieser Fragestellung
iiberhaupt etwas beitragen?

Zunichst: das Attribut «gottesfiirchtig» missfallt mir. Im Mit-
telalter hat man den Menschen Furcht eingefldsst —nicht vor Gott
im Himmel, sondern vor der Hierarchie auf Erden. Damit liessen
sie sich manipulieren und kontrollieren. Heute ist dieses kirchli-
che Machtgebaren tiberholt. Zwar tun sich einzelne Repradsentan-
ten in den Hierarchien von Kirchen und Orden nach wie vor
schwer mit diesem Machtverlust, doch scheint mir, dass die Kir-
che letztlich von dieser weltlichen Machtkritik profitiert hat. Sie
kann sich auf das konzentrieren, was ihre Mission, ihre Schickung
ist: Gott vor Augen.

Vor Gott braucht sich in der Tat niemand zu fiirchten. Darum:
weg mit der Gottesfiirchtigkeit! Der Begriff der Gottgefalligkeit ist
mir viel sympathischer. Wir Kapuziner sind der franziskanischen
Spiritualitdt verpflichtet und erkennen alle Lebewesen als Schop-
fung Gottes an. Wer von Gott geschaffen ist, steht in Bezug zu ihm
—ob er will oder nicht, ob er erkennt oder nicht. Gottes Schopfung
ist umfassend. Treffend kommt das im «Sonnengesang», dem
Loblied des heiligen Franziskus von Assisi, zum Ausdruck. Nicht
nur der Mitmensch als dein Gegeniiber, sondern auch Tiere,
Pflanzen und sogar die Elemente des Universums wie das Wasser,
der Mond und die Sterne sind miteingeschlossen. «Gott zu gefal-
len», «gottgefillig zu leben» meint genau dies: seiner Schopfung
mit Ehrfurcht und Respekt begegnen.

Der Staat gehort nicht zur Schopfung — er ist ein vom Men-
schen geschaffenes Konstrukt im Dienste des Menschen. Vom
Menschen festgelegte Regeln bilden seine Werte. Insofern ist er
zu achten. Zugleich ist er jedoch ein Herrschaftsinstrument. Stets
herrschen die einen iiber die anderen. Etatisten, ob gesellschaft-
lich oder kirchlich, sind Menschen, die alle Probleme iiber die Ins-
titutionen 16sen wollen — nicht von Angesicht zu Angesicht, son-
dern auf einem Umweg durch Zwang. Dadurch entwickelt sich

Fridolin Schwitter

ist Bruder auf Zeit im Kapuzinerkloster in Luzern. Zuvor arbeitete er
u.a. als Wirtschaftsférderer der Stadt Luzern.

eine von Menschen gemachte Institution zum alles klirenden und
losenden Gottesersatz. Das iiberfordert den Staat und steht im
Widerspruch zu seinem Zweck, der darin besteht, das friedliche
Zusammenleben unter Menschen zu regeln.

Ein gottgefilliges Leben zu fithren bedeutet also, die Grenzen
des Menschengemachten zu erkennen und anzunehmen. Aber es
bedeutet zugleich, Vertrauen in die eigenen Fihigkeiten und Ur-
teilskraft zu entwickeln. Ein anderer Ausdruck gefillt mir darum
noch besser: «Gottvertrauen». Wer auf Gott vertraut, wettet dar-
auf, dass sein Leben tragfahig ist. Er geht seinen Weg mit Zuver-
sicht und Mut. Er vertraut auf seine Gaben, welche auch immer es
sein mogen. Er vertraut auf andere, aber er rechnet nicht mit
ihnen. Er tauscht sich mit ihnen aus, aber er zwingt sie nicht. Er
geht seinen Weg, den Gott fiir ihn vorgesehen hat.

Findet das gottgefillige Leben bloss hinter der Klostermauer,
in der Kirche oder im Gebetsraum statt? Hoffentlich nicht. Es ist
ein Thema fiir uns alle — im Hier und Jetzt.

Vom indischen Philosophen und Nobelpreistrdger Rabin-
dranath Tagore (1861—1941) stammt folgendes Gleichnis:

In unserer hochkomplexen modernen Gesellschaft sind die me-
chanischen Krdfte derart effizient organisiert, dass ihre Produkte
der Fihigkeit des Menschen, sie im schlichten Einklang mit seinen
Bediirfnissen und seiner Natur zu gebrauchen, lingst entwachsen
sind. Solch ein wucherndes Wachstum erdriickt den Menschen. Ein
Nest ist einfach, es besitzt eine natiirliche Beziehung zu seiner Um-
gebung. Ein Kiifig ist komplex, er schliesst alles aus, was sich aus-
serhalb von ihm befindet. Heute ist der Mensch mit grossem Eifer
dabei, sich seinen eigenen Kdfig zu bauen. Er passt sich seinen to-
ten rechten Winkeln und Begrenzungen an und ist bloss noch ein
Teil von ihm.

Jeder baut an seinem eigenen kleinen goldenen Kifig, und
zusammen baut die Gesellschaft am grossen goldenen Kifig. Ab-
gesichert und verbindlich geregelt in Gesetzen, Verordnungen
und Dekreten. Moglichst so allgemein formuliert, dass sich kein

59






SCHWEIZER MONAT 1027 JUNI 2015 DOSSIER

einzelner direkt betroffen fiihlt, aber letztlich doch alle indirekt
angesprochen sind. Jeder haftet irgendwie fiir jeden, aber nie-
mand ist fiir einen anderen wirklich verantwortlich.

Ich gestehe es gerne ein: Mein eigener Fokus und Lebensmit-
telpunkt im fritheren Leben richtete sich auch darauf, mit Ziel-
strebigkeit und Energie die Gestaltung des goldenen Kifigs voran-
zubringen. Wappnung fiir alle Eventualititen, Angst vor dem Le-
ben, dieser Quelle des Unvorhergesehenen. Alles wird finanziell
und strukturell total abgesichert, versichert, ausstaffiert. Fremd
bleibt dem Leben im goldenen Kéfig: das Spontane, das Herzliche,
das Unerwartete, das Risiko und vor allem das Aussergewohnli-
che. All dies wird gefiirchtet und gemieden, schon in der Lebens-
mitte. Die Folgen: sparliche Kreativitit, blindes Vertrauen in gere-
gelte und definierte Mechanismen, Langeweile, schwindende
Verantwortung gegeniiber sich, den eigenen Leuten, der Gesell-
schaft und der Umwelt, allgemeines Misstrauen.

Ich bastelte fleissig an meinem goldenen Kifig, aber ich entfloh
mir immer wieder selbst. Ich stiirzte mich auf dem Fahrrad ins Le-
ben. Ohne Guide, ohne Mauer, ohne Komfort. Ich suchte meinen
Weg entlang der Strasse, wo das bunte Leben stattfindet, in Hanoi,
Johannesburg oder Santiago de Chile. Das Leben in Schwellenldn-
dern verfiigte nicht iiber die Annehmlichkeiten und Sicherungen
der mich damals prigenden Welt. Aber dieses Leben brachte auch
nicht all die Zwinge und Verpflichtungen mit sich, die uns zu Ge-
fangenen des eigenen Erfolgs machen. Auf einer dieser Reisen
fasste ich den Entschluss, den goldenen Kifig, zu dem ich immer
wieder zuriickkehrte, gegen ein einfacheres Netz einzutauschen.
Ich trat in ein Kloster ein, als ein Kapuziner auf Zeit. Einige Jahre
sind seither vergangen. Mein Gottvertrauen ist gediehen.

Ich will das Leben im Kloster nicht glorifizieren. Aber wir ha-
ben ein gutes Leben: strukturierte Tage, feste Zeiten fiir Gebet
und Kontemplation, geregelte Arbeit, eine tragfihige Gemein-
schaft, ein kleines Zimmer. Selbstverstdndlich haben wir auch un-
sere Sorgen: eine gottabgewandte Gesellschaft, wenig Nach-
wuchs, schwindende Kréfte. Aber wir gehen unseren Weg. Ich
habe gelernt, dass Briider zupackende Zeitgenossen sind. Sie wol-
len nicht, dass ihnen geholfen wird, sie helfen sich selbst. Wir de-
finieren klosterliches Leben neu, indem wir das Kloster durchlds-
sig machen wollen — als ein Nest mit Durchzug sozusagen, unter
Wahrung unserer Historie und Tradition. Wir biedern uns nicht
an, wir entwickeln uns weiter. Kein Jammern, kein Klagen, keine
Besitzstandwahrung, keine Absicherung. Wir gehen betteln — und
jene, die mogen, unterstiitzen unsere Initiative. Wir hoffen auf die
Unterstiitzung anderer Menschen, aber wir rechnen nicht damit.
Das braucht Zeit. Geduld. Und Gottvertrauen. Immer wieder.

Im direkten Gesprich zeigt sich: Man findet mein vor sechs
Jahren gewihltes einfaches Nest ziemlich interessant und macht
mit ihm allenfalls sogar in einem zeitlich befristeten Rahmen Be-
kanntschaft. Klosterliche Gisteangebote florieren und sind so
sehr gefragt, dass mancher Hotelier angesichts der Belegungszah-
len gelegentlich fast schon ein wenig vor Neid erblasst. Fiir viele

Menschen bedeutet es eine ganz eigene Befriedigung, kurz aus
dem goldenen Kifig auszubrechen —um danach wieder in den gol-
denen Kifig zuriickzukehren und weiter das Loblied auf Risikobe-
reitschaft, wirtschaftlichen Erfolg und Selbstverantwortung zu
singen. Dazu zidhle ich natiirlich auch das uniibersichtliche Heer
der wirtschaftsorientierten Verbands- und Lobbyfunktionire, zu
denen ich einst selbst gehorte. Sie alle reden, als hdtten sie nicht
gemerkt, dass sie in einem goldenen Kéfig wohnen, in dem diese
Begriffe sogleich einen schalen Nebengeschmack annehmen.
Welches Risiko? Welche Eigeninitiative? Welcher Markt? Manche
Bereiche der freien Wirtschaft sind ldngst teilverstaatlicht: Ge-
sundheit, Bildung, Verkehr, Transport, Energie und zunehmend
auch die Finanzbranche. Sie reden von Freiheit, obwohl sie im
goldenen Kifig des Etatismus hocken und tagtdglich an ihm arbei-
ten und weiterwerkeln.

Sind Kloster denn nicht geschiitzte Werkstdtten? Das sind sie
wohl. Aber jene, die sie bewohnen, sorgen fiir sich selbst. Entge-
gen einer weitverbreiteten Meinung partizipieren wir nicht an Er-
tragsstromen aus staatlichen Zwangsabgaben. Wir setzen auf
freiwillige Beitrége, eine einfache Lebenshaltung, weniger Hyper-
individualismus auf Kosten anderer und finanziellen Verzicht.
Wir sind nicht arm, weil es uns an nichts Elementarem fehlt. Aber
wir streben bewusst einen Zustand der Einfachheit an, der unsere
dussere Unabhingigkeit verbiirgt — und damit die innere geistige
Freiheit ermoglicht. Die Verzichtshaltung schiitzt uns vor jeder
Form von mentalem Etatismus, auch dem innerkirchlichen. Zuge-
geben, die Orden haben nicht mehr die Bedeutung, iiber die sie
vielleicht noch vor wenigen Jahrzehnten verfiigten. Aber daran ist
nichts Schlimmes. Selbst wenn es eines Tages keine Kloster im
herkommlichen Sinn mehr geben sollte, solche einfache Nester
werden stets existieren.

Schraubt eure Anspriiche herunter! Lernt verzichten! Und
denkt daran: weniger ist mehr! Ich finde es vermessen und reali-
tatsfremd, wenn ich als Angehoriger eines franziskanisch ausge-
richteten Bettelordens die Forderung gegeniiber der Gesellschaft
formulierte, auf ihren goldenen Kifig zu verzichten. Das wire
schon fast dogmatisch. Wir rechnen nicht mit anderen. Und wir
wollen andere auch nicht belehren. Aber vielleicht konnen wir an-
dere mit unserer Denk- und Lebensweise inspirieren. Vielleicht.

61



	Seinen Weg gehen

