
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 94 (2014)

Heft: 1022

Artikel: Was Vermögen vermöchte

Autor: Priddat, Birger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERTIEFEN / DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1022 DEZEMBER 2014

3 Was Vermögen vermöchte
Hat die Allgemeinheit Anspruch auf den Reichtum der wenigen? Natürlich nicht. Haben die Reichen
den Anspruch, ihr Geld in die Allgemeinheit zu investieren? Theoretisch ja, doch ist im Zeitalter des Etatismus
zur Rarität verkommen, was einst gängige Praxis war.

von Birger Priddat

Wozu dient Reichtum? Diese Frage ist nicht nur eine nach der

tatsächlichen Motivlage, sondern eine klassisch politische:

jemand hat es in einer Gesellschaft zu Reichtum gebracht. Wie

stellt er sich nun zu ihr? Gibt er ihr etwas davon? In welcher Form?

Wie viel? Braucht er sich überhaupt zu rechtfertigen? Im Verlauf
der Geschichte haben sich von der antiken Liturgie bis zur modernen

Stiftung verschiedene Muster zur Legitimierung von Reichtum

herausgebildet und über die Zeit verändert - sie werden in der Folge

durchlaufen und immer wieder auf die eine zentrale Frage hingeführt:

Wozu reich?

l. Legitimation durch Stiftung öffentlicher Güter

Sagenhaft reich soll Xerxes gewesen sein. Und auch Krösus,

ebenso wie Midas. Die orientalische Despotie zeigt seither und bis

hin zu Gadhafi oder Abdullah al Saud ein grundlegendes Muster
des Reichtums: Aneignung durch Herrschaft. Reichtum durch

Zwangsabgaben, Steuern, Enteignung und Krieg. Darin wird ein

gewaltsames Grundmuster des Reichtums erkennbar.

Die antike griechische Polis war das einzige Gegenmodell

zur orientalischen Despotie: als Verfassungsmodell der Politik,
inklusive Demokratie. Verfassungsstaaten lassen keinen
Herrscher zu, der ihre Untertanen offen ausbeutet bzw. ihre Gewinne

willkürlich abschöpft. Die Bürger verbannen ihn irgendwann
oder wechseln die Verfassungsform. Athen, als Musterpolis,
kannte keine Steuern; nur die Metöken, die Gastbürger, hatten
welche zu entrichten. Die öffentlichen Güter (Tempel, Amtsgebäude,

Wehranlagen, Strassen) wurden als sogenannte leiturgia
von den Reichen finanziert. Reichtum war legitim, wenn die

Reichen ihre Polis beschenkten. Freigebigkeit zählte bei Aristoteles

zu den grossen Tugenden. Und die Polis ehrte im Gegenzug

ihre Stifter.
Damit wird historisch das erste legitime Grundmuster des

Reichtums erkennbar: seine Legitimation durch Stiftung öffentlicher

Güter. Im Gegensatz zum orientalischen Despoten mit
seinem absoluten Reichtum war der reiche Polisbürger auf die

Legitimation seiner Mitbürger angewiesen. Denn die Bürger waren im

Wohlstand differenziert, aber politisch gleich. Die Polis achtete

auf relative Homogenität. Wenn die reichen Bürger die öffentli-

Birger Priddat
ist Ökonom, Philosoph und Professor für Politische Ökonomie an der
Wirtschaftsfakultät der privaten Universität Witten/Herdecke. Zuletzt
von ihm erschienen: «Homo dyctos. Netze, Menschen, Märkte. Über das

neue Ich: Market-Generated Identities» (Metropolit, 2014).

chen Güter finanzierten, stärkten sie den Glanz der Polis und die

Bürgergemeinschaft.
Das Grundmuster der Legitimation von Reichtum durch die

Stiftung öffentlicher Güter - das Leiturgia-System - ist eine in den

Poliskontext verschobene Gabenökonomie. Der Poliskontext
änderte die auf den Clan bezogene Reziprozitätsstruktur des

Gabensystems. Stammesgesellschaften pflegen über Geschenke und

Gegengeschenke das Netz der familialen und Zwischenstammesbe-

ziehungen. Die vorpolitische Gemeinschaftlichkeit versichert
sich so immer wieder ihrer selbst.

Die Erfindung der Polis beruhte auf der Entmachtung der alten

Clanstrukturen. Der Stadtstaat ist keine Stammesgemeinschaft,
sondern, als Ausnahme in der Antike, eine Gemeinschaft freier
Bürger in Selbstherrschaft. Strukturell betrachtet waren die

Stadtstaaten, im Unterschied zur alten Form der Stammesgemeinschaft,

eine Gesellschaft von Fremden. Doch auch in ihnen wirkte
das Prinzip von Gabe und Gegengabe - nur in anderer Form.

Die spezifische Rolle der Gabenspender für die Gemeinschaft fällt
den Reichen zu. Es ist eine moderne Form der Gabenökonomie,
die nicht mehr auf personaler Reziprozität beruht, sondern auf
einer Reziprozität der Reichen mit der Polis-Öffentlichkeit. Das

Moment des Gebens bleibt, aber die Gabe nimmt eine
Gemeinschaftsform an, wobei die Gegengabe in der Ehrung des Spenders

besteht.

In dieser politischen Ökonomie wächst der Reichtum der Polis

mit dem Reichtum ihrer Bürger, unter der Bedingung, dass mit
dem Vermögensanstieg proportional die Zahl und das Quantum
der Leiturgien ansteigen. Reichtum ist in diesem Reziprozitätsmuster

eine legitime und erwünschte Kompetenz. Die pleonexie-
das Streben nach dem Mehrhaben - ist nicht verwerflich, wenn
sie der Polis zugute kommt.

62



SCHWEIZER MONAT 1022 DEZEMBER 2014 VERTIEFEN / DOSSIER

2. Legitimation durch Caritas
Das zweite legitime Reichtumsmuster findet sich in der

Konzeption der Caritas, definiert von Thomas von Aquin: Das, was

einer braucht (nécessitas), kommt ihm zu. Alles, was an Einkommen

und Vermögen darüber hinausweist (superfluum), ist den Armen

zu geben.

Auch hier liegt ein Reziprozitätsmuster zugrunde, nun aber

nicht mehr polisgemeinschaftlich ausgerichtet, sondern

gnadenstrategisch. Die Reichen geben, um in den Himmel zu kommen.

Die Barmherzigkeit den Armen gegenüber ist theologisch vermittelt,

über Gott und seine Kirche. Nicht mehr die anderen Bürger

sind Adressaten der Spende, sondern die Armen. Das Polismodell

wird aufgegeben und durch ein ständisches Modell ersetzt, das

die Arm-Reich-Differenz festigt.

Allerdings werden auch hier öffentliche Güter gespendet,

vorgegeben durch die christliche Gesellschaft: Armenhäuser,

Armenspeisungen, Hospitäler, Kirchen, Kapellen. In Gesellschaften,

in denen die Wohlfahrt der Seele ebenso bedeutsam ist wie die des

Körpers, sind Kirchen als Seelenläuterungsinstanzen notwendige

öffentliche Güter. Die Resultate der Caritas gleichen denen der

antiken Leiturgia; erhebliche Unterschiede sind jedoch im Motiv

zu finden: Das Gemeinschaftliche wird durch die hier neu einflies-

sende Umverteilungskomponente zum Sozialen.

Die Ehre, die dem antiken Reichen durch die Polis zuteil

wurde, bekommt der christliche Reiche durch die Gnade Gottes,

die nur in Demut angenommen werden kann. Die Spende ist nicht

auf eine Tugend rückführbar, sondern auf Demut und Bussfertigkeit.

Die Gegengabe wird nicht in dieser Welt gewährt, auch wenn
die Gabe für diese Welt war. Das christliche Geben gehört zu einer

transformierten Gabenökonomie: Sie stützt die Gemeinschaft der

Brüder in Christo, aber die Gemeinschaft selber kann nicht

zurückgeben. Sie ist, eschatologisch verwandelt, eine Gabenökonomie,

die die Brücke zwischen der Gemeinschaft der Christen in der

Welt und jener der erlösten Seelen im Himmel herstellt - ein Teil

der oeconomia divina.

Eindeutig aber wird auch hier Reichtum legitimiert, wenn ein

Gutteil davon, das superfluum, gespendet wird. Das bedeutet,
dass der, welcher gibt, nichts von der Welt, von der Gesellschaft,

Anzeige

erwartet. Weltlich betrachtet schenkt der Reiche bedingungslos:
altruistisch. Darin liegt ein gewichtiger Unterschied zum ersten,
antiken Legitimitätsmuster: im Verzicht - prima facie - auf die

Ehrung des Spenders. Nur äusserst indirekt erfolgt die soziale

Ehrung dennoch: diejenigen, welche Stiftungen einrichten, verbinden

sie mit ihrem Namen und bauen sich dadurch trotz allem ein
Denkmal. Das müssen sie jedoch selber tun; die Gesellschaft
anerkennt dies nur stillschweigend.

3. Legitimation durch Wohlstandsmehrung
Das dritte Legitimationsmuster des Reichtums finden wir im

18. Jahrhundert bei Adam Smith (und vielen anderen): Wer als

Reicher in ein Unternehmen investiert, darf Profit erwarten und
mehrt zugleich den Wohlstand aller, indem er gegen Lohn
Menschen beschäftigt. Die Armen werden nicht mehr karitativ
versorgt, sondern gegen Lohn für ihre Arbeit beschäftigt. Je mehr

produktiv investiert wird, desto mehr Menschen können beschäftigt

werden; das Wachstum dieser Kapitalakkumulationswirtschaft

löst die alte Armutsfrage.
In diesem Sinne ist die Political Economy eine «Moral Science»,

indem sie die älteren Sitten und wirtschaftlichen Verhaltensweisen

in neue «Moral Standards» überführt, d.h. in eine

Verhaltensrationalität, die nicht mehr den geschichtlich ausgeprägten
Tugenden folgt, sondern den neuen Allokationsbedingungen. In der

Unterscheidung zwischen «Reichtum» (wealth) und «Tugend»

(virtue) entscheidet Smith sich für den Reichtum. Dem tugendhaften,

aber armen Leben der Wilden bzw. des Naturzustandes bietet
der zivilisierte Zustand der «Commercial Society» ein wohlhabenderes

Leben, das allerdings auf Kosten der Gerechtigkeit geht: Die

Einkommensdifferenzen bleiben bestehen, lösen sich im Wachs-

tumsprozess der später von Smith entwickelten Kapitalakkumulation

auch nicht auf, aber der «Wealth of Nations» erhöht sich

und lässt alle, proportional, daran teilhaben.

Adam Smith eliminiert die traditionellen Tugendmotive des

wirtschaftlichen Handelns. Nicht die moralische Haltung,
sondern allein die Angebotsfähigkeit des Händlers ist demnach für
die wirtschaftliche Analyse von Interesse. «To better the comfort

of life» wird ein «natürliches» Streben nach Reichtum, das in sei-

Unabhängigkeit macht
mehr aus ihren Zielen.
Bei unserer Honorarberatung analysieren wir Ihre individuelle finanzielle Situation und erarbeiten mit Ihnen einen

detaillierten, nachhaltigen Anlagevorschlag auf der Basis von verschiedenen Anlagefonds und weiteren ethischen

Anlagemöglichkeiten. Dazu besprechen wir Ihre Bankbedürfnisse und die konkrete Umsetzung.

• ökologisch
• sozial

• transparent
• rentabel

kopp ethik invest | Löwenstrasse 54 | 8001 Zürich

044 212 77 00 | roger.kopp®kopp-ethik-invest.ch | www.kopp-ethik-invest.ch



VERTIEFEN / DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1022 DEZEMBER 2014

nen privaten Motiven tugendneutral bleibt, aber die «Benevolence»

als gesamtwirtschaftliches Resultat produziert. Das «System

of Natural Liberty» ist eine kapitalwirtschaftlich organisierte
Ökonomie, die den Hang zum Luxus, die traditionelle ökonomische

Untugend des Hyperkonsums, durch den Hang zur Bereicherung,

das Mehrhabenwollen, ersetzt.
Diese scheinbare Paradoxie lässt sich sofort auflösen, denn die

Erwartung, durch Kapitalinvestitionen zukünftig Profite zu erzielen,

setzt voraus, den gegenwärtigen Konsum zu begrenzen. Historisch

entscheidend ist dabei die Verwandlung der pleonexie in ein

Profitbegehren über Investition und damit in Beschäftigung und

Einkommen. Smith entwirft eine Theorie der Kapitalwirtschaft, die

Beschäftigung nicht durch sekundäre Einkommensumverteilung,
sondern durch Investitionen bewirkt, die eine primäre Verteilung
der Einkommen für die «Armen» und die «Reichen» einschliesst.

Diese dritte Legitimation des Reichtums ist identisch mit der

beginnenden kapitalistischen Gesellschaft. Wenn der Reichtum mit
den Armen qua Beschäftigung geteilt wird, ist jeder darüber

hinausgehende Profit gerechtfertigt, sofern weiter investiert wird. Im Prinzip

wird die Caritasregel eingehalten, nur dass das superßuum nicht

umverteilt, sondern als Kapital reinvestiert wird. Hier beginnt die

moderne Wachstumsökonomie, die Reichtum qua Kapital und

Investition als produktive Steigerung des allgemeinen Reichtums

(«The Wealth of Nations») einsetzt. Die Richterskala der Profitabili-
tät ist nach oben offen, was erst dann den neuen bürgerlichen bo-

num commune verletzt, wenn das akkumulierte Vermögen nicht
mehr in beschäftigungsausweitende Investition übersetzt wird.

Nicht nur der Reichtum, sondern der Kapitalismus als Wealth-Generating

System wird wohlfahrtstheoretisch legitimiert.

4. Legitimation über freiheitliche Eigentumsrechte
Eine Veränderung erfuhr dieses Prinzip durch das um 1900

nachgereichte ökonomische Wohlfahrtskriterium. Das sogenannte
Pareto-Kriterium erlaubt jedwelche Einkommensgewinne und
damit jeden Reichtum, wenn er nicht auf Kosten der Chancen der

Einkommensschwachen erlangt wird. Diese Legitimation ist schwächer:

Sie koppelt die Gewinnwirtschaft und ihre Reichtümer nicht
mehr an eine Beschäftigungswirksamkeit, sondern nur an einen

Schutz bisher erlangter Einkommen und Eigentumsrechte. Damit

ist Reichtum sozialer Verpflichtung entbunden, wenn er nicht durch

«Ausbeutung» entstand. Das aber ist der Beginn der Auflösung der

dritten Reichtumslegitimation. Hat jemand den Reichtum rechtlich

einwandfrei erworben, ist er vom Geben - in welcher der drei
Legitimationsformen auch immer - befreit.

Man muss hinzufügen, dass die ökonomische Wohlfahrtsregel

zu einer Zeit entstand, da jeder Staat bereits Steuersysteme eingeführt

hatte: hoheitsrechtliche Zwangsumverteilung und Finanzierung

öffentlicher Güter. Die Redistributionsmomente der ersten
und der zweiten Legitimationskonzeption wurden jetzt vom Staat

bedient, so dass den Reichen zugebilligt wurde, über ihren Gewinn

nach Steuern frei disponieren zu können, ohne politische, soziale

und sogar ohne Wohlfahrtsverpflichtung. Das war historisch neu:

erstmals war Reichtum nicht mehr in eine sozialverpflichtende
Struktur eingebunden. Stattdessen wurde Reichtum über freiheitliche

Eigentumsrechte legitimiert. Das ist die vierte moderne

Legitimationsform des Reichtums: der Staat übernimmt die Verteilung.
Man muss sich als Reicher nicht mehr sozial geben.

5. Renaissance des antiken Stiftergedankens -
modernisierter Typ 1

Daneben respektive zuvor kannte das 19. Jahrhundert auch

den Aufschwung eines Musters, das über den dritten Legitimationstypus

nicht zu erklären ist: ein opulentes Mäzenatentum und

Stiftungswesen. In den USA florierte dieses noch stärker, weil der

Staat dort anders als in Europa etliche soziale Aufgaben nicht
übernahm. Es handelte sich dabei gleichsam um eine Renaissance

der antiken Leiturgien, in dem Sinne, dass Reiche häufig die

Finanzierung von Kunst, Museen, Opernhäusern, aber auch Strassen,

Stadtvierteln und Parks übernahmen. Man kann es eine

modernisierte mäzenatische Legitimation des Reichtums nennen. In

ihr liefen im 19. Jahrhundert mehrere Motive parallel: eine

fortschrittliche Haltung des reichen Bürgertums, das die
industriellunternehmerische Modernisierung als kulturelle Modernisierung
auffasste; der soziale Anspruch, in der aufkommenden «socialen

Frage» eine Form von Nächstenliebe zu zeigen; das Bestreben, in

Bildung zu stiften, nicht zuletzt auch, um bürgerliche Eliten
heranzubilden und den Nachwuchs zu sichern; die Attitüde, die Rolle

des abtretenden Adels zu übernehmen.

Diesem letztgenannten Motiv entsprechend, zeichnete sich

die Stiftertätigkeit der Reichen des 19. Jahrhunderts durch Opulenz

aus. Was dem Adel in der Luxusdebatte des 18. Jahrhunderts
als unproduktive Verschwendung vorgehalten wurde, wurde im

bürgerlichen Mäzenatentum des 19. Jahrhunderts reanimiert: als

bürgerliches Selbstbewusstsein eines neuen Status. Wohl war dieses

Statusstreben mit einem philanthropischen oder
gemeinschaftlichen Sinn gekoppelt. Aber das opulente Moment dominierte

häufig: Man wollte zeigen, was man hat.

Die Pracht eines bürgermäzenatisch gestifteten Opernhauses

oder Theaters sollte die adlige Pracht der Schlösser übertreffen,
zumal diese Bauten öffentliche waren, in denen das Bürgertum seinen

neuen Status gemeinschaftlich zelebrierte. Dabei spielte die

Verknüpfung von Reichtum und Ästhetik eine herausragende Rolle. Das

neue reiche Bürgertum entwickelte einen eigenen Stil, der adelsaffin

blieb, aber den Willen zur eigenständigen Selbstdarstellung hatte.

Kunst und Reichtum verbanden sich zum ästhetischen Ausdruck des

Fortschritts. Deshalb wurden neue Formen notwendig: Man wollte

zeigen, dass man etwas Eigenes kreiert - eine neue Welt.

6. Reziprozitärer Altruismus
Das alles verlor sich in der darauffolgenden Epoche des

Etatismus, spätestens nach dem Ersten Weltkrieg. Im 20. Jahrhundert

veränderte sich das Mäzenatentum. Natürlich stifteten Rei-

64



LIBERAL IST DIE

PLATTFORM FÜR FREIE,

BÜRGERLICHE

DEBATTEN ABSEITS

DES MAINSTREAMS."

liberal bittet Freigeister wie Vince Ebert,
Jan Fleischhauer, Wladimir Kaminer, Neda Kelek,

Harald Martenstein, Michael Miersch, Ulf Poschardt,

Terry Pratchett, Roland Tichy, Christian Ulmen und

Wolfram Weimer in die Arena.

liberal ist laut Leserpost ein „intelligentes und mit

spitzer Feder geschriebenes, exquisites Magazin".

liberal verleiht der Freiheit viermal jährlich
eine Stimme.

liberal wird herausgegeben von der

Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit.

VIERMAL IM JAHR

liberal
Debatten zur Freiheit

SCHWE'">V"'K1|

liberal

KFW i er

liberal

WI[ K JVS'IZ '""I Q

WWW.AUCM

«OWEWl EOU'.

jetzt kostenfrei
abonnieren

Online-Bestellung
www.libmag.de/abo/

oder QR-Code scannen



autobau" —

LEIDENSCHAFT AUTOBAU

In der autobau Erlebniswelt am Bodensee wird die Leidenschaft fürs Automobil
und für Geschwindigkeit spürbar. Besuchen Sie die einzigartige Fahrzeugsammlung
in der Hafenstadt Romanshorn oder erleben Sie autobau an Ihrem persönlichen
Event. Weitere Informationen: autobau.ch

autobau AG Erlebniswelt Egnacherweg7 8590 Romanshorn T+41 71 466 00 GG www.autobau.ch



SCHWEIZER MONAT 1022 DEZEMBER 2014 VERTIEFEN / DOSSIER

che weiter, aber ihre Intentionen verkehrten sich: es galt und gilt
nicht mehr, der Allgemeinheit zu stiften, sondern ins eigene

Unternehmen zu investieren - mit gleichzeitiger architektonischer

Prägung des Stadtbildes. Die Hülle bleibt dabei öffentlich, aber die

soziale Gesinnung reduziert sich auf architektonische Grossformen.

Es sind nur marginal noch Stiftungen an die Gemeinschaft,

sondern vorwiegend Investitionen ins eigene Geschäft.

Das Geben wird dadurch zu einem Hybrid aus Allgemein- und

Eigensinn. Das heisst: man braucht der Allgemeinheit nichts zu

geben, was nicht zugleich auch einem selber von Nutzen ist. Es ist

eine Inversion der modernisierten ersten und zweiten mäzenati-

schen Legitimationsform: nennen wir sie die fünfte Reichtumsform

der modernen Reziprozität. Ihr Grundprinzip lautet: Stiften

muss sich lohnen.

Genaugenommen haben wir es dabei mit einer Form des auf

Reziprozität beruhenden Altruismus zu tun, in dem der, welcher

gibt, kein Gegengeschenk erwartet, aber doch eine Art Auszahlung,

wenn auch auf anderer Ebene: in Anerkennungswährung - im Sinne

eines gesellschaftlichen Kreuztausches von Geld gegen Reputation.

Die Reichen stiften optimiert: so viel, dass sie genügend Anerkennung

bekommen, ohne allzu viel verauslagen zu müssen.

Da der Staat die Wohlfahrtsaufgaben übernommen hat, folgen

Stiftungen jetzt eigensinnigen Zwecken oder streben nach der

unmittelbaren Anerkennung durch die Gesellschaft. Viele Stiftungen

frönen deshalb eigenartigen und oft belanglosen Zwecken. Eine

soziale Rückkopplung ist nicht mehr selbstverständlich vorgesehen:

schliesslich hat man ja über die Steuern seinen Sozialbeitrag schon

geleistet. Die soziale Funktion des Reichtums wird durch staatlichen

Zwang geregelt; deshalb wird die freiwillige, private schwächer.

Anders ist es in den USA, wo die staatlichen Wohlfahrtsprogramme

viel weniger umfassend ausgelegt sind. Hier herrscht noch

ein stärker philanthropisches Moment vor.

Dennoch bleibt insgesamt zu konstatieren, dass dem neuen

Stiftungsdenken die Opulenz fehlt. Kaum ein Reicher stiftet heute

eine ganze Universität (Soros und Google ausgenommen), baut eine

ganze Stadt, legt grosse Stadtparkanlagen an oder bietet einer

Kommune an, das Rathaus völlig neu und aufregend zu bauen. Es fehlt
der Wille, Zeichen zu setzen, Modelle zu bilden. Das, was man mit
dem Reichtum vermag - das Vermögen -, bleibt unterentwickelt.

Die ungeheuren Anstrengungen, Reichtum zu erhalten und zu

vermehren, sind heute allzu häufig atelos (aristotelisch: zwecklos).

Es wird ignoriert, was früher im gesellschaftlichen Bewusstsein

präsent war: dass Reichtum ein Geschenk ist (in effigie als Erbschaft,

sonst als Kooperationsergebnis), das auf ein Weitergeben wartet.

Reichtum erfordert Reflexion - auf Seiten der Reichen wie der

Gesellschaft
Dabei ist klar: der Umgang mit Reichtum bedarf der Kompetenz.

Wer reich und nicht blind ist, wird sich zwangsläufig fragen:

wozu reich? Und ebenso wird er, wie etwa der SAP-Mitgründer

Hasso Plattner, feststellen, dass er seinen Reichtum seiner
exzellenten (Gratis-)Ausbildung verdankt und also spenden muss.
Wenn man begreift, dass in einen investiert wurde, bis man selber
den Reichtum erwirtschaftete, kommen Kompensationsideen auf.

Ebenso klar ist aber auch: Niemand, der seine Chancen ergriff,
schuldet deswegen den anderen. Die Verwendung des Reichtums

ist immer ein Investitionsthema. Die unüberlegten Reichen investieren

weiter in Geld. Die klareren in die Gesellschaft. Nicht aber

dadurch, dass sie zurückgeben - als ob ihr Reichtum auf einem

Kredit beruhte! -, sondern indem sie weiter investieren: in
avancierte Projekte, die niemand sonst lancieren kann. Nur das

entspricht ihrer unternehmerischen Haltung, die sie erst zu Reichen

werden liess.

Reichtum bedarf der Kompetenz: nicht nur auf Seiten der

Reichen, sondern auch auf Seiten der Gesellschaft, die lernen

muss, Reichtum anzunehmen und Dankbarkeit zu zeigen.
Unsere immer stärker ausgeprägte Neigung, Reichtum zu diskreditieren,

hindert uns daran, ihn hinzunehmen und zu ehren. Es

stellt sich deshalb nicht nur die Frage, wie und wozu Reiche

geben, sondern auch wie wir, als moderne Polis, mit den Reichen

umgehen; wie wir nehmen können. Die jetzige Form, den Reichtum

als privatum sich selbst zu überlassen, nachdem die Steuern

abgezogen worden sind, ist eine politisch nicht reflektierte
Form. Wir müssen uns bewusst machen, dass Reichtum eine Basis

unseres Wohllebens darstellt, dessen Steuerbeitrag angemessen

zu regeln ist - ohne dass damit die Optionen auf Freigebigkeit

gemindert werden.

Allzu häufig wird Reichtum sozial gedacht und als Geschenk

betrachtet, das der Reiche der Gesellschaft (zurück)zugeben hat.

Das Leistungsmoment wird ausgeblendet - als ob der, der reich

wurde, dies unverdient und nur durch Glück geschafft hätte. Damit

überhaupt freie Formen der Rückzahlung entstehen können,

muss anerkannt werden, dass Reiche zuerst einmal leistungsstark

waren. Die Theorie des Zurückgebens von Reichtum setzt voraus,
dass man versteht, dass Reichtum zwar nur unter Mitarbeit vieler

entstehen kann - dass das aber nicht automatisch zur natürlichem

Rückverteilung berechtigt. Denn der Wagemut, die Initiative

wurden nicht von allen Beteiligten getragen. Wir stehen vor
dem unauflöslichen Dilemma, dass der Reichtum, den wir allgemein

rückverteilt haben wollen, durch uns selber nie zustande

gekommen wäre. Haben wir, die wir nur indirekt beteiligt sind,

einen Anspruch auf diesen Reichtum?

Natürlich nicht. Es ist letztlich die freie Entscheidung der
Reichen selber. Dass sie sich heute nicht oder nur bedingt zur Rückgabe

verpflichtet fühlen, ist ein Zeichen dafür, dass wir uns nicht
mehr als Gesellschaft begreifen. Der Zwangsumverteiler Staat

dient als Ausrede; er soll schliesslich für das Soziale sorgen. Und
so wie wir den Staat in dieser Hinsicht verehren, darf uns nicht

erstaunen, dass die Reichen sich dieser Ansicht anschliessen. Sie

haben ja schon, qua Steuern, gezahlt. <

67


	Was Vermögen vermöchte

