
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 94 (2014)

Heft: 1022

Artikel: Mitgefühl und/oder Rendite

Autor: Kirsch, Guy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERTIEFEN / DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1022 DEZEMBER 2014

l Mitgefühl und/oder Rendite
Ist wirklich ein Widerspruch, was gerne als Widerspruch dargestellt wird?

von Guy Kirsch

IDer Kapitalismus, und hier insbesondere die Finanzwelt, ist in

• Verruf geraten. Kaum jemand, der in ihnen nicht die Quelle

grossen Unheils in der Welt sieht: Sie werden verantwortlich
gemacht für den gesellschaftlichen Kollaps ganzer Staaten und für
den verzweifelten Selbstmord einzelner Familienväter; sie sollen

schuldig sein an Dürrekatastrophen; in ihnen soll eine Unkultur der

Gier einen günstigen Nährboden gefunden haben und das Mitgefühl

mehr und mehr einem fetischisierten Renditestreben zum Opfer

gefallen sein.

In dieser Situation ist es verständlich, dass der Ruf nach einer

Disziplinierung der Finanzwelt laut wird. Es ist nachvollziehbar,
dass gefordert wird, den Akteuren auf den Finanzmärkten Zügel

anzulegen, also dort, wo heute angeblich die Regellosigkeit
weitgehend die Regel ist, Ordnung zu schaffen.

Nun kann nicht in Abrede gestellt werden, dass es seit längerem

Bemühungen gibt, eine Ordnung für die Finanzmärkte zu

schaffen. Nationale Gesetze und internationale Abkommen sollen

einen Regelrahmen schaffen, innerhalb dessen die Finanzakteure

nur nach Massgabe jener Leistungen verdienen können, die

sie für andere erbringen, und innerhalb dessen sie vollumfänglich
für jenes Unheil haften müssen, das sie anrichten mögen.

Auch dann, wenn man die Ernsthaftigkeit, mit welcher ein

solcher Ordnungsrahmen angestrebt wird, nicht grundsätzlich
und immer und überall leugnen will, so bleibt doch der traurige
Befund: Der Erfolg dieser Bemühungen ist begrenzt; die Finanzmärkte

sind bereits stark reguliert, was jeder Bankkunde am eigenen

Leib zu spüren bekommt, und doch treten stets neue
Missstände zutage.

2. In dieser Situation ist es verständlich, dass der Ruf nach einer

Ethisierung der Finanzwelt laut wird: Wo äussere Gesetze und

Regeln nicht hinreichen, sollen innere Imperative für Ordnung sorgen.

Wo das äussere Gesetz des Staates versagt, soll - in der Sprache

Kants - das «moralische Gesetz in mir» den Umgang der Menschen

untereinander auf den Finanzmärkten (und nicht nur dort) regeln.

Unter dem Begriff der Ethik mag nun vieles verstanden werden.

Man wird sich aber wohl leicht darauf verständigen können,

unter Ethik einen Regelrahmen zu verstehen, der den einzelnen

Guy Kirsch
ist emeritierter Professor für Neue Politische Ökonomie an
der Universität Freiburg im Üechtland und Autor u.a. von «Freiheit:
Der nie erledigte Auftrag» (LIT-Verlag 2009).

dazu anhält, auch jene Folgen seines Tuns, die andere treffen, so

in Rechnung zu setzen, als sei er selbst betroffen. In Anlehnung an

das biblische Liebesgebot: die Selbstliebe sei das Richtmass der

Nächstenliebe. Die Ethisierung der Finanzwelt soll also

sicherstellen, dass sich die Menschen wechselseitig als gleichwertige
Wesen und nicht als zu beseitigende Hindernisse bzw. als benutzbare

Ressourcen ansehen - in der Sprache Kants: als blosses Mittel

zum Zweck. Die Ethik besteht in einer Aufforderung zur
Mitmenschlichkeit.

Selbstverständlich: dies hört sich nicht nur nobel an, sondern

scheint auch weit entfernt von den Zwängen und Niederungen
der Finanzwelt zu sein. Es drängt sich also die Frage auf, ob und

wie sehr in der Wirtschaft im allgemeinen, in der Finanzwelt im
besonderen ein Platz für Mitmenschlichkeit, also für die Ethik ist.

Zwei Versuchungen befallen jenen, der sich dieser Frage

stellt: Einerseits mag er - düster-pessimistisch - schon allein
diese Fragestellung als Ausdruck einer schwärmerisch-naiven

Geisteshaltung abwehren; andererseits mag er aber auch in
frischfröhlichem Optimismus die Frage als lösbar, ja eigentlich als

gelöst ansehen. Den düsteren Katastrophenpropheten stehen die

frisch-fröhlichen Kapitalisten gegenüber.
Beiden Versuchungen ist zu widerstehen; vielmehr sind aus

meiner Sicht realistisch zwei Fragen zu stellen: Ist der Mensch -
und wenn ja, unter welchen Bedingungen - fähig und willens, am

Leid und am Wohl anderer Menschen zu partizipieren, also

Mitgefühl zu haben? Und sind diese Bedingungen in der
Wirtschaft und hier insbesondere in der Finanzwelt gegeben? Anders

ausgedrückt: kann und will selbst der zur Empathie fähige und
bereite Mensch als Akteur in der Wirtschafts- und Finanzwelt
mitfühlend sein? Kann er es, so stehen die Chancen für eine

Ethisierung dieser Welt gut; kann er es aber nicht, so ist Skepsis

angebracht.

52



SCHWEIZER MONAT 1022 DEZEMBER 2014 VERTIEFEN / DOSSIER

3. Zur ersten Frage: die eigene Erfahrung eines jeden bestätigt
die These, die Adam Smith, der Begründer der modernen

Volkswirtschaftslehre, an den Ausgang seiner «Theory of Moral
Sentiments» gestellt hat: Ja, der Mensch ist empathiefähig. Wohl spürt
er nicht den Schmerz, wenn er sieht, wie jemand sich mit dem

Hammer auf die Finger haut, doch zuckt er gemeinhin zusammen

und schaut weg. Auch ist er fähig, selbst dann am Glück jenes

Mitmenschen teilzuhaben, der einen Wettbewerb gewonnen hat,

wenn ihm selbst von dem Gewinn nichts zufliesst.

Der Mensch ist also ein empathiefähiges Wesen; und nicht

nur dies: Mit Adam Smith mag man auch annehmen, dass im

gegenseitigen Umgang gemeinhin ein jeder bemüht ist, gegenüber

anderen sein Glück bzw. Unglück nur so weit zu zeigen, wie diese

bereit und fähig sind, an seinem Glück bzw. an seinem Unglück

teilzuhaben: Wer gross im Lotto gewonnen hat, wird klugerweise

in seinem Fitnessstudio gegenüber weitgehend Unbekannten

keine allzu lauten Jubelschreie ausstossen, und wer feststellt,
dass ihn seine Frau betrogen hat, wird vielleicht bei engen Freunden,

aber kaum bei fernen Bekannten weinen.

Man kann also voller Optimismus sagen: Ja, der Mensch ist

empathiefähig. Hier ist indes der Ort, auf eine für unser Thema

entscheidende Einschränkung hinzuweisen: Die Reichweite der

Empathie ist beschränkt, will sagen: Der Mensch ist nur bedingt

empathiefähig.
Realistischerweise ist von der Liebe zum Nächsten, nicht aber

von der Liebe zu allen Entfernten die Rede. Anders ausgedrückt:

Wenn der Mensch von anderen auf sich und von sich auf andere

schliessen soll, so dürfen diese anderen - erstens - nicht zu weit

entfernt und - zweitens - nicht zu zahlreich sein. Ist nämlich die

räumliche, zeitliche, soziale, psychologische Distanz zu den anderen

Menschen zu gross, so gelingt es dem einzelnen durchwegs

nicht, diese Distanz mitfühlend zu überbrücken und im anderen

den Nächsten zu sehen. Und sind die Menschen zu zahlreich, so

ist es dem einzelnen kaum möglich, sich in alle so weit hineinzufühlen,

dass er an ihrer Freude bzw. an ihrem Leid teilhaben kann:

Man kann mit einem Freund trauern; die Trauerbekundungen

eines ganzen Volkes aber sind gemeinhin ein eher unterhaltsames

Spektakel. So ist es denn auch bezeichnend, dass Spendenaufrufe

zugunsten von Tausenden von Erdbebenopfern unser Mitgefühl
dadurch zu wecken versuchen, dass sie das Schicksal einzelner

Opfer hervorstreichen.

4. Ein weiteres kommt hinzu: Auf die Dauer bleiben «Moral

Sentiments» nur lebendig, wenn jener, dem dieses Mitgefühl

entgegengebracht wird, dies - für den Mitfühlenden sichtbar - erkennt

und anerkennt. Es ist nötig, dass der Mitfühlende erlebt, dass

seine Empathie als solche wahrgenommen und geschätzt wird.

Nicht als ob diese Anerkennung in einer gleichwertigen
Gegenleistung bestehen müsste; wichtig ist nur, dass die Intention des

Mitfühlenden als hilfreich, wohltuend, nützlich erkannt und

anerkannt wird. Konkret: wer aus Mitgefühl mit jemandem trauert,

möchte, dass seine Zuwendung angenommen und geschätzt wird.
Und wer für die Opfer einer Umweltkatastrophe eine bestimmte
Summe spendet, erwartet, dass diese Spende nicht nur als Hilfe
ankommt, sondern auch für ihn erlebbar als solche wahrgenommen

wird.
So weiss wohl jeder aus eigener Erfahrung, wie enttäuschend

es ist, wenn sein Mitgefühl ins Leere läuft. Aus eigenem Erleben
wissen wohl auch viele, dass ein Mitgefühl, das nicht in dieser
oder jener Form erkannt und anerkannt, das nicht so oder anders

honoriert wird, nicht einfach nur erlischt, sondern gleichsam
«versauert»: An die Stelle von Wohlwollen und Mitleiden treten
Ressentiment und Animosität; so wird der Bettler, der die Münze
als zu klein zurückweist, nicht mehr als jemand angesehen, dem

man Wohlwollen entgegenbringt und Hilfe geben will; vielmehr
wird er in den Augen des Schenkenden zu einem unverschämten

Zeitgenossen, den man im günstigen Fall ignoriert, vielleicht aber

- wenigstens unterschwellig - hasst. Und jener, der unsere
Mitfreude an seinem Börsenerfolg nicht als den Ausdruck echten

Mitgefühls wahrnehmen will oder kann, wird vermutlich demnächst

nicht auf unser Mitgefühl vertrauen können; viel eher muss er

demnächst damit rechnen, dass wir seine zukünftigen Gewinne

beneiden und seine Verluste bejubeln werden.

Festzuhalten ist also vorerst: Der Mensch ist nicht - wie Thomas

Hobbes behauptet hat - ein durchgehend wölfisch-bösartiges
Wesen. Vielmehr ist er zum Mitgefühl und zum freundlichen
Umgang fähig. Diese seine Fähigkeit wird aber nur dann zum Einsatz

kommen, wenn er und seine (nicht sehr zahlreichen) Mitmenschen

sich hinreichend nahe sind; nur dann wird der eine an der

Freude bzw. am Leid des anderen teilhaben; nur dann auch wird
der Mitfühlende erwarten können, dass seine Empathie nicht ins

Leere geht.

5. Damit drängt sich unabweisbar die Frage auf, wie es hier und
heute um jene zwischenmenschliche Nähe bestellt ist, ohne die

«ethische Gefühle» kaum aufkommen und - wenn denn doch - ins

Leere laufen.

Obschon man der Versuchung widerstehen muss, in die nur
zu häufigen Klagen über den Verfall aller Menschlichkeit und

Zwischenmenschlichkeit in unseren Gesellschaften einzustimmen,

kann doch nicht übersehen werden: Zwar nicht allgemein,
aber weitgehend sind unsere Gesellschaften arbeitsteilige Grossund

Wirtschaftsgesellschaften, wie es sie in der Geschichte der

Menschheit noch nie gab. Dies bedeutet, dass die Menschen sich

selbst und andere über weite Strecken als vermarktbare Ressourcen

erleben und sich wechselseitig als Konkurrenten in einem

Kampf wahrnehmen, in dem die Rendite über Erfolg und Misserfolg,

gar über Leben und Überleben entscheidet.

In dem Masse, wie dies der Fall ist, ist kaum damit zu rechnen,
dass sie sich wechselseitig als Menschen, an deren Wohl und
Wehe sie teilnehmen wollen, wahrnehmen. Mehr noch: in einer

merkantilen Wettbewerbsgesellschaft, in welcher die Rendite

53



NOV
2015

wr

EINE AUSSTELLUNG IM ZEUGHAUS LENZBURG WWW.STAPFERHAUS.CH

Jenseits uon Gut und Böse



SCHWEIZER MONAT 1022 DEZEMBER 2014 VERTIEFEN / DOSSIER

nicht ein, sondern im Zweifel der Massstab ist, wird es sich der

einzelne auch dann, wenn er es wollte, kaum leisten können,

Mitgefühl mit anderen zu haben. Es kommt hinzu, dass in einer mobilen

Gesellschaft der einzelne wohl viele, ja sehr viele Kontakte

haben mag; doch sind viele dieser Kontakte flüchtig und
oberflächlich, erlauben also nicht jene Nähe, die ein zwischenmenschliches

Mitgefühl erfordert.

6. Man mag an dieser Stelle mit gutem Grund darauf hinweisen,
dass das Bild so düster nicht ist, dass es auch hier und heute

gesellschaftliche Räume gibt, wo sich Menschen so nahe kommen

können, dass sie untereinander mitfühlend Anteil am Leid und

am Wohl nehmen können und wollen: Es gibt Freundschaften,

Familienbande, Kleingärtnerkolonien, Nachbarschaftsclubs,

Sportvereine. Allerdings: so erfreulich dies auch sein mag, so kann

doch kaum geleugnet werden, dass wir es hier mit sozialen

Nischen zu tun haben, die das Gesamtbild zwar aufhellen, aber

kaum bestimmen. Auch laufen diese bürgergesellschaftlichen
Assoziationen immer wieder Gefahr, das Opfer der sie umgebenden,

einzig auf Rendite programmierten Wirtschaft zu werden: Entweder

fehlen ihnen die zur Weiterexistenz nötigen Mittel oder aber

sie werden selbst zu Akteuren der Wirtschaftsgesellschaft.

Dieses an sich schon trübe Bild hellt sich nicht auf, wenn man

die Finanzwelt, also den Umgang mit monetären Werten, schlicht:

mit Geld, in den Rahmen einfügt. Aus folgendem Grund: weil das

Geld selbst für so ziemlich alles stehen kann, bedeutet es an sich

nichts: non olet. Und weil das Geld selbst nichts bedeutet, treten

die Menschen, die Geld nachfragen bzw. die Geld anbieten, als

Akteure nur so weit in Erscheinung, wie sie Geld anzubieten haben

bzw. wie sie Geld nachfragen. Als Menschen sind sie tendenziell

uninteressant, ja eigentlich inexistent; der elektronische Handel,

der in Sekundenbruchteilen ohne menschliches Zutun Milliarden

um den Erdball jagt, macht nur besonders sichtbar, was immer

schon ein konstitutives Merkmal der Geldgesellschaft war.

7. Unsere bisherigen Überlegungen scheinen demnach den

Schluss nahezulegen, dass das Prinzip Rendite obsiegt und damit

in der Wirtschafts- und Finanzwelt wenig, wenn überhaupt Raum

für das Mitgefühl und damit für die Ethik bleibt. Zu fragen ist, ob

dies die ganze Wahrheit ist. Die Antwort lautet: nein. Aus folgendem

Grund: wir haben bislang stillschweigend unterstellt, dass

die wettbewerblich organisierte Wirtschaftsgesellschaft perfekt,

richtiger: wie im Lehrbuch beschrieben, funktioniert. Dies aber ist

durchwegs nicht der Fall. Die Folge ist, dass der zwischenmenschliche

Umgang nicht ausschliesslich auf die Maximierung von
Renditen ausgerichtet sein muss. Man wird dann zwar bedauern können,

dass möglicherweise einiges an wirtschaftlicher Effizienz

verlorengeht; man wird aber begrüssen müssen, dass auf diese

Weise für die Menschen Freiräume offen sind, in denen sie Mitgefühl

füreinander entwickeln können. Auf diese Weise mag dann

einiges an wirtschaftlicher Effizienz verlorengehen; dafür aber

wird wenigstens die Möglichkeit für ein gewisses Mass an
zwischenmenschlichem Mitgefühl gewonnen. So mag ein Unternehmer,

der einem eher moderaten Wettbewerb ausgesetzt ist, eher

als Mensch seinen Mitarbeitern als Menschen begegnen und
Mitgefühl haben als ein Unternehmer, für den die Renditemaximie-

rung eine Überlebensnotwendigkeit ist. Die Lehrbuchweisheit der
Ökonomie wird in diesem Fall zwar möglicherweise einen Verlust

an Effizienz beklagen; man wird aber im Zweifel wenigstens
fragen können, ob dieser Verlust nicht durch den so ermöglichten
Gewinn an Mitmenschlichkeit aufgewogen wird. Allerdings bleibt
auch jetzt zu bedenken, dass ein begrenzter Wettbewerb wohl die

Möglichkeit zum Mitgefühl bietet, aber auch die Gefahr des

Missbrauchs mit sich bringt. So mag der dem Wettbewerb nur begrenzt

ausgesetzte Firmenchef gegenüber seinen Angestellten mitfühlend

und human sein, weil er die Möglichkeit hat, von seinen Kunden

überhöhte Preise zu verlangen.

8. Bislang sind wir davon ausgegangen, dass das Renditestreben

und das Mitgefühl einander widerstreben. Die Frage stellt sich, ob

dies so sein muss. Die Antwort ist ermutigend: Wie Fairtrade

exemplarisch zeigt, können wirtschaftlicher Erfolg und ethisches

Engagement durchaus vereinbar sein - sofern der Konsument
bereit ist, dieses Engagement durch einen höheren Preis zu honorieren.

Ja es ist denkbar, dass gerade die Selbstverpflichtung auf ethische

Werte als Werbeargument und damit als Instrument im

Dienste der Rendite dient. Selbst dort, wo man es am wenigsten

erwarten möchte, nämlich in der Finanzwelt, gibt es

Vermögensberatungsfirmen, welche die Ausrichtung an ethischen Werten in
ihr Geschäftsmodell aufgenommen haben.

Zum einen zeigen diese Beispiele, dass auch in einer modernen

Wettbewerbswirtschaft Nischen gefunden werden können,
in denen nicht nur das Renditestreben Geltung hat; zum andern

bieten sie Verbrauchern, denen etwa die Produktionsbedingungen

von T-Shirts oder die Lebens- und Arbeitsverhältnisse von
Kaffeebauern nicht gleichgültig sind, die Möglichkeit, ihrem eigenen

Engagement gerecht zu werden, also nicht das ökonomisch

Günstigste, dafür aber ein gutes Gewissen zu erwerben. Sie tun
dies, indem sie nicht nur auf die Qualität der Produkte und den

günstigen Preis hinweisen; sie tun dies auch, indem sie immer
wieder zeigen, wie sehr die Näherinnen in Bangladesch und die

Kaffeebauern in Costa Rica auf die Solidarität und auf das Geld

der hiesigen Konsumenten angewiesen sind.

9- Rückblickend: das «oder» im Titel kann gestrichen werden;
das «und» kann stehen bleiben - allerdings als Aufgabe, nicht
aber als Feststellung. <

55


	Mitgefühl und/oder Rendite

