
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 94 (2014)

Heft: 1022

Artikel: Nicht Mitte, nicht links, nicht rechts

Autor: Grichting, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-736038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-736038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1022 DEZEMBER 2014 WEITERDENKEN

Nicht Mitte, nicht links, nicht rechts
Vertreter der katholischen Kirche liebäugeln immer öfter mit Kapitalismuskritik, um sich dem Zeitgeist
anzubiedern. Eine Vermischung der beiden Sphären Politik und Religion birgt indes Gefahren - und verkennt
die theologische Pointe des Christentums. Eine kleine Streitschrift.

von Martin Grichting

Der Reiz von Giovannino Guareschis «Don Camillo und Pep-

pone» besteht nicht zuletzt darin, dass zwei Protagonisten

mit gänzlich inadäquaten Mitteln um die politische Deutungshoheit

kämpfen. Der eine tut es mit der marxistischen Heilslehre,

der andere mit göttlichen Wahrheiten. Erstere ist auf dem

Misthaufen der Geschichte gelandet. Mit letzteren wird heute noch

von der Kanzel tagespolitisch gefochten.

So hat sich beispielsweise die Schweizer Bischofskonferenz

unlängst unter dem schönen Titel «Die Kirche ist politisch!» zu Wort

gemeldet. In der offiziellen italienischen Übersetzung hiess es gar.

«La chiesa fa political» Was das zumindest für Teile der

Bischofskonferenz konkret bedeutet, wurde kurz darauf klar. In seinem

l.-August-Wort unterstellte der Präsident der Bischofskonferenz

der Banken- und Finanzwelt pauschal, sie habe sich von den realen

Bedürfnissen der Wirtschaft verabschiedet, und forderte zeitgeistkonform

mehr politische Regulierung. Man erinnere sich daran,

wie kürzlich ein Mitglied der Bischofskonferenz zusammen mit

Vertretern von Mitte-links und Gewerkschaften im Berner

Medienzentrum auftrat - an der Auftaktveranstaltung zur Abstimmung

über das Verkaufssortiment von Tankstellenshops. Zu erleben war

hier, wie sich eine kirchliche Hierarchie im Brustton der Überzeugung

für die Beschränkung von Verkaufszeiten für Bratwürste

engagierte. Wann hat es so etwas schon einmal gegeben?

So werden, mit modisch-sozialistischer Schlagseite, immer

wieder politische und wirtschaftliche Sachfragen im Namen Gottes

beantwortet. Linken mag das gefallen. Freiheitlich Gesinnte

aber sind irritiert und fühlen sich in ihrer Kirche zunehmend

heimatlos. Und man bekommt angesichts von politisch gefärbten

Botschaften solcher Kirchenvertreter Verständnis für Wilhelm

Busch, der in «Die fromme Helene» textete: «Schweigen will ich

von Lokalen, wo der Böse nächtlich prasst, wo im Kreis der Liberalen

man den Heil'gen Vater hasst.»

Die Wahrheit ist: Die Kirche ist weder rechts noch links, und

sie zählt auch nicht zur Mitte. Denn sie vertritt eine Glaubenslehre,

die per definitionem nicht die Lösung kontingenter weltlicher

Fragen zum Ziel haben kann. Dennoch wird diese Lehre

immer wieder genau dafür instrumentalisiert - früher, um Kriege zu

führen, heute vornehmlich für linke Anliegen. Denn nicht wenige

Martin Grichting
ist habilitierter Kirchenrechtler und amtet als Generalvikar
des Bistums Chur.

Kirchenleute sehen in Jesus Christus im Grunde ein sozialistisches

Blumenkind. Und so setzen sie das Evangelium als

Marketinginstrument für ihr Gutmenschentum ein.

Dabei bietet gerade das Christentum ideale Voraussetzungen
dafür, dass es nicht so weit kommt. Denn im Gegensatz zu anderen

Weltreligionen, etwa dem Islam, zeichnet sich der christliche
Glaube durch die fundamentale Unterscheidung zwischen einer

Schöpfungsordnung und einer Offenbarungsordnung aus. Nach

christlicher Auffassung wurde die Welt geschaffen, bevor Gott
durch Jesus Christus offenbarend in sie hineingesprochen hat.
Dies hat zur Folge, dass im christlichen Weltbild die Schöpfung -
und damit auch die Wissenschaft, die Politik oder die Wirtschaft

- schon vor der Religion einen eigenen Daseinsgrund haben und
ohne Rekurs auf die Religion der erkennenden und gestaltenden
Vernunft offen sind. Dieser christliche Dualismus verbietet es,

diese Disziplinen - mit dem Ergebnis eines Gottesstaats - der
Religion unterzuordnen. Ebenso verbietet es dieser Dualismus
umgekehrt, Religion - mit dem Ergebnis einer Staats- oder Zivilreligion

- im Politischen oder Gesellschaftlichen aufgehen zu lassen.

Das Christentum schafft damit jenen Freiraum der Säkularität
und der Freiheit des Gewissens, der die Grundlage unserer westlichen

Zivilisation sowie des Pluralismus der Moderne ist. Wie
bedeutsam die Unterscheidung von Schöpfungs- und Offenbarungsordnung

ist, hat sich jüngst wieder im Fall des im Irak wütenden

Regimes «Islamischer Staat» (IS) gezeigt. Ein Kalifat unterscheidet
zwischen Religion und Politik nicht, sondern unterwirft alles, was

nach christlicher Auffassung säkular ist, der religiösen Doktrin
des Korans und den damit zusammenhängenden Glaubenslehren.

Für Andersgläubige lauten die Konsequenzen dieses Monismus

Vertreibung, Versklavung oder Tod.

Zugegebenermassen war in den letzten 2000 Jahren im christlichen

Abendland immer wieder umstritten, wie das Neben- und

41



IN CONCERT

DREIFACHER GENUSS

FILM • MUSIC • DINNER
5. DEZEMBER 2014 - 3. jANUAR 2015

KKL LUZERN

WWW. PI RATES-SYMPHONY.CH

Buchbar auch für
Firmen und Gruppen!

Zueinander von Schöpfungs- und Offenbarungsordnung
auszugestalten sei. Und es gab im Verlauf der Geschichte

trotz der grundsätzlichen Einsicht in die Verschiedenheit
der beiden Sphären immer wieder politisierende Don Camil-

los, die zum Schaden der Gewissensfreiheit des einzelnen

gottesstaatähnliche Zustände herbeiführten. Ebenso traten

kämpferische Peppones auf, die säkulare Theorien zu

ersatzreligiösen Heilslehren emporstilisierten. Man suchte -
zumeist mit verheerenden Folgen für das Gewissen des

einzelnen - das Heil der Welt im überlegenen Volk (Nationalsozialismus),

im gerechten Kollektiv (Kommunismus) oder in
der ganzheitlichen Öko-Religion (New Age).

Die katholische Kirche ist jedoch den Versuchungen,
Diesseits und Jenseits zu vermischen, nie erlegen und hat es

zuletzt durch das II. Vatikanische Konzil (1962-1965)

unternommen, das Verhältnis von Schöpfungs- und
Offenbarungsordnung für unsere Zeit umfassend neu zu justieren. Es

ging damit auch um die Frage: Soll die Kirche politisch sein?

Und wenn ja: wie? Das Konzil hat zur Beantwortung dieser

Frage - christlich-abendländischer Tradition folgend - eine

Zweiteilung vorgenommen. Grundsätzlich ist es Aufgabe der

Hierarchie, also des Papstes, der Bischöfe und der Priester,

den Glauben zu verkünden, die Kirche zu leiten und den

Laien (Getaufte und Gefirmte) geistliche Hilfe für ihr Leben

im weltlichen Alltag zu geben. Primäre Aufgabe der Laien ist
es dagegen, den Dienst der Kirche an der Gesellschaft, dem

Staat und/oder der Wirtschaft zu verwirklichen. Dies sollen

sie aber nicht als Befehlsempfänger der Hierarchie tun, als

ihr verlängerter Arm, sozusagen mit dem Schild «katholische

Kirche» am Revers, sondern im eigenen Namen, auf der Basis

ihres christlich gebildeten Gewissens. Das ist die politische

Sendung der Kirche. Gemäss dem Willen des II. Vatikanischen

Konzils wird diese Sendung also nicht so sehr durch

die «Institution», die Hierarchie, verwirklicht, die dem Staat

und der Gesellschaft gegenübertritt. Die politische Sendung

der Kirche ist primär vielmehr eine Tätigkeit zahlreicher
einzelner Christen, die kapillar die Gesellschaft durchwirken
und im eigenen Namen, aus eigener freier Initiative, das

christliche Zeugnis in Wirtschaft, Politik, Journalismus,
Familie, Vereinen und Freizeit geben. Aufgabe der Hierarchie

ist es dabei, ihnen durch die Verkündigung Bildung und

durch die geistliche Begleitung Beistand zu geben, sie

dadurch aber nicht zu bevormunden. Das Konzil hat dies

ausdrücklich anerkannt: «Die gerechte Freiheit, die allen im
irdischen bürgerlichen Bereich zusteht, sollen die Hirten sorgfältig

anerkennen.» Mit anderen Worten: es ist der Hierarchie

versagt, die Gläubigen politisch zu gängeln.

Natürlich ist die geschilderte Bereichsscheidung nicht
schematisch. Dort, wo zentrale Inhalte der Glaubenslehre

oder die Menschenwürde - etwa in den Fragen Bioethik oder

des Rechts auf Leben - unmittelbar zur Debatte stehen, wird



die amtliche Verkündigung automatisch politisch. Diese Form der
politischen Aktivität wird der Kirchenleitung im politischen
Diskurs heute auch durchaus zugestanden. Aber im Bereich der
Schöpfungsordnung, der Wirtschaftsordnungen oder der Wissenschaft

zum Beispiel, gilt das, was Papst Benedikt XVI. 2010 in der
Westminsterhall unterstrichen hat: «Die katholische Lehrtradition

sagt, dass die objektiven Normen für rechtes Handeln der
Vernunft zugänglich sind, ohne dass dazu ein Rückgriff auf die
Inhalte der Offenbarung nötig wäre. Dementsprechend besteht
die Rolle der Religion in der politischen Debatte nicht so sehr
dann, diese Normen zu liefern, als ob sie von Nichtgläubigen nicht
erkannt werden könnten. Noch weniger geht es darum, konkrete
Politische Lösungen vorzuschlagen, was gänzlich ausserhalb der
Kompetenz der Religion liegt.» Die Rolle der Religion ist es

vielmehr, die transzendente Bedeutung des Menschen zu betonen.
Durch die mit dem II. Vatikanischen Konzil geleistete

Präzisierung der kirchlichen Lehre ist die Art und Weise, wie Kirche
politisch sein soll, somit stark deinstitutionalisiert worden. Sie ist
~ mit den erwähnten Ausnahmen - nicht mehr wie im Mittelalter
und darüber hinaus dadurch politisch, dass sie von ihrer eigenen
Institution und von ihren Repräsentanten her amtlich in die Welt
hineinspricht zu Fragen, die der Gestaltung durch Vernunftgründe

offenstehen, weil sie der Schöpfungsordnung angehören.
Sondern es ist die Vision des Konzils, dass durch den Dienst der
Laien «die geschaffenen Güter gemäss der Ordnung des Schöpfers
und im Lichte seines Wortes durch menschliche Arbeit, Technik
und Kultur zum Nutzen wirklich aller Menschen entwickelt und
besser unter ihnen verteilt werden und dem allgemeinen
Fortschritt dienen». Das sieht auf den ersten Blick weniger spektakulär

aus als das amtliche Eingreifen und Hineintönen in die Welt,
wie man es seit den Zeiten des Mittelalters kennt. Aber es ist die

richtige Antwort auf veränderte Verhältnisse, weil es ganz
neuzeitlich das Gewicht nicht mehr auf die Institution legt, sondern
auf das Individuum, den christlichen Bürger, der zum Protagonisten

geworden ist.
Mit dem II. Vatikanischen Konzil hat die katholische Kirche

vor bereits 50 Jahren ihre Hausaufgaben gemacht. Hierzulande
und auch anderswo gibt es aber immer noch politisierende Don

Camillos, die ihre Botschaften - in die Sprache Kanaans verpackt
~ unters Volk zu bringen versuchen. Sie sind nicht die Avantgarde
der Kirche, wie sie uns gerne glauben machen, sondern ihr
Schlusslicht. <

SCHWEIZER MONAT 1022 DEZEMBER 2014 WEITERDENKEN

René Scheu

Gottes Zuckerguss
Zu Martin Grichtings Essay

Leben
wir nicht in völlig agnostischen bis atheisti¬

schen Zeiten? Es gibt guten Grund, an diesem

unter Publizisten beliebten Glauben zu zweifeln.
Als ich vor ziemlich genau einem Jahr in der

«NZZ am Sonntag» folgende Sätze veröffentlichte,
wurde ich von den vielen Rückmeldungen beinahe erschlagen:
«Viele Theologen lieben es, im Gottesdienst über alle möglichen
Dinge zu predigen, über Armut, Afrika und Abzocker, über
Ausgrenzung und das tägliche Jammertal des Lebens - der liebe
Gott kommt dabei nur am Rande vor. Statt Theologie
bekommt man schlechte Ökonomie geboten und dazu noch
eine Extraportion des zeitgemässen Miserabilismus.»

Unmittelbarer Anlassfür meine Unmutsbekundung war
das erste apostolische Schreiben des neuen Papstes, das im
denkwürdigen Satz «Diese Wirtschaft tötet» gipfelte.
Die Antworten kamen aus der Feder von Protestanten und
Katholiken, die meisten ausnahmsweise in zustimmendem Ton

für gewöhnlich antworten vor allem jene, die Anstoss an
meinen Texten nehmen), darunter Kirchengänger, Theologen,
ja sogar der oberste Reformierte der Schweiz - und eben
auch Martin Grichting, seines Zeichens Generalvikar des B

istums Chur und einer der erfreulich streitbaren Notabein
der katholischen Kirche.

Grichting outete sich als besorgter katholischer Würdenträger

- besorgt über die zunehmende Politisierung seiner
Ecclesia. Wir begannen zu korrespondieren, bald stand ein Text
von ihm in Aussicht. Grichting schlug mirfolgendes Thema vor:
«Soll Kirche politisch sein und wenn ja, wie?» Seine Begründung:
«Mich nervt seitehund je das linke Gutmenschentum
gewisser Kirchenvertreter, für das dann der liebe Gott noch
den Zuckerguss liefern darf.» Gut gebrüllt. Aber ist es
nicht genau die katholische Kirche, fragte ich als Kulturzwingli-
aner zurück, die persönlichen Glauben und institutionelle
Hierarchie, Erlösungsbedürftigkeit des Menschen und
dogmatische Macht in höchst problematischer Weise miteinander

verquickt? Nein, meinte Grichting - eben gerade nicht.
Stimmt das wirklich? Ergebnis unserer Korrespondenz

ist der nebenstehende Text, den ich als Beitrag zum Diskurs
gerne abdrucke. Dabei weiss ich: in unseren säkularen Zeiten
sind es theologische Fragen, die viele Menschen zuverlässig
herausfordern. Undfrage mich (und Sie): Warum bloss?

43


	Nicht Mitte, nicht links, nicht rechts

