
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 94 (2014)

Heft: 1015

Artikel: Freiheit, Friede, Frivolität?

Autor: Vargas Llosa, Mario / Lipovetsky, Gilles / Brovot, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014



SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014 ERZÄHLEN

Freiheit,
Friede,
Frivolität?

Mario Vargas Llosa ist einer der
weltweit einflussreichsten liberalen
Intellektuellen. Im Gesprächmit
dem französischen Philosophenund
Soziologen Gilles Lipovetsky
diskutiert erüber das Verschwinden
der Hochkultur im Kapitalismus
und die Sinnleere in der Gesellschaft
des Spektakels. Und muss sich
unerwartete Kritik gefallen lassen.

Mario Vargas Llosa trifft Gilles Lipovetsky, aus dem Spanischen
übersetzt von Thomas Brovot

67



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014

Mario
Varaas Llosa: Lieber

Gilles Lipovetsky, bitte

gönnen Sie mir eine

kurze Vorbemerkung zu

unserem Gespräch. Es

beunruhigt, um nicht zu

sagen beängstigt mich,

wenn ich sehe, wie sich

das, was wir unter «Kultur»

verstanden, als ich

noch jung war, im Laufe meines Lebens gewandelt hat. Heute hat

es kaum noch etwas gemein mit dem, was «Kultur» in den fünfziger,

sechziger und siebziger Jahren für uns bedeutete. In meinem

Essay «Alles Boulevard»1 versuchte ich zu beschreiben, worin dieser

Wandel bestand, mir aber auch anzusehen, welche Auswirkungen

diese Entwicklung auf den verschiedensten Gebieten

haben kann - im Gesellschaftlichen, Politischen, Religiösen, in der

Sexualität und so weiter -, denn Kultur durchdringt alle Bereiche

unseres Lebens. Ich möchte nicht pessimistisch stimmen, sehr

Mario Vargas Llosa
über Hochkultur:
«Tatsächlich ist die Art, wie die meisten Menschen
eine Ethik verstehen und leben, ja auch vorgegeben
von einer Religion. Allenfalls kleine Minderheiten

emanzipieren sich von ihr und füllen die Leere,

die sie hinterlässt, mit <Kultur>: mit Philosophie,
Wissenschaft, Kunst. Doch nur die Hochkultur kann
eine solche Funktion wirklich erfüllen, eine Kultur,
die die Probleme angeht und nicht verhehlt, die

versucht, auf die grossen Rätsel, Fragen und Konflikte,
von denen die menschliche Existenz umfangen ist,
ernsthafte Antworten zu geben und keine bloss

spielerischen. Die Kultur des Seichten und des Flitters,
des Klamauks und der Pose reicht nicht aus, um
die Gewissheiten und Legenden, Mysterien und Rituale
der Religionen zu ersetzen.»

«Quantität auf Kosten von Qualität. Dieses

Kriterium, das in der Politik immer schon für die

schlimmste Demagogie herhalten musste, hat auf
dem Feld der Kultur ungeahnte Auswirkungen gehabt,
denn die Hochkultur, ob ihrer Komplexität und
zuweilen schwer verständlichen Codes zwangsläufig
einer Minderheit vorbehalten, gibt es nicht mehr,
der Begriff selbst von Kultur ist in der Masse

aufgegangen. Mittlerweile hat Kultur nur noch
die Bedeutung, die ihr der anthropologische Diskurs
zuweist.»

Mario Vargas Llosa
ist Schriftsteller und Literaturnobelpreisträger. Zuletzt von ihm
erschienen: «Ein diskreter Held» (Suhrkamp, 2013) und «Alles Boulevard.
Wer seine Kultur verliert, verliert sich selbst» (Suhrkamp, 2013).
Vargas Llosa lebt in Madrid und Lima.

Gilles Lipovetsky
ist Philosoph und Soziologe. Zuletzt von ihm erschienen:
«L'esthétisation du monde: Vivre à l'âge du capitalisme artiste»
(Gallimard, 2013). Lipovetsky lebt in Grenoble.

Thomas Brovot
ist Übersetzer und lebt in Berlin.

wohl aber aufrütteln und zum Nachdenken anregen darüber, ob

dieser geradezu hegemonische Stellenwert, den Spass und

Unterhaltung in unserer Zeit erlangt haben, nicht vielleicht schon zum

brüchigen Rückgrat des ganzen kulturellen Lebens wird. Ich, so

viel vorweg, glaube, dass genau das passiert, und zwar mit dem

Einverständnis breiter Schichten der Bevölkerung, einschliesslich

jener, die einmal für die Institutionen und die kulturellen Werte

standen. Sie, Gilles Lipovetsky, gehören für mich zu den modernen

Denkern, die so akribisch wie profund diese neue Kultur
analysieren. In Büchern wie «L'ère du vide»2 oder «L'empire de

l'éphémère»3 beschreiben Sie höchst kenntnisreich, worin die

neue Kultur besteht. Im Unterschied zu mir treibt Sie dabei keine

Unruhe, im Gegenteil, Sie nähern sich Ihrem Gegenstand mit
Sympathie und sehen darin Elemente, die Sie als ungeheuer positiv

betrachten: so etwa die demokratisierende Kraft einer Kultur,
die alle erreicht, einer Kultur, die anders als die traditionelle Kultur

keine Vorbehalte kennt und nicht in Beschlag genommen wird

von einer Elite, von klerikalen oder intellektuellen Grüppchen;
einer Kultur, die durchlässig ist für die ganze Gesellschaft. Auch

behaupten Sie, und das ist eine interessante Frage, über die man
streiten kann, dass diese Kultur dem einzelnen erlaubt habe, sich

zu befreien, denn anders als in der Vergangenheit, als das Individuum

gewissermassen Gefangener einer Kultur war, könne der

einzelne heute aus einem weiten Fächer an kulturellen Möglichkeiten

wählen und nicht nur über seinen Willen bestimmen,
sondern seine Vorlieben und Neigungen auch ausleben. Für Sie,

Gilles, ist diese Kultur eine Vergnügungskultur, und sie vermag
Bedürfnisse zu befriedigen bei Aktivitäten, die heute für sich in

Anspruch nehmen, kulturelle zu sein, auch wenn man sie in der

Vergangenheit nicht als solche betrachtete. Wie gesagt, über diese

Ansichten lässt sich streiten, mal überzeugen sie mich, mal
machen sie mich nachdenklich, und deshalb glaube ich, dass dies

ein äusserst fruchtbares Gespräch werden kann über zwei

Annäherungen an ein und dasselbe Phänomen, Annäherungen von
Positionen, die unterschiedlich sind, sich vielleicht aber auch

ergänzen.

68



SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014 ERZÄHLEN

Gilles Lipovetskv: Vielen Dank für diese schöne Einführung,
Mario, Sie bringen es auf den Punkt. Für die Kultur, im edlen Sinne

des Wortes, wirkt die Gesellschaft des Spektakels4 wie eine alles

zersetzende Säure. Darin sind wir einer Meinung. Ich habe

versucht, diesen Gedanken in meinem neuen Buch «L'esthétisation
du monde: Vivre à l'âge du capitalisme artiste»5 theoretisch zu

unterfüttern, und ich möchte diesen Punkt hier gerne ein wenig
weiter ausführen, denn ich glaube, es geht in Ihre Richtung: Was

war die edle Kultur, die Hochkultur für die Menschen der Neuzeit,
um gar nicht weiter in der Geschichte zurückzugehen? Ich sage es

Ihnen: Die Kultur stand für das absolut Neue. Als man daranging,
eine demokratische, von der Wissenschaft geprägte Gesellschaft

aufzubauen, schuf man, vor allem in der deutschen Romantik,
eine Religion der Kunst, die es sich zur Aufgabe machte,

beizusteuern, was die Religion selbst nicht bieten konnte, auch nicht
die Wissenschaft, denn die beschrieb die Dinge nur. So kam es zu

einer Sakralisierung der Kunst. Schon das siebzehnte und das

achtzehnte Jahrhundert wollten uns bedeuten, dass es nun der

Dichter sei, der Künstler, der den Weg aufzeigt, der sagt, was bisher

die Religion vorgab. Wenn wir uns ansehen, was Kultur in der

Welt des Konsums heisst, in der Welt des Spektakels - in Ihrem
Buch nennen Sie es die «Zivilisation» oder auch die «Kultur des

Spektakels», und mit dieser Bezeichnung bin ich vollkommen
einverstanden -, dann beobachten wir eben genau den Zusammenbruch

des alten, romantischen Modells. Die Kultur wird zu einem
Teil des Konsums, zu einer Zelle im Konsumgewebe. Wir erwarten
nicht mehr, dass Kultur die Welt verändert, wie Rimbaud es sich

noch vorstellte: das Leben verändern, die Welt verändern. Das

war die Aufgabe von Dichtern wie Baudelaire, der die utilitaristische

Welt ablehnte. Sie glaubten, Hochkultur sei, was den
Menschen, die Welt verändern könne. Heute wird niemand mehr auf
den Gedanken kommen, Hochkultur verändere das Leben. In dieser

Hinsicht hat die Kultur des Spektakels tatsächlich gewonnen.
Von der Kultur erwarten wir vor allem Ablenkung, eine etwas
gehobene Unterhaltung, aber was heute das Leben von Grund auf
verändert, ist der Kapitalismus, die Technik. Die Kultur umgibt
das Ganze dann mit einem gewissen Nimbus. Natürlich können
wir eine solche Kultur des Spektakels und ganz allgemein die

Konsumgesellschaft ausschliesslich negativ sehen, was nicht ganz
Ihre Sicht ist. Gleichwohl habe ich in den Jahren, in denen ich die

zeitgenössische Gesellschaft untersucht habe, das positive Potential,

das ihr trotz allem innewohnt, aufzuzeigen versucht. Wenn
wir das traditionelle Modell von Kultur zum Prüfstein der neuen

1 Alles Boulevard. Wer seine Kultur verliert, verliert sich selbst (Suhrkamp, 2013).
2 dt. Narziss oder Die Leere. Sechs Kapitel über die unaufhörliche Gegenwart (EVA,
1995).
3 L'empire de l'éphémère (Folio, 1991).
4 Anmerkung des Übersetzers: Mit «Gesellschaft des Spektakels» bezieht sich
Mario Vargas Llosa auf Guy Debord, «La Société du spectacle», und nannte sein
Buch auch, sich von Debord abgrenzend, «La civilizaciön del espectâculo» -
auf Deutsch übersetzt mit «Kultur des Spektakels», weil civilizaciön
und Zivilisation nicht dasselbe sind.
5 L'esthétisation du monde: Vivre à l'âge du capitalisme artiste (Gallimard, 2013).

Mario Vargas Llosa
über Frivolität:
«Das Frivole besteht darin, sich auf einen
kopfstehenden oder aus dem Gleichgewicht geratenen
Wertekatalog zu stützen, wo die Form wichtiger
ist als der Inhalt, der Schein wichtiger als das Sein
und wo die Chuzpe und die Attitüde - die Darstellung
- an die Stelle von Gedanken und Gefühlen treten.
In einem Roman aus dem Mittelalter, den ich
bewundere, <Tirant lo Blanc», schlägt die Gemahlin
des Wilhelm von Warwick ihrem Sohn mit der Hand
ins Gesicht, einem erst wenige Monate alten Kind,
damit es weint, weil der Vater gen Jerusalem zieht.
Wir Leser lachen, sind amüsiert über diesen Unsinn,
als könnte jemand die Tränen, die die Ohrfeige
dem armen Wurm entlockt, für ein Gefühl von Traurigkeit

halten. Aber weder die Gräfin noch die Personen,
die der Szene beiwohnen, lachen; für sie ist Weinen

- die blosse Form - Traurigkeit. Und es gibt keine
andere Art, traurig zu sein, als laut zu weinen - sie

brachen «alle in Tränen aus, schluchzten, stöhnten und
wehklagten», heisst es im Roman -, denn was zählt in
dieser Welt, ist die Form, ihr haben die Inhalte der

Handlungen zu dienen. Das meine ich mit Frivolität:
eine Art, die Welt zu verstehen, das Leben,
wonach alles Schein ist, also Theater, also Spiel
und Vergnügen.»

nehmen, so erscheint diese neue Entwicklung negativ, das will ich

nicht bestreiten. Aber das Leben besteht nicht nur aus Kultur! Das

Leben ist auch Politik - für uns die Demokratie -, sind die

Beziehungen zu den anderen, das Verhältnis zu sich selbst, zum Körper,

zur Lust und zu allem Möglichen. Auf dieser Ebene können

wir sagen, dass die Gesellschaft des Spektakels, die Gesellschaft

des Konsums zwar einerseits die Verhaltensweisen dem Druck der

Masse aussetzt, zum anderen verleiht sie dem einzelnen aber

auch eine grössere Autonomie. Warum? Weil sie dafür gesorgt
hat, dass die Megadiskurse in sich zusammenfallen, all jene politischen

Ideologien, die den einzelnen prägten, die ihn in ein
abgeschlossenes Regime sperrten, und diese Ideologien werden nun
ersetzt durch Freizeit, durch kulturellen Hedonismus! Die meisten

Leute wollen doch heute nicht mehr irgendeiner Autorität
folgen; sie wollen glücklich leben, nach dem Glück streben, und das

mit den Mitteln, die sie haben, auch wenn sie es, möchte ich
hinzufügen, nicht immer schaffen. Die Konsumgesellschaft jedenfalls

hat über den Hedonismus die Lebensentwürfe vervielfacht -
und deren kulturelle und soziale Bezugspunkte. So hat das Fern-

69



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014

sehen etwa, für die Hochkultur eine Art Grab, die Horizonte breiter

Bevölkerungsschichten geweitet und den Leuten etwas an die

Hand gegeben, woran sie anknüpfen können: Der einzelne kann

nun vergleichen, es wurde ihm zu grösserer Selbständigkeit ver-
holfen. Wir haben also eine Art Gesellschaft à la carte geschaffen,

in der der einzelne sich sein Leben zusammenstellt. Es gibt keine

sozialen Kämpfe mehr, die in Blutbädern enden, und in allen diesen

Gesellschaften wird die Gestalt des Diktators abgelehnt. Insofern

glaube ich, dass die Gesellschaft des Spektakels den

Demokratien ein etwas weniger tragisches Dasein ermöglicht hat, ein

weniger schizophrenes als früher. Was uns in gewisser Weise

auch von den beiden grundlegenden Tendenzen, besser gesagt:

den beiden grossen Übeln der letzten Jahrhunderte befreit hat:

von Revolution und Nationalismus. Wo die Gesellschaft des

Spektakels obsiegt, mag es zwar Nationalismus geben, aber keinen

blutigen, und die Revolution — das grosse Menschheitsabenteuer, die

grosse eschatologisch-revolutionäre Hoffnung, wie sie der

Marxismus verkündete - hat heute an Anhängerschaft so viel einge-

büsst wie an Glaubwürdigkeit. Wenn wir uns daran erinnern, was

Nationalismen und Revolutionen für das zwanzigste Jahrhundert

bedeutet haben, vermeiden wir eine apokalyptische Lesart der

Gesellschaft des Spektakels - und zwar auch dann, wenn wir sie

weiterhin kritisch sehen.

Mario Varaas Llosa: Alles richtig. Sie, lieber Gilles, verschweigen

aber, dass der Zusammenbruch der Hochkultur auch dafür

gesorgt hat, dass nun eine gewaltige Konfusion herrscht. Zusammen

mit der Hochkultur sind bestimmte ästhetische Werte

untergegangen, es gibt hier keinen Kanon und keine Rangordnung

mehr, nicht mehr jene Hierarchien, die von der alten Kultur
etabliert wurden und die man im grossen und ganzen auch respektierte.

Heute ist es damit praktisch vorbei. Sie können natürlich

sagen: «Das ist wunderbar so, denn es bedeutet, dass wir auf dem

Gebiet der Kultur nun eine grenzenlose Freiheit gemessen!» Aber

dann vergessen Sie, dass wir in den Weiten dieser Freiheit nicht
selten auch Opfer der schlimmsten Betrügereien werden. Das ist

aber in manchem Kulturbetrieb die konkrete wie alltägliche
Wirklichkeit. Der vielleicht dramatischste Betrug begegnet uns in der

bildenden Kunst. Die Freiheit, die sich die bildende Kunst erobert

hat, besteht darin, dass alles Kunst sein kann und nichts Kunst ist.

Dass jede Kunst schön sein kann oder hässlich, nur weiss das eben

keiner mehr zu bestimmen. Uns ist der Kanon abhandengekommen,

den es einmal gab und der es uns erlaubte, das Herausragende

vom Mittelmässigen und vom Scheusslichen zu unterscheiden.

Heute kann alles herausragend oder scheusslich sein. Je nach

Gusto des Betrachters. In der Kunstszene geht die Verwirrung so

weit, dass es für mich nur noch zum Lachen ist. Ob echtes Talent

oder Schlitzohr, das ist nicht mehr auseinanderzuhalten, denn

beide sind Opfer von Mechanismen - der Werbung zum Beispiel -,
die am Ende über ihr Wohl und Wehe entscheiden. In anderen

Bereichen, das stimmt, hat die Verwirrung noch nicht solche Aus¬

masse erreicht, aber eingesickert ist sie, auch dort gibt es eine

beträchtliche Verunsicherung. Ich behaupte: wo Kultur zur reinen

Unterhaltung wird, ist alles egal. Wenn es allein darum geht, sich

zu amüsieren, kann irgendein Luftikus natürlich unterhaltsamer
sein als eine zutiefst authentische Person, keine Frage. Wenn Kultur

aber sehr viel mehr bedeutet, dann darf man sich Sorgen
machen. Ich jedenfalls glaube, dass Kultur sehr viel mehr bedeutet,
und nicht nur, weil es eine Freude ist, ein grossartiges literarisches

Werk zu lesen, eine wunderbare Sinfonie zu hören, die

Aufführung einer tollen Oper oder eines tollen Balletts zu besuchen,
sondern weil diese Sensibilität, diese Phantasie, dieses Verlangen
und diese Lust, wie sie die Hochkultur und damit die grosse Kunst
im Menschen hervorrufen, ihm das Rüstzeug an die Hand geben,

um besser zu leben: um die Probleme, die ihn unmittelbar berühren,

bewusster anzugehen, um klarer zu sehen, was gut läuft und
was schlecht in der Welt. Und weil diese derart ausgebildete
Sensibilität es auch erlaubt, sich vor Widrigkeiten zu schützen und

grössere Freude zu empfinden oder jedenfalls weniger zu leiden.
Das zumindest ist meine persönliche Erfahrung. Die Tatsache,
dass ich Göngora mit Genuss habe lesen können, dass ich Joyce'

«Ulysses» habe lesen und verstehen können, es hat mein Leben

ungemein bereichert, davon bin ich überzeugt. Und nicht nur,
weil es ein Vergnügen ist, eine solche kulturelle Erfahrung zu
machen, sondern weil ich so die Politik besser verstehen konnte, die

menschlichen Beziehungen, weil ich besser verstanden habe, was

gerecht ist und was ungerecht, was gut läuft und was schlecht

oder auch absolut miserabel. Es hat meinem Leben, aus dem die

Religion verschwand, als ich noch sehr jung war, eine gewisse
Spiritualität geschenkt, die ich ohne diese Lektüre nicht gehabt hätte.

Das ist natürlich eine sehr individuelle Perspektive, aber wenn wir
den Blick auf die ganze Gesellschaft richten und sehen, wie das,

was diese Kultur bedeutet, verschwindet und ersetzt wird durch

blosse Unterhaltung - wie ergeht es dann wohl den anderen?

Kann blosses Entertainment einer Gesellschaft besagtes Rüstzeug

an die Hand geben, um sich den real existierenden Problemen

wirklich zu stellen? Ich habe nichts gegen den Kapitalismus, ich

bin sein Advokat, denn ich glaube, dass er der Menschheit einen

ausserordentlichen Fortschritt gebracht hat: einen höheren

Lebensstandard, eine wissenschaftliche Entwicklung, der wir es

verdanken, dass wir unendlich besser leben als unsere Vorfahren.

Allerdings, und die marktliberalen Denker haben es schon immer

gesagt: Der Kapitalismus ist ein kalter Mechanismus! Er schafft

Reichtum, aber er begünstigt auch einen Egoismus, der sich in den

Alltag frisst. Dem, so bin ich überzeugt, lässt sich nur durch ein

reiches spirituelles Leben begegnen. Viele frühkapitalistische
Theoretiker dachten, dieser Weg sei die Religion. Andere, die

nicht religiös waren, dachten, es sei die Kultur. Klar ist aber: wenn
wir dem Egoismus entgegenwirken wollen, der Vereinsamung
und der allumfassenden Konkurrenz, die bis zur Entmenschlichung

geht, dann brauchen wir ein fruchtbares kulturelles Leben,

im höchsten Sinne des Wortes «Kultur», denn andernfalls gelan-

70



«Hochkultur vermochte es nicht,
die Menschen im Lande Goethes
und Kants vor der Barbarei
des Nationalsozialismus
zu bewahren.»
Gilles Lipovetsky

71



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014

gen wir in eine geistige Leere, in der all diese negativen Aspekte der

Industriegesellschaft und die damit einhergehende Entmenschlichung

nur umso manifester werden. Anders als Sie, Gilles, glaube

ich nicht, dass die Kultur des Spektakels Frieden gebracht hat,

Ruhe, ein Einverständnis mit dem Bestehenden, auch nicht, dass sie

die Gewalt beseitigt oder zurückgedrängt hätte. Ganz im Gegenteil.
Die Gewalt ist da, sie ist allgegenwärtig: Es gibt geschlechtsspezifische

Gewalt, es gibt jede Form von Benachteiligung. Es gibt
Gespenster, wie sie mit der Wirtschaftskrise ihr Haupt erheben und

ihren Ausdruck finden in Fremdenfeindlichkeit, Rassismus und

Diskriminierung. Allgegenwärtig ist die Gewalt gegen sexuelle

Minderheiten, wie wir sie, von wenigen Ausnahmen abgesehen, in der

ganzen Welt antreffen. Und woher kommt das? Wie lässt es sich

erklären? Ich glaube, ein wesentlicher Umstand, weshalb sich diese

Gewalt auf so krude Weise zeigt, völlig ungebremst und ohne Widerpart,

ist eben der Niedergang der Hochkultur, einer Kultur, die das

Empfinden stärkt und uns auf die eine oder andere Weise dazu

bringt, uns der grossen Themen anzunehmen; einer Kultur, die

nicht nur unterhält, sondern beunruhigt, aufrüttelt, uns zu

unabhängigem Denken befähigt und den kritischen Geist wachhält, was

eine Kultur, die blosser Zeitvertreib ist, aus sich heraus niemals

schafft. Ich meine jene, die Sie in einem Ihrer Bücher «Weltkultur»

nennen. Ich will gar nichts gegen das Spektakel sagen, so etwas

kann grandios sein, und ich amüsiere mich wirklich gern. Aber

wenn Kultur nur noch das ist, Spektakel, Show, dann setzt sich am

Ende, befürchte ich, nicht die Gelassenheit durch, sondern der

Konformismus. Eine bestimmte Form von Konformismus, von
Resignation, von Passivität. Und in der modernen kapitalistischen
Gesellschaft bedeutet die passive Haltung des einzelnen nicht die

Bestärkung der demokratischen Kultur, sondern die Aushöhlung der

demokratischen Institutionen. Eine solche Haltung steht einer aktiven

Partizipation, jedem politischen und kritischen Engagement in
der Zivilgesellschaft entgegen. Ein aktuelles Phänomen beunruhigt
mich diesbezüglich besonders: der Rückzug der Intellektuellen und

Künstler, wenn es ums bürgerliche Engagement geht! Er resultiert
aus der tiefen Verachtung des Politikbetriebs, den man für schnöde,

schmutzig und korrupt hält, dem man am besten die Schulter zeigt
und mit dem man sich auf keinen Fall gemein machen darf. Wie
kann eine demokratische Gesellschaft auf Dauer überleben, wenn
ausgerechnet diejenigen, die das Denken, das Empfinden, die
Kreativität und die Phantasie für sich beanspruchen, nicht mitspielen?
So gesehen bedeutet der Zusammenbruch der Hochkultur nicht
nur für eine Minderheit einen Verlust, für eine Elite, die einmal die

Wonnen des Intellekts und des feinen Sinns genoss - er trifft
vielmehr die ganze Gesellschaft, und die wird unter den verheerenden

Folgen zu leiden haben.

Anzeige

reddot design award
best of the best 2012

TOUCH DOWN

FÜR EINEN ZWISCHENSTOPP

CP
DESIGNPREIS
DER

BUNDESREPUBLIK
DEUTSCHLAND
2012

NOMINIERT

WORK LOUNGE
FÜR LOCKERE BESPRECHUNGEN

LO Mindport von Lista Office LO ist das neue Raummöbelsystem, das offene Arbeitswelten strukturiert



SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014 ERZÄHLEN

Gilles Lipovetskv: Hier würde ich widersprechen. In den jüngeren

Generationen gibt es viele Menschen, die sich engagieren,
aber worauf sie sich stützen, ist nicht mehr die Politik, wie wir sie

von früheren Generationen kennen, sie setzen vielmehr auf

Grosszügigkeit, auf gegenseitige Hilfe. Die heutige Gesellschaft ist
also keinesfalls gleichbedeutend mit plumpem Zynismus oder
Nihilismus. Es gibt durchaus Gegentendenzen. Wir sehen das bei
den NGOs, den Freiwilligen, Leuten, die sich engagieren und ihre
Zeit hergeben und die etwas tun möchten, nicht nur für sich

selbst, sondern für die anderen. Ich gebe zu, das ist kein Phänomen,

das man verallgemeinern könnte, aber es erstaunt mich,
dass die Gesellschaft des Spektakels eine solche solidarische

Haltung doch weltweit begünstigt. Sie bringt nicht nur Egoismus hervor,

ihr verdanken sich auch ausgleichende Phänomene.
Vielleicht haben wir beide eine unterschiedliche Sicht auf die
Hochkultur. Sie, Mario, sehen in der Hochkultur ein Gegengewicht,
einen Rettungsanker angesichts der verunsichernden Deregulierung

in Wirtschaft und Kultur. Für Sie ist die Hochkultur ein

wesentliches, entscheidendes Medium, um «Nebenwirkungen»
des Kapitalismus zu korrigieren. Ich bin da skeptischer.
Wahrscheinlich habe ich weniger Vertrauen als Sie in die Hochkultur.
Denn was Sie zur Gewalt gesagt haben, ist doch hochinteressant.
Sie sagten, in der Gesellschaft des Spektakels zeigten sich alle

möglichen Formen von Gewalt. Aber vergessen wir nicht, dass ein
Oscar Wilde, und zwar in einem bedeutenden Moment der
Hochkultur, für Jahre im Zuchthaus verschwand. Auch möchte ich
daran erinnern, dass das kultivierteste Volk vor dem Krieg das deutsche

war. Hochkultur vermochte es nicht, die Menschen im Lande

Goethes und Kants vor der Barbarei des Nationalsozialismus zu
bewahren. Ich bin Akademiker, ich verteidige die Hochkultur,
und die Kenntnis ihrer grossen Werke ist sicher eine

Orientierungshilfe in modernen Gesellschaften, aber nicht die einzige.
Was wir bei all der Orientierungslosigkeit in der heutigen Welt
tun müssen, ist doch, den Menschen ihre Würde wiederzugeben,
den Glauben daran, dass man aktiv etwas tun kann, dass also jeder
einzelne Akteur ist und sich seine Welt erschafft! Die Schule etwa

darf es nicht dabei belassen, sich dem Fernsehen und anderem

entgegenzustellen. Die Schule muss auch Werkzeuge an die Hand

geben, damit der einzelne zum Schöpfer wird, nicht nur von Kunst

oder Literatur, sondern von allem. Sicher stimmen wir in dem

Befund überein, dass am Anfang der Gesellschaft des Spektakels, die

wir heute bilden, die Auflösung der ästhetischen Hierarchien
stand. Und dies begann in der Hochkultur selbst, namentlich bei

den künstlerischen Avantgarden. Ebendort wurde Sturm gelaufen

gegen die akademische Kunst, den Stil, das Schöne. Marcel

Duchamp hat eine Tür aufgestossen, hat der Vorstellung den Weg

lista office LO
TEAM BUTLER
FÜR JACKEN UND MÄNTEL

MEETING POINT
FÜR DEN SPONTANEN AUSTAUSCH

THINKTANK
FÜR VERTRAULICHE GESPRÄCHE

DOCUMENT CENTER
FÜR PRAKTISCHES DRUCKEN

Das sich an jede Situation anpasst. Und das Menschen motiviert. > www.lista-office.com/mindport



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014

bereitet, dass wir in einer Ausstellung alles Mögliche zeigen können

und dass es sich allein deshalb «Kunst» nennen darf. Die

Gesellschaft des Spektakels hat die ästhetischen Hierarchien dann

nicht mehr sonderlich verändert. Was sie dafür geschaffen hat?

Etwas in der Geschichte völlig Neues: Kunst war bis dato immer
traditionelle Kunst, rituelle Kunst, magische Kunst, religiöse
Kunst oder Klassenkunst, aristokratische Kunst. Im zwanzigsten

Jahrhundert aber hat die moderne Gesellschaft etwas erfunden,

was es bis dahin nicht gab und was wir «Kunst für die Massen»

nennen können. Eine enorme kulturelle Errungenschaft wie das

Kino zum Beispiel. Ein Spielfilm richtet sich an alle, unabhängig

vom kulturellen Vorwissen; man muss nicht die Werke der

Weltliteratur gelesen haben, um einen guten Film zu schätzen. Das Kino

hat die Ästhetik nicht verändert, sondern etwas anderes geschaffen,

eine Unterhaltungskunst, die neben den alten ästhetischen

Hierarchien besteht. Diese Kunst mag uns unbedeutende Filmchen

bescheren, aber auch wahre Wunderwerke; immer auch

Durchschnittsware, vielleicht keine «grosse» Kunst, aber: Filme

wecken Gefühle und bringen die Leute zum Nachdenken. Das

Kino ist ein wunderbares Produkt des Kapitalismus, keine Produktion

ohne Kapital. Der Kapitalismus hat die Massenkunst

hervorgebracht, natürlich auch die Werbung, was wir beklagen mögen -
nicht immer ist sie angenehm, besonders wenn sie einen Film
oder eine Kultursendung unterbricht -, aber können wir uns
Demokratie ohne Werbung wirklich vorstellen? Eine freie Presse

ohne Werbung? Die gibt es nicht, und in Zeiten des Internets kann

sie auch nicht mehr allein von ihren Lesern leben. Natürlich ist es

zu verurteilen, dass alles, was sich regt, werbetechnisch
bewirtschaftet wird, aber wir dürfen uns nicht bei diesem negativen
Aspekt aufhalten.

Mario Varaas Llosa: Zugestanden. Diese Errungenschaften in

Ehren, Fakt bleibt aber doch auch die zunehmende gesellschaftliche

Skepsis gegenüber der Hochkultur. Es freut mich deshalb,

dass Sie, Gilles, den Nationalsozialismus angesprochen haben,
und hier will ich einhaken: Das Erste, was die Nationalsozialisten

taten, als sie an die Macht kamen, war eine grosse Bücherverbrennung

auf dem Berliner Opernplatz, gegenüber der heutigen
Humboldt-Universität, wo praktisch eine ganze kulturelle Tradition
auf einem riesigen Scheiterhaufen in Flammen aufging. Und der
Nationalsozialismus war doch nicht die einzige totalitäre Bewegung,

die zutiefst misstrauisch war gegenüber dem künstlerischen
Schaffen, dem philosophischen Denken, all den Künstlern, die
ihre Zeit und ihre Gesellschaft kritisch begleiteten und die man
eben deshalb brutal unterdrückte. Die erste Handlung einer jeden
autoritären Gesellschaft in der Geschichte ist es gewesen, ein
Zensurwesen zu installieren - so tief sitzt das Misstrauen gegen
die Kultur. Und das zu Recht. Man sah in der Kultur eine enorme
Gefahr. Nehmen wir nur die Inquisition, eine Einrichtung, die
geschaffen wurde, um zu verhindern, dass Gedanken und Anschauungen

in Umlauf kamen; um das Denken, das Geistesleben, zumal
das spirituelle, unter bestimmte Normen zu zwingen, Normen,
die den Überzeugungen der Mächtigen entsprachen. Nicht anders

war es im Kommunismus, im Faschismus, im Nationalsozialismus,

in allen Diktaturen, die es auf der Welt gegeben hat. Was der

beste Beweis dafür ist, wie wichtig es ist, eine reiche, hochkreative
und freie Kultur zu haben. Tatsächlich kann eine solche Kultur
auch nur in Freiheit gedeihen, und sie ist ihrerseits eines der

Fundamente der Freiheit. Verschwindet sie, dann weil es im Innern
der Gesellschaft keine Freiheit mehr gibt. In autoritären und
brutalen Regimes wird dieser Prozess offenkundig - Hitler, Stalin,
Fidel Castro, Mao Tse-tung -, aber Kultur kann auch auf andere

Weise verschwinden: durch Frivolität und Snobismus. Sie kann

immer weiter verkommen, sollten wir tatsächlich glauben, Joyce,

Eliot oder Proust seien für manche Leute völlig sinnlos und
unbrauchbar - weil sie nicht über das notwendige kulturelle Vorwissen

verfügen, weil sie drängendere Sorgen haben, weil ihre Not
nach anderem schreit... Ein solches Denken ist überaus gefähr-

«Quantität auf Kosten von Qualität.
Dieses Kriterium hat auf dem Feld
der Kultur ungeahnte Auswirkungen
gehabt, denn die Hochkultur
gibt es nicht mehr.»
Mario Vargas Llosa

74



lieh. Denn Proust und Co. sind wichtig für alle - auch für die,
die nicht einmal lesen können! Das Schaffen grosser Schriftsteller

kommt auch jenen zugute, die keine Zeile von ihnen
kennen. Beispiel Proust: er zeigt uns eine Sensibilität gegenüber

den Dingen, eine Empfindsamkeit, die einzelne Leser, die

sich davon haben anstecken lassen, empfänglicher gemacht
hat für diese Gefühle. Er hat ihnen ein Bewusstsein dafür gegeben,

dass es Menschenrechte gibt. Diese Art von Sensibilität in

ganzen Gesellschaften resultiert ganz wesentlich aus der Kultur.

Und umgekehrt: wo hinter der Sensibilität keine Kultur
steht, wird sie rasch stumpf. Was auch erklärt, dass die Nazi-

Ideologie trotz aller geschichtlichen Erfahrung selbst im
kultiviertesten und zivilisiertesten Europa immer wieder hervortritt.

Und dass der Antisemitismus trotz Holocaust nicht nur
nicht verschwunden ist, sondern in regelmässigen Abständen

wieder auflebt. Und dass die Ausländerfeindlichkeit, mit der

leider die ganze Welt geschlagen ist, um sich greift, nicht in
primitiven, unkultivierten Gesellschaften, sondern in sehr
kultivierten, dort aber ausgerechnet in jenen Schichten, in die weder

Proust, Eliot noch Joyce je gelangen. Ich fasse also zusammen:

Hochkultur und Freiheit sind nicht voneinander zu trennen.

Denn Hochkultur ist immer kritisch gewesen, immer das

Ergebnis von Nonkonformismus und ein Anstoss zu selbständigem

Denken. Man kann nicht Kafka, Tolstoi oder Flaubert
lesen, ohne sich bewusst zu werden, dass es um die Welt schlecht
bestellt ist, dass die wirkliche Welt, verglichen mit diesen

grossartigen, vollkommenen, schönen Dingen, wo einfach alles

schön ist - selbst das Hässliche und das Schlechte sind dort
grossartig und schön -, dass diese Welt, stellen wir sie der

wunderbaren, von Schriftstellern und Künstlern geschaffenen Welt

gegenüber, ziemlich mittelmässig ist. Und gleich regt sich in
uns ein heftiges Gefühl von Missbilligung, von Widerstand, von
Ablehnung der realen Wirklichkeit. Kultur ist die primäre
Quelle des Fortschritts und der Freiheit. Denn was sonst
brächte uns dazu, Ungerechtigkeiten zu erkennen, wenn nicht
unsere Kultur? Sie hat uns mit der notwendigen Sensibilität

ausgestattet, mit der notwendigen Rationalität, um uns dessen,

was ringsum schlecht lief, bewusst zu werden. Sie hat uns

begreiflich gemacht, dass die Sklaverei ungerecht war und man
sie abschaffen musste, dass der Kolonialismus ungerecht war
und man ihn abschaffen musste, dass jede Form von Rassismus

und Diskriminierung ungerecht ist, Gewalt. Als Proust «Auf der

Suche nach der verlorenen Zeit» schrieb, wusste er nicht, dass

er für die Freiheit und die Gerechtigkeit wirkte, aber genau das

tat er. Desgleichen Rembrandt, Michelangelo oder auch Wagner,

als er seine Opern schrieb, sosehr er als Privatmensch Rassist

war. Und dies tun alle grossen Künstler, grossen Denker,

grossen Schöpfer. Ihre Tätigkeit ist nicht vergleichbar mit der

von Technokraten oder Wissenschaftern - so ausserordentlich
deren Beitrag für die Menschheit auch ist -, denn sie sind
Spezialisten, und ihre Arbeit zielt in eine bestimmte Richtung. Was

lista office LO

reddot design award
best of the best 2012

CP
DESIGNPREIS
DER

BUNDESREPUBLIK
DEUTSCHLAND
2012

NOMINIERT

Touch Down -
für den Zwischenstopp.

Schnelldenker, Platzwechsler und Nomaden der
Arbeitswelt finden im Touch Down eine ideale
Station für temporäre Tätigkeiten und produktive
Zwischenstopps. Ob E-Mails schreiben,
ein Meeting vorbereiten oder Notizen lesen,
derTouch Down ist genau dafür gemacht.
LO Mindport von Lista Office LO ist das neue
Raummöbelsystem, das offene Arbeitswelten
strukturiert. Das sich an jede Situation anpasst.
Und das Menschen motiviert.

> www.lista-office.com/mindport



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014

«Kann blosses Entertainment
einer Gesellschaft das Rüstzeug
an die Hand geben, um sich
den real existierenden Problemen
wirklich zu stellen?»
Mario Vargas Llosa

die grossen Humanisten tun, kennt dagegen keine eingeengte

Richtung, es orientiert sich an der Gesellschaft als Ganzem; in
gewisser Weise bestimmt es die gemeinsamen Nenner einer Gesellschaft.

Die Kultur schützt uns vor Abschottung, Totalitarismus
und Autoritarismus, aber auch vor religiösem Fanatismus, vor

Dogmen jeder Art. Das gilt für Hoch- wie für Massenkultur.

Weswegen Sie, Gilles, in Ihren Untersuchungen wohl zu Recht die

These aufstellen, dass die Gesellschaft des Spektakels mehr zur
Erosion der Ideologien beigetragen habe als die rationalen und
demokratischen Argumente gegen den Utopismus. Viele dieser

Ideologien wären demnach mit der Zeit zerfallen und verschwunden,

weil es ein Bedürfnis nach Spass und Unterhaltung gibt, nach

Moden, nach dem unmittelbaren und schnellen Vergnügen. Wenn

das einer der Erfolge der Gesellschaft des Spektakels ist, Gratulation,

das sollten wir feiern! Mit dem Zusammenbruch der grossen

Ideologien versiegt nämlich eine der grössten Quellen von Krieg

und Gewalt in der modernen Gesellschaft.

Gilles Lipovetskv: So ist es! Was der moderne Mensch geworden

ist, verdankt er nicht nur der Technik, sondern vor allem der

Philosophie und der Literatur. Demokratie, Menschenrechte und

Humanismus entstehen nicht einfach so, aus der Entwicklung der

Geschichte heraus. Es ist ein ganzes Amalgam von Überlegungen

und Empfindungen, an denen uns die Philosophen und die

Schriftsteller teilhaben lassen, und eben das hat den humanistischen,

individualistischen und demokratischen Kosmos ausgebildet.

Die moderne Welt entsteht aus dem Geist einiger Denker, die

hierzu den Keim gelegt haben, die uns Normen an die Hand gegeben

haben für eine Gesellschaft, die sich nicht mehr auf das

Jenseits beruft, sondern die ihre Fundamente in sich selbst findet,
indem sie die Freiheit, die Würde und die Gleichheit aller
anerkennt. Es ist dies eine geistige Hervorbringung, die wir der
Hochkultur verdanken, darin sind wir einer Meinung, genauso wie in
dem Gebot, dass wir für das kreative Werk eintreten müssen als

treibende Kraft der Freiheit. Heute tritt nicht mehr nur die
Hochkultur für die Werte ein, die ich genauso schätze und mir wünsche
wie Sie, Mario. In vielen Bereichen, ob Fernsehen, Kino oder in
sonst irgendeiner Produktion für die Massen, werden die
Menschenrechte und die Würde hochgehalten. Vielleicht nicht mit
Werken, denen die Geschichte einmal die höheren Weihen
verleiht, gleichwohl verbreiten sie das humanistische Gedankengut.
Es ist schon erstaunlich, Mario, wenn man sieht, wie in Filmen

von Steven Spielberg, die gewiss nicht zu Ihrem Hochkulturkanon
gehören, die humanistischen Ideen in Umlauf gebracht und die

Vorstellungen von Demokratie und jene Werte auf die Gesellschaft

übertragen werden, die ihren Ursprung in der Hochkultur
haben. Die Konsumgesellschaft oder die Gesellschaft des Spektakels,

wie auch immer man sie nennt, hat Wohlstand geschaffen,
das Meinungsspektrum erweitert, hat die grossen Ideologien
aufgelöst, die Autonomie gestärkt, und doch ist sie sicher nicht
perfekt. Wir müssen zugestehen, und da gebe ich Ihnen recht, dass

die Welt des Konsums nicht in der Lage ist, dem Menschen in
seinem höchsten Streben Erfüllung zu bieten. Der Mensch ist nicht
nur Konsument, und die Konsumgesellschaft tritt ihm entgegen,
als wäre er lediglich ein solcher. Was aber ist der Unterschied
zwischen Mensch und Konsument? Da gibt es viele. Aus humanistischer

Sicht, Erbe der Hochkultur, erwarten wir vom Menschen

zumindest, dass er kreativ ist, Dinge erfindet, dass er Werte hat,
und genau das bietet die Konsumgesellschaft von sich aus nicht.
Wir müssen also selbst aktiv werden - und nicht nur fordern! Das

haben viele begriffen, deshalb haben wir es mit so vielen sozialen

Bewegungen zu tun, mit Menschen, die sich engagieren, die

Vorschläge machen, die handeln. Die Leute haben ein Bedürfnis, sich

zu engagieren. Das Internet und die neuen Kommunikationswerkzeuge

haben diesbezüglich eine wunderbare Entwicklung in Gang

gesetzt: Junge Amateure drehen Videos, Kurzfilme, machen
Musik... Nicht alles davon ist genial, aber dieser Drang, etwas zu tun,
sagt uns, dass das, was Nietzsche «Wille zur Macht» nennt, heute

76



SCHWEIZER MONAT 1015 APRIL 2014 ERZÄHLEN

der Wille ist, etwas zu erschaffen. Diesen Willen hat die

Konsumgesellschaft nicht zerstört, sie hat den Menschen nicht so weit
verbiegen können, dass er nur noch die Hand ausstreckt und
Markenprodukte will. Die Menschen wollen weiterhin etwas anfangen

mit ihrem Leben. Dazu dürfen wir sie motivieren! Eine der

grossen Herausforderungen des einundzwanzigsten Jahrhunderts
besteht darin, die Menschen, die je ganz eigene Köpfe haben, ganz

eigene Wünsche, zum kreativen Handeln zu ermutigen. Die
Hochkultur ist ein Instrument dazu, aber nicht das einzige. Ich
behaupte: wir müssen uns überlegen, was Bildung in einer desorientierten

Welt, die nicht mehr über die althergebrachten Referenzpunkte

verfügt, bedeutet. Das ist eine Riesenaufgabe, aber sie

könnte die Welt von morgen vorzeichnen.

Mario Varaas Llosa: Da bin ich ganz Ihrer Meinung. Die
moderne Industriegesellschaft, die Gesellschaft des Marktes, die

Gesellschaft der entwickelten Länder hat die Lebensbedingungen
für den einzelnen Menschen beachtlich verbessert. Aber
nirgendwo hat sie dieses Glück gebracht, nach dem der Mensch als

Letztes strebt. Was fehlt, ist ebenjenes reiche spirituelle Leben,

wie es die Religion weiten Teilen der Gesellschaft bietet - und für
diese Menschen wird das materielle Dasein erst durch den Glau¬

ben ein vollständiges -, aber es bleibt eine grosse Gruppe, die die

Religion nicht erreicht, der sie nichts sagt, und genau dort müsste
die Kultur eine wesentliche Rolle spielen. Bildung, das sehe ich

genauso, sollte eines der wichtigsten Instrumente sein, um diese

geistige Leere auszufüllen. Aber wenn etwas in der modernen
Gesellschaft in der Krise ist, dann ausgerechnet die Bildung. Es gibt
kein einziges Land auf der Welt, dessen Bildungssystem nicht eine

tiefe Krise durchmachte, aus dem einfachen Grund, weil wir nicht
wissen, welches System am besten geeignet ist, am besten funktioniert,

welches System einerseits die Fachleute hervorbringt, die

die Gesellschaft braucht, und andererseits die Leere ausfüllt, die

sich in der modernen Gesellschaft auftut. Die Bildung steckt in der

Krise, weil man es nicht geschafft hat, eine Formel zu finden, die

diese beiden Ziele miteinander verbindet. Bei diesem Thema

herrscht eine unglaubliche Verwirrung, aber wenn es zumindest
ein Bewusstsein dafür gäbe, dass wir genau dort so kreativ wie

zielorientiert sein müssen, dann hätten wir, da bin ich sicher, einen

Riesenschritt getan. <

This article was first published in Spanish in «Letras libres». Provided by Eurozine
(www.eurozine.com). © Gilles LJpovetsky, Mario Vargas-Llosa, Eurozine.
Anmerkung der Redaktion: Das vorliegende Gespräch erscheint hier erstmals auf
Deutsch und wurde redaktionell leicht bearbeitet und gekürzt.

Anzeige iaiuna
FUTUR
TOPIE

Ein Anlass von:
PrimaveraLOCARNESE youtopia

77


	Freiheit, Friede, Frivolität?

