
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 94 (2014)

Heft: 1014

Artikel: Schöpfungskrone und Pflanzenkunst

Autor: Scheller, Jörg / Welsch, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1014 MÄRZ 2014

Schöpfungskrone und Pflanzenkunst
Der Mensch istnur so einzigartig wie alle anderen Erdenwesen auch. Was als Einsicht harmlos klingt,
ist genau besehen eine Zäsur in der Menschheitsgeschichte- und ein Ausgangspunkt für neue Kunstformen:
Verschmelzen Menschen mit Petunien, sind wir im Zeitalter der Bio-Art.

Jörg Scheller trifft Wolfgang Welsch

Herr Welsch, in Ihren Schriften machen Sie dem Menschen die Krone

streitig, die seinen herausragenden Platz in der Schöpfung bezeichnet.

Viele Zeitgenossen können angesichts solcher Aussagen wohl

nur mit dem Kopf schütteln. Wie begründen Sie Ihren Vorstoss?

Die Begründung ist die Evolution. Ganz einfach. Das Gefasel von
der «Krone der Schöpfung» habe ich immer als belastend empfunden

- weil es ganz offenkundig falsch ist: Wir Menschen sind
keine Sonderwesen, sondern Produkte der Evolution wie alle
anderen Lebewesen auch. Beschaut man uns durch diese evolutionäre

Brille, gibt es nichts, was eine Zentral- oder Alleinstellung
rechtfertigen würde.

Pass der Mensch ein Evolutionsprodukt ist- ja sicher. Aber er kann

doch, wenn wir uns die Zivilisation anschauen, durchaus als einzigartig
bezeichnet werden?

Er ist genau so einzigartig wie jedes andere Wesen auf diesem

Planeten. Er ist aber sicher nicht der Nabel der Welt - letztere käme

ja auch ohne uns gut aus.

Den Anthropozentrismus, den Sie kritisieren, also die Vorstellung vom

Menschen als Mitte der Welt, hat freilich lange Tradition. Mit Blick auf

die Moderne sprechen Sie nun jedoch vom «anthropischen Prinzip».

Was hat es damit aufsich?

Tatsächlich hat es in der Geschichte verschiedene Formen von

Anthropozentrismus gegeben, wobei für die früheren charakteristisch

war, dass sie die Zentralstellung des Menschen durch
andere Instanzen veranlasst sahen: antik etwa durch die Geiststruktur

des Kosmos oder christlich durch den von Gott an den

Menschen ergangenen Auftrag, für die Erde zu sorgen. Im

«anthropischen Prinzip» der Moderne hingegen ist der Mensch allein

von sich aus in die Mitte gestellt. Dieser moderne, mit der Aufklärung

aufgekommene Anthropozentrismus ist sozusagen ein nackter,

ein schlicht anthropisch begründeter...

...nun ja, dass der Mensch gerade in der Epoche der Aufklärung zum

«Mass aller Dinge» - Protagoras -wurde, ist doch bloss verständlich,

immerhin hatte er jahrhundertelang unter dem bevormundenden

Scheffel Gottes gestanden.

Gewiss! Das anthropische Prinzip hat mit Emanzipation und
Autonomie zu tun und das will auch niemand zurückdrehen: Die

Befreiung von supranaturalen wie naturalen Wahnvorstellungen ist

Wolfgang Welsch
ist Philosoph und einer der wichtigsten deutschsprachigen Theoretiker
der Postmoderne. Er lehrte an den Universitäten Bamberg, Jena,
Erlangen, Berlin (beide) und Stanford. Er erhielt den Max-Planck-
Forschungspreis, wurde 2012 emeritiert und lebt heute als Künstler
und Wissenschafter in Berlin.

Jörg Scheller
ist Kunstwissenschafter, Journalist und Musiker.
Er lehrt an der Zürcher Hochschule der Künste und lebt in Bern.

fortzusetzen. Aber den Menschen quasi als Selbstgeburt auf ganz
und gar eigenen Beinen stehen zu sehen, das ist eine falsche und

gefährliche Phantasie mit geradezu pathologischen Zügen. Das

korrekte Bild ist das vom evolutionär erwachsenen und kulturell
sich weiterentwickelnden Menschen.

Warum ist gerade das evolutionäre Menschenbild «korrekter» als das

anthropische? Darwins Lehre war von Beginn an umstritten und sie ist

es heute, in gewissen Kreisen, immer noch. Ist die Evolution nicht ihrerseits

in Gefahr, zur Letztbegründung zu werden?

Das evolutionäre Menschenbild ist das angemessene für eine

wissenschaftliche Welt. Es ist das beste, das wir haben. Möglich, dass

es eines Tages überholt sein wird, gegenwärtig aber ist es allen

sonst verfügbaren Auffassungen überlegen. Es ist ganz einfach
imstande, die sonst kursierenden supranaturalen oder bloss

anthropischen Erklärungen zu widerlegen. Man sollte Erklärungspotenziale

nutzen und auch ausreizen - dann mag man sehen, ob

sie an Grenzen stossen, und allenfalls nach weiteren Erklärungen,
nicht Letztbegründungen Ausschau halten.
Inwiefern lassen sich denn die Erkenntnisse der Evolutionstheorie auf
die menschliche Kultur übertragen? Richard Dawkins und Susan Black-

more etwa legen eine klare Analogie nahe: «Meme» sollen in der Kultur
das sein, was Gene in der Natur sind. Was halten Sie davon?

Hinter solch direkten Übertragungen steht ein zu primitiver und

einseitiger Naturalismus: die Annahme, dass naturwissenschaftliche

Modelle den Generalschlüssel für alle kulturellen, sozialen

und geistigen Phänomene darstellen. Zweiäugigkeit jedoch ist, im
Unterschied zu derlei Engführungen, die Minimalbedingung
zureichenden Verstehens. Die kulturelle Evolution der Menschen ist

82



«Das Gefasel von der <Krone
der Schöpfung» habe ich immer
als belastend empfunden.»

Wolfgang Welsch

83



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1014 MÄRZ 2014

selbst aus der natürlichen Evolution hervorgegangen und basiert

in vielem noch immer auf deren Errungenschaften. Aber in anderen

Aspekten ist sie eigentypisch, und es macht keinen Sinn, sie in

allem in die Kette der Natur zurücklegen zu wollen. Eine Reduktion

von Kultur auf Natur wie auch eine von Natur auf Kultur - wie

sie in den zeitgenössischen Kulturwissenschaften verschiedentlich

versucht werden - verzerren die Verhältnisse gleichermassen. Es

lohnt sich, bei allen Phänomenen, auch bei künstlerischen, die

biologische Erbschaft ins Auge zu fassen, aber sich ebenso deren

spezifisch kulturelle Modifikation bewusst zu machen.

Welche Rolle spielten die Künste in der Geschichte der Mensch-

bezogenheit? Waren sie Komplizen derAnthropisten, indem sie

den Fokus auf den Menschen richteten, oder gibt es Beispiele

aus der Kunstgeschichte, die als Abkehr vom Anthropozentrismus

interpretiert werden können?

Es gibt beides. Ein frühes, aber für die Moderne prägendes
Beispiel für Komplizenschaft ist die Ausbildung der Zentralperspektive

in der Renaissance. Dabei bildet der Mensch geradezu

exemplarisch das Zentrum, denn der Fluchtpunkt, auf den die Linien
der Gegenstände in einem perspektivisch konstruierten Bild

zulaufen, ist nichts anderes als das Gegenbild des Augpunktes des

Künstlers bzw. des Betrachters. Der betrachtende Blick des

Menschen ist so das Herz der dargestellten Welt. Auf der anderen Seite

gibt es insbesondere im 20. Jahrhundert etliche Versuche, die

Enge der anthropischen Welt zu übersteigen und zu einer weiteren

und grösseren Sicht der Welt zu gelangen: vom Suprematismus

Kasimir Malewitschs über das Informel und den Abstrakten

«Die evolutionäre
Betrachtung fügt uns
und unserem
Selbstbewusstsein
keine Kränkung zu.
Sie bietet, im
Gegenteil, Anlass
zu einem gewissen
Stolz.»

Wolfgang Welsch

84

Expressionismus bis hin zu John Cage, Walter de Maria oder James

Turrell. Gerade die Kunst versuchte immer wieder, den anthropischen

Kokon zu durchstossen.

In der jüngsten Gegenwartskunst begegnen wir zahlreichen post- oder

transhumanistischen Ansätzen. Der Bio-Artist Eduardo Kac beispiels-

weise hatvor einigen Jahren seine DNA in eine Petunie eingebracht

und dieses transgene Pflanzenkunstwerk «Edunia» getauft.

Ist das die Ästhetik der Zukunft?

Die Bio-Art geht von der grundlegenden biologischen Gemeinsamkeit

des Menschen mit den anderen Lebewesen aus, macht
diese Gemeinsamkeit ausdrücklich und experimentiert mit ihr -
überraschend, provozierend, manchmal beglückend, manchmal

verstörend. Dabei lebt auch die alte Verbindung von Kunst und
Wissenschaft neu auf. Ich sehe darin eine zentrale Einsicht allen

künftigen Denkens und halte die Bio-Art deshalb für eine - wenn
auch nicht die einzige - ästhetische Richtung der Zukunft.
Im Gegensatz zu vielen Ihrer Philosophenkollegen pflegen Sie ein

durchaus emphatisches Verhältnis zu den Künsten. Doch wenn sich die

Grenzen zwischen Kunst und Leben, Kultur und Natur auflösen,

was für einen Sinn hat der Begriff«Kunst» dann noch?

Die Auffassung, dass sich die Grenzen heute auflösen, teile ich
nicht. Die Grenzen verschieben sich vielmehr, und freilich
erscheint die Verschiebung einer altgewohnten Grenze immer als

deren Auflösung. Daneben bilden sich aber auch neue
Unterscheidungen. «Edunia» ist gewiss sowohl ein Kunstwerk als auch

eine reale Pflanze, die Chancen hat, sich weiter auszubreiten. Dabei

löst sich aber eben nicht nur eine alte Grenze auf, sondern es

entsteht auch ein neuer Typus von Werken, die Leben nicht nur
zum Thema haben, sondern selber Lebewesen sind - und die sich

darin wiederum von anderen neuen Werken, etwa der digitalen
Kunst, unterscheiden.
Radikale Vertreter des Transhumanismus sind überzeugt, Menschen

und Technik würden bald miteinander verschmelzen und eine neue,

höhere Spezies bilden. Beunruhigt Sie dieser Trend zum «human

enhancement» denn nicht?

Ganz und gar nicht. Schon in der protokulturellen Periode, vor
Hunderttausenden von Jahren, als sie sich den aufrechten Gang,

eine stark veränderte Sexualität und ein Gehirn ohnegleichen
zulegten, haben die Menschen an ihrer Selbstveränderung und

Selbstverbesserung gearbeitet. Der anschliessende kulturelle Weg
hat diese Anstrengungen dann fortgesetzt, und zu den Bemühungen,

einen pluripotenten Menschen zu gestalten, hat immer auch

das Vertrautsein mit technischen Innovationen gehört.
Zweifelsohne hat die Gestaltbarkeit von Menschen und ihrer Umgebung

heute aber eine neue Dimension: Es geht die Rede vom «Anthropo-
zän» um, von der jüngsten geologischen Epoche, in welcher der Mensch

zum alles entscheidenden Faktor wurde-gerade auch in der Evolution.

Evolutionär betrachtet steht die Menschheit heute tatsächlich an

einer gewichtigen Schwelle: Erstmals in ihrer Geschichte sind die

Menschen als Ergebnis ihrer kulturellen Evolution in der Lage, in
ihr Genom einzugreifen und dieses gezielt zu verändern. Dieser



SCHWEIZER MONAT 1014 MARZ 2014 ERZAHLEN

Kunst &
15 Krempel

Vision eines genetisch veränderten Menschen gebe ich die grösseren

Chancen als der Vision von einem technologisch aufgerüsteten

Menschen.

Damit rühren Sie an ein, gerade in Deutschland, sehr heikles Tabu:

Was entgegnen Sie Kritikern, die monieren, nun seien Züchtungsphantasien

Tür und Tor geöffnet? Stehen wir, wie Francis Fukuyama warnt,
mit den Möglichkeiten der Genmanipulation vor der Entstehung

einer «Gen-Aristokratie»?

Sehen wir erst einmal der unbestreitbaren Tatsache ins Auge,
dass Eugenik ein Prinzip der Evolution ist: Es kommt zu genetischer

Optimierung, weil diese sich für das Überleben auszahlt.

Insofern ist Eugenik keineswegs eo ipso etwas Schlechtes. Und
die Menschen folgen seit langem bei ihren sexuellen Wahlen

eugenischen Gesichtspunkten. Wenn zum Beispiel Frauen sich ihr
zweites oder drittes Kind über einen Seitensprung holen, dann

wählen sie dafür, bewusst oder unbewusst, den Kerl mit den besten

Genen. An solch «privater» Eugenik ist nichts beunruhigend.
Erst wenn individuumsexterne Instanzen, der Staat, die Firma

oder die Krankenkasse, auf Gendiagnostik und Eugenik setzen,

ändert sich die Problemlage - und dann revoltieren wir zu Recht.

Fukuyamas Warnung vor einer Gen-Aristokratie ist plausibel,
aber sein Vorschlag, der Gefahr durch staatliche Kontrolle zu

begegnen, geht fehl. Man würde so nur den - potenziellen - Bock

zum Gärtner machen.

Ihre Kritik am «anthropischen Prinzip» dürfte für viele Zeitgenossen

eine grosse Ernüchterung sein, was das Menschen-, Kultur- und

Kunstverständnis betrifft. Wir sind nicht mehr die «Krone der

Schöpfung», gut. Es stellt sich aber die Frage: Wie lebt es sich für Sie

persönlich nach dieser Ernüchterung?

Meine Stimmung ist ganz und gar nicht die einer Ernüchterung. Im

Gegenteil: wenn wir uns von der Evolution her verstehen, so ist
dies alles andere als «erniedrigend». Denn erstens sind die Potenziale

der Evolution nicht rückwärts-, sondern vorwärtsgerichtet.
Sie binden uns nicht an eine graue Vorzeit zurück, sondern ermöglichen

uns, in die Zukunft zu gehen. Und zweitens zeigt sich, dass

wir Menschen uns - in der protokulturellen Periode und der

anschliessenden kulturellen Evolution - selbst in gewissem Masse zu
den relativ besonderen Wesen gemacht haben, die wir heute sind.

Ein Wesen aber, das aus bescheidenen Anfängen durch eigenes

Tun so besonders geworden ist, muss man doch wohl mehr
bewundern als eines, das nur aufgrund einer fremden Gabe und ohne

eigenes Zutun eine Besonderheit aufweist. Die evolutionäre

Betrachtung fügt uns und unserem Selbstbewusstsein keine Kränkung

zu. Sie bietet, im Gegenteil, Anlass zu einem gewissen Stolz. <

Schriften zum Thema von Wolfgang Welsch:
Immer nur der Mensch? Entwürfe zu einer anderen Anthropologie. Berlin:
Akademie, 2011.
Blickwechsel - Neue Wege der Ästhetik. Stuttgart: Reclam, 2012.
Mensch und Welt - Eine evolutionäre Perspektive der Philosophie:
München: C.H. Beck, 2012.
Homo mundanus - Jenseits der anthropischen Denkform der Moderne.
Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2012.

Die Kunst der Stunde:
Performance Art

Performance

Art gilt weithin als die

Kunstform der Stunde. Ständig und
überall «beleben» Performances
das Kunstgeschehen! Während im
artverwandten Happening der 1960er

und 1970er Jahre noch eine gewisse

Komik angelegt war, herrscht bei der
Performance heute aber ein heiliger

Ernst vor. Das liegt vor allem daran, dass dem Publikum
nie ganz klar ist, welches Detail, welche Handlung während

der Performance gerade wichtig ist - wenn etwa
Marina Abramovic endlos lange ihr Gegenüber anstarrt
oder Tino Seghals Komparsen in unberechenbare

Zuckungen ausbrechen. Deshalb betrachtet das Publikum

alles, selbst die allerbanalste Bewegung, mit der

gleichen Ehrfurcht. Die Performancekünstler geben sich

gerne als Hüter des Sakralen - gerade auch, um sich

von den traditionellen «Dummen Augusts» oder Fuss-

gängerzonenclowns abzugrenzen.
Nicht von ungefähr wird eine domestizierte

Performance als Highlight im Museumsalltag eingebaut:
Befriedigt sie doch einerseits den Wunsch nach spektakulärer

Unterhaltung, andererseits die Sehnsucht nach
dem Erleben eines unwiederbringlichen Augenblicks,
schliesslich den Wunsch nach direkten menschlichen

Begegnungen, am besten mit den persönlich performenden

Künstlern - in einer Welt, in der immer mehr
Kontakte nur noch über ausgefeilte Kommunikationsmittel

abgewickelt werden. Performances sind hochgradig
marketingtauglich. Es liegt auf der Hand, dass sie sich

besonders gut eignen, um auch Tagungen, Kundenanlässe
oder Dinners mit einer künstlerischen Aura zu
verzaubern - wobei den Künstlern dann doch noch
die Rolle der Clowns zukommt, wenngleich vielleicht
auf etwas höherem Niveau.

Seien wir ehrlich: Für die allermeisten Performances

braucht man weder künstlerisches Talent noch grosse

schauspielerische Fähigkeiten, noch Startkapitel. In dieser

Kunstdisziplin herrscht ein fröhlicher Dilettantismus,
frei nach dem Motto: «Das kann ich auch!»

Warum also nicht mal ausprobieren? Auf der nächsten

Betriebsfeier oder dem nächsten Kindergeburtstag?

Christian Saehrendt ist Kunsthistoriker und Publizist.
Zuletzt von ihm erschienen: «Ist das Kunst - oder kann das weg?»
(DuMont, 2012).

85


	Schöpfungskrone und Pflanzenkunst

