
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 94 (2014)

Heft: 1013

Artikel: Humanismus für Roboter

Autor: Mäder, Claudia / Macho, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014 WEITERDENKEN

Humanismus für Roboter
Von der Fellweste über den Streitwagen bis zur Zahnplombe: Seit je hat der Homo sapiens sein Leben
optimiert und mit anderen Existenzformen fusioniert. Höchste Zeit, die alten Allianzen zwischen Mensch,
Tier und Maschine wiederzuentdecken und den Humanismus neu zu denken.

Claudia Mäder trifft Thomas Macho

Herr Macho, Humanisten sind alle gern, und selbst bei Stalinfand
der «Humanismus» einst Gefallen: Das Wort wirkt ausgeleiert und
ist von zahlreichen Nachkriegsphilosophen verworfen worden.
Wasfür eine Bedeutung kann es heute noch haben?

Es gibt zumindest einen Aspekt des Humanismus, den wohl
niemand als ausgeleiert bezeichnen würde: Die Formulierung von
Menschenrechten ist nach wie vor unverzichtbar und wurde
auch von jenen Kritikern nicht in Frage gestellt, die den
Humanismus in der Nachkriegszeit als problematisches Konzept
erkannten und mit Krieg, Kolonialismus und Rassismus in Verbindung

brachten. Was prominente Kritiker wie Jean-Paul Sartre
oder Michel Foucault verwarfen, war eigentlich die Anthropologie,

nämlich eine exklusiv auf den Menschen fokussierte Wissenschaft.

Von den Überlegenheitsvorstellungen und
Abgrenzungsbestrebungen, die aus diesem engen Blickwinkel erwachsen,
nehme auch ich weiten Abstand - ohne mich aber vom Humanismus

zu distanzieren. Im Unterschied zur Anthropologie handelt
es sich beim Humanismus nämlich, richtig verstanden, nicht um
ein menschenzentriertes, sondern um ein sehr offenes, auf alle

Lebewesen erweiterbares Konzept, das heute grösste Aktualität
in Anspruch nehmen kann.

Schon rein etymologisch steht doch aber auch im Humanismus der
Mensch im Zentrum.
So eindeutig ist das nicht, denn das Wort «Humanismus» kommt

eigentlich von «humare», und das wiederum referiert weniger auf
den Menschen als auf die Erde, den Humus und die Praxis des

Bestattens. So gesehen steht mit dem Wort primär die Sterblichkeit
im Mittelpunkt, und die betrifft beileibe nicht nur den Menschen,

sondern verbindet diesen vielmehr mit vielen anderen Formen
des Lebens.

Ideengeschichtlich gesehen jedoch kreist der Humanismus, wie er
seit der Renaissance aufgekommen ist, unbestreitbar um den

Menschen und dessen ureigenes Wesen. Wie passt das zu der
übergreifenden Offenheit?
Er kreist wohl um den Menschen, aber keinesfalls in exklusiver
Weise. Gerade die Renaissance spiegelte den weiteren Begriff des

«Humanen»: In Pico della Mirandolas Schrift «Über die Würde des

Thomas Macho,
Kulturwissenschafter und Philosoph, ist Professor für Kulturgeschichte
an der Humboldt-Universität zu Berlin. Zu seinen
Forschungsschwerpunkten zählt unter anderem die Geschichte der Mensch-
Tier-Beziehung, mit der er sich in verschiedenen Werken
auseinandergesetzt hat. Zuletzt von ihm erschienen: «Vorbilder»
(Wilhelm Fink, 2011).

Claudia Mäder
ist Redaktorin dieser Zeitschrift.

Menschen» etwa stand der Mensch zwar in der Mitte - aber in der

Mitte einer grossen Stufenleiter, die von den Pflanzen und den

Tieren bis zu den Engeln und letzten Endes bis zu Gott reichte.

Man findet darin die antike Vorstellung von der Graduierung des

Seins; in seinen Wurzeln ist der Humanismus demnach keine

Anschauung, die dem Menschen irgendwelche Sonderstellungen

zuschreibt, sondern einfach die Entwicklungsmöglichkeiten vom
Tier bis zum Engel als Horizont menschlicher Selbstgestaltungen
und Unterscheidungen umreisst.

Auf eben diesen Unterscheidungen liegt der Fokus der Definitionen,

die Philosophen über Jahrhunderte vom «Menschen» - dem

lachenden, nichtohrwackelnden oder vernünftigen Tier - zu
geben versucht haben. Nietzsche bezeichnete den Menschen als das

«nichtfestgestellte Tier» - ist er das noch immer oder was sonst ist

er heute?

Abgesehen davon, dass ich an Entitäten wie «der Mensch» und
«das Tier» nicht mehr wirklich glaube und fest überzeugt bin, dass

man gedanklich vorankäme, wenn man die Suche nach spezifischen

Merkmalen und Gattungsunterschieden aufgäbe, würde ich

sagen: Ja, das ist nach wie vor eine sehr aktuelle Definition. Wobei

man jetzt erst zu entdecken beginnt, dass mit Nietzsche
ausgerechnet jener Philosoph, der so gerne mit der Idee des Übermenschen

assoziiert wird, im Grunde sehr tiernah, sehr zoophil
argumentiert hat. Für Nietzsche war der Mensch eine Art des Tiers,
und ich habe Nietzsche eigentlich immer mehr als einen
Tierphilosophen in der Tradition Schopenhauers gesehen denn als

jemanden, der die Verbesserung und Vervollkommnung des

Menschen im Blick hatte.

41



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014

Das «nicht Festgestellte» als Möglichkeit und Drang, sich stetig
weiterzuentwickeln und «übend» ein - vielleicht ungeahntes -
Potential zu entfalten, ist Ihrer Ansicht nach also nicht etwas, was

den Menschen charakterisiert?
Nicht im Unterschied zu anderen Lebewesen! Eine Diskussion

über den Menschen kann man heute in meinen Augen nur dann

sinnvoll führen, wenn man versucht, von den Oppositionen
zwischen Natur und Kultur, das heisst also unter anderem: zwischen

Tier und Mensch, wegzukommen. An diesen Leitdifferenzen
haben wir uns jahrhundertelang abgemüht, und wenn wir jetzt

probeweise sagen: Lassen wir das mal, das bringt nichts mehr,

dann sehen wir beispielsweise, dass auch Tiere üben, um ihre

Fertigkeiten zu entfalten. Jeder, der weiss, wie arm ein kleiner

Vogel dran ist, der keine Gelegenheit hatte, mit seiner Mutter oder

seinen Eltern das Fliegen zu üben, weiss, dass auch im Tierreich

die Übung zum Leben gehört.

Nur trainiert der Vogel mit dem Fliegen eine in ihm angelegte

Fähigkeit, die ihm das Überleben sichert, während sich der Mensch

beispielsweise im Stabhochspringen übt und damit eine Fertigkeit

entfaltet, die wohl zwar nicht lebensnotwendig ist, ihn aber über

sich hinauswachsen lässt.

Das ist eine etwas veraltete Ansicht. Man hat lange gesagt,

Menschen hätten eine Kultur und könnten durch soziales Lernen

etwas weitertragen, ausbauen und vermitteln, wohingegen Tiere

dazu nicht in der Lage seien, da sie nur entwickelten, Was instinkt-

mässig in ihnen angelegt sei. Heute aber haben wir Forschungsergebnisse,

die diese Annahme an vielen Stellen in Frage stellen,

und zwar so stark, dass man eben auch aufgrund wissenschaftlicher

Erkenntnisse dazu kommen muss, die Gattungsunterschiede

an und für sich zu hinterfragen und als Abstrakta anzuerkennen,

die etwas zu verallgemeinern versuchen, was nicht verallgemeinert

werden kann.

Als Anwältin des Teufels bzw. Menschen würde ich aber sagen:

Der Mensch unterscheidet sich zumindest insofern von anderen

Erdenwesen, als er seine Selbstentwicklung und Optimierung

mit gänzlich anderen Mitteln befördert als irgendein Tier.

Hat der immer intensivere Einsatz immer ausgeklügelterer

Technologien den Menschen nicht längst unwiederbringlich von

der Natur entfernt?
Auch hier glaube ich, dass man gewinnt, wenn man auf die scharfe

Grenzziehung verzichtet. Gibt man den Unterschied zwischen

Kultur und Natur auf, gibt es nämlich keine Entfernungen zu

konstatieren oder gar zu bedauern, sondern vielmehr Erweiterungen

und Entwicklungen zu beschreiben, die dann plötzlich weder

exklusiv noch sonderlich spektakulär erscheinen: Die ganzen
«transhumanen» Thesen etwa, die die Überwindung körperlicher
Grenzen beschwören, verlieren jede Sprengkraft, wenn man die

Kategorisierungen aufgibt und sich bewusst macht, dass die

Menschen immer schon Allianzen mit anderen Lebensformen

eingegangen sind und dass wir selbst niemals glaubten, irgendwelche

Grenzen gesprengt zu haben, weil wir Metall im Mund oder in der

künstlichen Hüfte herumzutragen begonnen haben.

Das würde also heissen, dass bio-, gen- oder sonstwie technisch

unternommene Optimierungen des Menschen gewissermassen
«natürlich» und wir alle, vom Steinzeitmenschen her gesehen,
eh längst «transhuman» sind?

Ja, und mehr noch: Auch der Steinzeitmensch stellt keine
«Essenz» des Humanen dar. Ab dem Augenblick, da er Kleidung,
Waffen und Instrumente verwendet hat, war er ein Lebewesen,
das auf vielfache Weise mit seiner Umwelt und seiner Umgebung
interagierte, eine Vielzahl von Techniken anwandte und sich also

gewissermassen technisch optimierte. Zugegeben, er hat keine
Prothesen verwendet und vermutlich auch keine lebensverlängernden

Medikamente geschluckt, aber die Stossrichtung ist klar:
In seiner jahrtausendelangen Geschichte ist es dem Menschen
sehr wenig um die Wahrung seiner existenziellen Originalität
gegangen; im Zentrum standen immer schon Verschmelzungen
unterschiedlichster Art. Geht man nun nicht davon aus, dass es

irgendeinen menschlichen Urbestand vor seiner Verfälschung zu
retten gilt, ist in solchen Formen damals wie heute per se nichts
Negatives zu sehen.

Im Vergleich zur Hüfte, die der Heilung dient, oder der Kleidung,
die man sich überstülpt, haben einige neuere Optimierungsformen
jedoch eine andere Qualität: Generiert man mittels technologischen

«Enhancements» nachtsichtige Menschenaugen, hat das

weniger mit Schutz oder Regeneration als mit der Heranzüchtung
eines perfekten Wesens zu tun.
Da muss man sich zunächst klarmachen, was die Begriffe bedeuten.

Züchten heisst, durch Manipulationen des Genpools ganz
bestimmte Eigenschaften herauszubilden, bestimmte Lebewesen

zur Fortpflanzung einzuladen und andere daran zu hindern:
Züchtung ist immer mit einer Idee von Selektion verbunden, und
das ist etwas, was ich in der Tat problematisch finde. Nur ist das

überhaupt nicht, was ich im Kopf habe, wenn ich von positiven
Erweiterungsformen spreche. Es gibt durchaus Versionen des

«Transhumanismus», die über das Ersetzen und Ergänzen - mittels

Zahnplomben oder Krückstöcken - hinausgehen, ohne mit
selektiven Massnahmen einherzugehen und also in die Nähe von
Züchtungsmassnahmen zu geraten.

Zum Beispiel?

Zum Beispiel sind kürzlich sowohl in Spanien als auch in Israel

Forschungen begonnen worden, die aus meiner Sicht sensationell

sind. Es geht dabei um blind geborene Kinder, denen
beigebracht wird, mit Hilfe von Geräuschen, genauen Schnalzlauten,
eine Art von Orientierung in einer Objektwelt zustande zu bringen,

die es ihnen erlaubt, sich frei in der Welt zu bewegen - sie

müssen nur schnalzen und sich mit Hilfe der Echos - wie die
Fledermäuse - orientieren. «Human echolocation» nennt sich das.

Das ist doch grossartig!

42



SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014 WEITERDENKEN

Züchten heisst allemal, dass jemand
zu wissen glaubt, wie die Entwicklung
weitergehen und worauf sie hinauslaufen
soll. Das ist eine enorme Anmassung.
Thomas Macho

Das spielt ja aber gewissermassen immer noch eher im Bereich der

Heilung als auf dem Feld der Optimierung.
Nein, diese Technik führt weiter, denn sie aktiviert zum Zweck
der Orientierung eine gänzlich neue Fähigkeit, das heisst eine

Fähigkeit, die jenseits dessen liegt, was man dem Menschen allgemein

zurechnet: Wer hätte sich vor drei Jahrzehnten vorstellen
können, dass sich irgendjemand künftig mittels gezielter Lautproduktion

orientieren und in Räumen bewegen würde? Wenn man

unbedingt mit dem Term operieren will, kann man so etwas als

«Transhumanismus» bezeichnen. Im Kern ist es aber nichts anderes

als eine Erweiterung eines Feldes, das bisher zu eng definiert
war. Und in der Hinsicht wird es noch viele Entdeckungen geben.

Formen von «Enhancement» werden auch an Tieren versucht,
indem etwa Hühner so behandelt werden, dass sie in der Massenhaltung

nicht mehr krank oder gleich ganz leidensresistent
werden. Ist das human?

Gegenüber solchen Eingriffen habe ich grösste Skepsis - was

wieder mit meiner Ablehnung des Züchtens zusammenhängt.
Wer immer sich zum züchtenden Mastermind erhebt, verfällt
einer monströsen Hybris: Züchten heisst allemal, dass jemand zu
wissen glaubt, wie die Entwicklung weitergehen soll und worauf
sie hinauslaufen soll. Das ist eine enorme Anmassung, und meist

stellt sich bei konkreten Versuchen, zumal im Bereich der
Tierzucht, auch rasch heraus, dass man gewisse Faktoren nicht
einkalkuliert hat. Dass man heute zunehmend über menschliche

Antibiotikaresistenz diskutiert, hängt damit zusammen, dass

wir Fleisch essen, das mit Medikamenten «gesund»gezüchtet
worden ist.

Viele Leute hegen ein intuitives Unbehagen nicht nur gegenüber

Züchtungsprojekten, sondern grundsätzlich gegenüber technologischen

Eingriffen zur Veränderung von Leben. Woher rührt diese Skepsis?

Ob dieses Unbehagen so intuitiv ist, weiss ich gar nicht. Ich

glaube, das ist stark vermittelt durch ganz bestimmte Vorstellungen,

die einerseits aus der Religion und andererseits aus einer

konservativen Naturphilosophie kommen. Meist aber schwindet
diese Skepsis, wenn man die Dinge ins rechte Licht rückt und die

Leute daran erinnert, dass «Eingriffe» konstitutiv zum menschlichen

Leben gehören und sie wegen ihres Metalls im Mund
vermutlich auch noch nie in Panik geraten sind.

Spielt daneben nicht auch das ungute Gefühl eine Rolle, dass man

als Mensch zunehmend von technologisch optimierten Schöpfungen,

d.h. selbst geschaffenen Maschinen, beherrscht wird?
Ich glaube, das ist eher ein Thema für Science-Fiction-Filme. In

unserem Alltag beobachten wir doch eigentlich das Gegenteil: Selbst in

Situationen, wo man vielleicht Angst vor einer Überflügelung durch

die Maschine haben müsste, wird den wenigsten wirklich mulmig.
Wenn zum Beispiel die computergenerierte Börse so operiert, dass

17 Sekunden Leitungsunterbrechung schon dazu führen, dass eine

Aktie eine fürchterliche Performance hinlegt, wäre das vielleicht
effektiv ein Grund, sich zu ängstigen - nur nehme ich diesbezüglich

wenig Verunsicherung wahr. Und insgesamt sehe ich in der Tat auch

keinen Anlass, eine unbestreitbar voranschreitende Verschmelzung

mit Technologien und Artefakten zu verteufeln.

Die Abhängigkeit von der Daueraktivität umliegender Maschinen

ist aber doch zumindest bemerkenswert.

43



NZZ Weiter gedacht.

Das «NZZ-Folio». Jeden ersten Montag des Monats
in der «Neuen Zürcher Zeitung».

Testen Sie die «Neue Zürcher Zeitung» inklusive «NZZ-Folio» jetzt 10 Wochen für 65 Franken. nzz.ch/testenl2

Gleite diirditr Leitung

FOLIO
MAGAZIN-TABLET-WEB



SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014 WEITERDENKEÎ

Gerade dass wir Fleisch essen,
ist aber ein Zeichen dafür, dass wir uns
nicht kategorisch vom Tier abgrenzen.
Thomas Macho

Als grosse Konstante der menschlichen Geschichte, ja! Die

Idealisierung radikaler Unabhängigkeit entstammt den Ideenwelten
des Solipsismus, die eine Unabhängigkeit proklamierten, die es so

nie gegeben hat. Menschen waren niemals in eigentlichem Sinn

unabhängige Lebewesen. Immer haben sie Allianzen gebildet,
immer war ihre Welt von Wechselspielen zwischen ganz verschiedenen

Akteuren - seien es andere Menschen, Tiere oder auch

Maschinen - geprägt. Deswegen plädiere ich dafür, die Grenzen

zwischen diesen Akteuren entspannter wahrzunehmen und den

Blick für die Fusionen zu schärfen, die sich seit Menschengedenken

gebildet haben und heute weiterhin bilden.

Wie haben denn solche Mensch-Maschinen-Fusionen in der
Geschichte konkret ausgesehen?

Denken Sie mal an den Reiter: Der erschien manchen Völkern im

zweiten vorchristlichen Jahrtausend als eigenes Lebewesen,

nämlich als Kentaur, sprich als Fusion zwischen Mensch und

Tier. Rechnet man dann noch den Streitwagen dazu, steht man

vor einer Allianz zwischen Mensch, Maschine und Tier. Zu
solchen Gespannen formierten sich die Tiere, Menschen und
Maschinen häufig: Pflüge, Mühlen, Galeeren, Pressen, Streitwagen

...: Die menschlichen Techniken entsprangen im wesentlichen

einer Verschränkung von anorganischem Werkzeug (Pflug),

organischer Antriebskraft (Ochse) und mentaler Steuerung
(Pflüger). Vor dem Hintergrund solcher funktionaler Bündnisse

hatte die Frage nach Grenzen und Differenzen lange Zeit keine

grosse Relevanz.

Fleute hingegen scheinen Unterscheidungen im Vordergrund zu
stehen. Wann begannen sich die Fusionen aufzulösen?

Ein Paradigmenwechsel setzte mit der industriellen Revolution
ein, als Maschinen aufkamen, die ihre Kraft nicht mehr der
Leistung von Tieren, sondern dem Einsatz fossiler Brennstoffe
verdankten. Geistesgeschichtlich gesehen begann das Auseinanderdriften

insbesondere mit der Anthropologie, die in diesem
Horizont auftrat und das 19. und streckenweise auch noch das

20. Jahrhundert prägte. Als ausschliesslich auf den Menschen
konzentrierte und um seine Trennung von Tieren und Maschinen
bemühte Wissenschaft hat sie aber heute abgedankt. Seit dem

letzten Drittel des 20. Jahrhunderts ist, unter anderem dank
Ethnologie, Gen- und Bioforschung, wieder ein Zusammenrücken

zu beobachten, ein gestärktes Bewusstsein dafür, dass unser Alltag

von unzähligen grenzüberschreitenden Allianzen geprägt ist.
Der «inklusive», grenzoffene Humanismus, für den ich eintrete,
will genau dieser Realität Rechnung tragen.

Die Realität der Bündnisse ist aber eine stark hierarchische:
Allianzen zwischenfleischfressenden Menschen und seriell geschlachteten

Schweinen scheinen mirfür letztere wenig profitabel.
Allianzen ereignen sich nicht immer auf gleicher Augenhöhe.
Gerade dass wir Fleisch essen, ist aber ein Zeichen dafür, dass wir
uns nicht kategorisch vom Tier abgrenzen. Fusionsangst liegt ja

hier gerade nicht vor - im Unterschied zu gewissen Formen des

Vegetarismus, die durchaus etwas Phobisches haben. Um Gottes

willen: Ich bin ein entschiedener Gegner der Massentierhaltung
und als Kritiker des übertriebenen Fleischkonsums der Überzeugung,

dass Fleisch respektvoll konsumiert, das heisst unter anderem

teurer bezahlt werden sollte - aber ich erinnere doch gerne
daran, dass das Essen natürlich auch eine Form der Allianzbildung

darstellt.

45



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014

Ein grenzoffener Humanist ist also ein bewusster Fleischkonsument.

Wie sonst ist das Konzept des «inklusiven Humanismus»

praktisch umzusetzen?

Die unverzichtbare Dimension des Humanismus bilden, wie
schon eingangs erwähnt, die Menschenrechte. Für uns wurden
diese einst sehr bindend in der Amerikanischen und der Französischen

Revolution formuliert, und meiner Meinung nach sollte

man das heute als Projekt ansehen, an dem weitergearbeitet werden

muss. Plädiert man für einen an den Grenzen offenen
Humanismus, muss man eine Erweiterung dieser Rechte auf andere

Lebewesen in Betracht ziehen und also darüber nachdenken,
Menschenrechte beispielsweise für Grossaffen und Primaten zu

fordern, was ja in Neuseeland schon beschlossen und in Spanien

zumindest lanciert ist.

So etwas bleibt freilich insofern anthropozentrisch, als menschliche

Kategorien nach menschlichem Gutdünken auf ausgewählte
Tiere ausgedehnt werden. Und auch auf Maschinen? Braucht es

Menschenrechtefür Roboter?

So weit sind wir noch nicht. Aber es ist ganz klar: Gäbe es empa-

thiefähige Roboter, müsste man sich überlegen, denen bestimmte

Rechte einzuräumen. Mir geht es dabei primär um eine Vision:

Ich träume von einer sklavenfreien Welt. Immer gab es in der

Geschichte diesen Wunsch, irgendetwas zu haben, was man sich

unterwerfen kann. Das hat ganz früh begonnen, mit der

Wahrnehmung anderer menschlicher Lebewesen und Kulturen, und es

ging weiter mit Tieren und Maschinen - immer trachtete man
danach, etwas versklaven zu können. Den inklusiven Humanismus

sehe ich als Beitrag zu einer Welt, in der anderes Leben nicht als

potentielles Sklavenmaterial, sondern als respektwürdige
Daseinsform erscheint.

Der respektvolle
Umgang mit Tieren zum
Beispiel ist keine Frage
des Lebensstandards,
sondern der

Weltwahrnehmung.
Thomas Macho

Vielleicht sollte man damit beim Menschen beginnen. In zahlreichen

Weltregionen wäre man schon froh, die Menschenrechte

gälten für die Menschen. Erscheint Ihnen die «Inklusion» anderer

Formen vor diesem Hintergrund nicht als westliches

Luxusproblem?

Nein. Der respektvolle Umgang mit Tieren zum Beispiel ist keine

Frage des Lebensstandards, sondern der Weltwahrnehmung, und

die basiert gerade in Kulturen, in denen Menschen auf prekärem

Niveau leben, häufig viel stärker auf einem übergreifenden
Respekt als in der unsrigen. Ich würde den Einsatz für Menschen-

und Tier- oder andere Rechte als ein und dasselbe Projekt sehen

wollen. Kämpft man erst einmal für Menschenrechte, ohne darüber

nachzudenken, wer Mensch ist und wer nicht, vermeidet man
auch die Gefahren, die mit dem exklusiven Humanismus der letzten

zwei Jahrhunderte verbunden waren: Die Frage, wer und wer
nicht zu uns gehört, war ein wesentlicher Nährboden für die

grössten Katastrophen des 20. Jahrhunderts. <

46


	Humanismus für Roboter

