Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 94 (2014)
Heft: 1013
Artikel: Humanismus fur Roboter
Autor: Méader, Claudia / Macho, Thomas
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-735813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014 WEITERDENKEN

Humanismus fuir Roboter

Von der Fellweste iiber den Streitwagen bis zur Zahnplombe: Seit je hat der Homo sapiens sein Leben
optimiert und mit anderen Existenzformen fusioniert. Hochste Zeit, die alten Allianzen zwischen Mensch,
Tier und Maschine wiederzuentdecken und den Humanismus neu zu denken.

Claudia Mdder trifft Thomas Macho

Herr Macho, Humanisten sind alle gern, und selbst bei Stalin fand
der «Humanismus» einst Gefallen: Das Wort wirkt ausgeleiert und
ist von zahlreichen Nachkriegsphilosophen verworfen worden.
Was fiir eine Bedeutung kann es heute noch haben?

Es gibt zumindest einen Aspekt des Humanismus, den wohl nie-
mand als ausgeleiert bezeichnen wiirde: Die Formulierung von
Menschenrechten ist nach wie vor unverzichtbar und wurde
auch von jenen Kritikern nicht in Frage gestellt, die den Huma-
nismus in der Nachkriegszeit als problematisches Konzept er-
kannten und mit Krieg, Kolonialismus und Rassismus in Verbin-
dung brachten. Was prominente Kritiker wie Jean-Paul Sartre
oder Michel Foucault verwarfen, war eigentlich die Anthropolo-
gie, ndmlich eine exklusiv auf den Menschen fokussierte Wissen-
schaft. Von den Uberlegenheitsvorstellungen und Abgrenzungs-
bestrebungen, die aus diesem engen Blickwinkel erwachsen,
nehme auch ich weiten Abstand — ohne mich aber vom Humanis-
mus zu distanzieren. Im Unterschied zur Anthropologie handelt
es sich beim Humanismus némlich, richtig verstanden, nicht um
ein menschenzentriertes, sondern um ein sehr offenes, auf alle
Lebewesen erweiterbares Konzept, das heute grosste Aktualitét
in Anspruch nehmen kann.

Schon rein etymologisch steht doch aber auch im Humanismus der
Mensch im Zentrum.

So eindeutig ist das nicht, denn das Wort «<Humanismus» kommt
eigentlich von «humare», und das wiederum referiert weniger auf
den Menschen als auf die Erde, den Humus und die Praxis des Be-
stattens. So gesehen steht mit dem Wort primir die Sterblichkeit
im Mittelpunkt, und die betrifft beileibe nicht nur den Menschen,
sondern verbindet diesen vielmehr mit vielen anderen Formen
des Lebens.

Ideengeschichtlich gesehen jedoch kreist der Humanismus, wie er
seit der Renaissance aufgekommen ist, unbestreitbar um den
Menschen und dessen ureigenes Wesen. Wie passt das zu der iiber-
greifenden Offenheit?

Er kreist wohl um den Menschen, aber keinesfalls in exklusiver
Weise. Gerade die Renaissance spiegelte den weiteren Begriff des
«Humanen»: In Pico della Mirandolas Schrift «Uber die Wiirde des

Thomas Macho,

Kulturwissenschafter und Philosoph, ist Professor fiir Kulturgeschichte
an der Humboldt-Universitét zu Berlin. Zu seinen Forschungs-
schwerpunkten zéhlt unter anderem die Geschichte der Mensch-
Tier-Beziehung, mit der er sich in verschiedenen Werken
auseinandergesetzt hat. Zuletzt von ihm erschienen: «Vorbilder»
(Wilhelm Fink, 2011).

Claudia Méder [
ist Redaktorin dieser Zeitschrift.

Menschen» etwa stand der Mensch zwar in der Mitte — aber in der
Mitte einer grossen Stufenleiter, die von den Pflanzen und den
Tieren bis zu den Engeln und letzten Endes bis zu Gott reichte.
Man findet darin die antike Vorstellung von der Graduierung des
Seins; in seinen Wurzeln ist der Humanismus demnach keine An-
schauung, die dem Menschen irgendwelche Sonderstellungen zu-
schreibt, sondern einfach die Entwicklungsmdoglichkeiten vom
Tier bis zum Engel als Horizont menschlicher Selbstgestaltungen
und Unterscheidungen umreisst.

Auf eben diesen Unterscheidungen liegt der Fokus der Definitio-
nen, die Philosophen iiber Jahrhunderte vom «Menschen» — dem
lachenden, nichtohrwackelnden oder verniinftigen Tier — zu ge-
ben versucht haben. Nietzsche bezeichnete den Menschen als das
«nicht festgestellte Tier» —ist er das noch immer oder was sonst ist
er heute?

Abgesehen davon, dass ich an Entitdten wie «der Mensch» und
«das Tier» nicht mehr wirklich glaube und fest iiberzeugt bin, dass
man gedanklich vorankdme, wenn man die Suche nach spezifi-
schen Merkmalen und Gattungsunterschieden aufgibe, wiirde ich
sagen: Ja, das ist nach wie vor eine sehr aktuelle Definition. Wobei
man jetzt erst zu entdecken beginnt, dass mit Nietzsche ausge-
rechnet jener Philosoph, der so gerne mit der Idee des Ubermen-
schen assoziiert wird, im Grunde sehr tiernah, sehr zoophil argu-
mentiert hat. Fiir Nietzsche war der Mensch eine Art des Tiers,
und ich habe Nietzsche eigentlich immer mehr als einen Tierphi-
losophen in der Tradition Schopenhauers gesehen denn als je-
manden, der die Verbesserung und Vervollkommnung des Men-
schen im Blick hatte.

41



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014

Das «nicht Festgestellte» als Moglichkeit und Drang, sich stetig
weiterzuentwickeln und «iibend» ein — vielleicht ungeahntes —
Potential zu entfalten, ist Inrer Ansicht nach also nicht etwas, was
den Menschen charakterisiert?

Nicht im Unterschied zu anderen Lebewesen! Eine Diskussion
iiber den Menschen kann man heute in meinen Augen nur dann
sinnvoll fithren, wenn man versucht, von den Oppositionen zwi-
schen Natur und Kultur, das heisst also unter anderem: zwischen
Tier und Mensch, wegzukommen. An diesen Leitdifferenzen
haben wir uns jahrhundertelang abgemiiht, und wenn wir jetzt
probeweise sagen: Lassen wir das mal, das bringt nichts mehr,
dann sehen wir beispielsweise, dass auch Tiere {iben, um ihre
Fertigkeiten zu entfalten. Jeder, der weiss, wie arm ein kleiner
Vogel dran ist, der keine Gelegenheit hatte, mit seiner Mutter oder
seinen Eltern das Fliegen zu tiben, weiss, dass auch im Tierreich
die Ubung zum Leben gehort.

Nur trainiert der Vogel mit dem Fliegen eine in ihm angelegte
Fihigkeit, dieihm das Uberleben sichert, wiihrend sich der Mensch
beispielsweise im Stabhochspringen iibt und damit eine Fertigkeit
entfaltet, die wohl zwar nicht lebensnotwendig ist, ihn aber iiber
sich hinauswachsen ldsst.

Das ist eine etwas veraltete Ansicht. Man hat lange gesagt, Men-
schen hitten eine Kultur und konnten durch soziales Lernen
etwas weitertragen, ausbauen und vermitteln, wohingegen Tiere
dazu nicht in der Lage seien, da sie nur entwickelten, was instinkt-
missig in ihnen angelegt sei. Heute aber haben wir Forschungser-
gebnisse, die diese Annahme an vielen Stellen in Frage stellen,
und zwar so stark, dass man eben auch aufgrund wissenschaftli-
cher Erkenntnisse dazu kommen muss, die Gattungsunterschiede
an und fiir sich zu hinterfragen und als Abstrakta anzuerkennen,
die etwas zu verallgemeinern versuchen, was nicht verallgemei-
nert werden kann.

Als Anwiiltin des Teufels bzw. Menschen wiirde ich aber sagen:
Der Mensch unterscheidet sich zumindest insofern von anderen
Erdenwesen, als er seine Selbstentwicklung und Optimierung
mit gédnzlich anderen Mitteln befdrdert als irgendein Tier.
Hat der immer intensivere Einsatz immer ausgekliigelterer
Technologien den Menschen nicht lingst unwiederbringlich von
der Natur entfernt?

Auch hier glaube ich, dass man gewinnt, wenn man auf die scharfe
Grenzziehung verzichtet. Gibt man den Unterschied zwischen
Kultur und Natur auf, gibt es nimlich keine Entfernungen zu kon-
statieren oder gar zu bedauern, sondern vielmehr Erweiterungen
und Entwicklungen zu beschreiben, die dann plotzlich weder
exklusiv noch sonderlich spektakuldr erscheinen: Die ganzen
«transhumanen» Thesen etwa, die die Uberwindung korperlicher
Grenzen beschworen, verlieren jede Sprengkraft, wenn man die
Kategorisierungen aufgibt und sich bewusst macht, dass die Men-
schen immer schon Allianzen mit anderen Lebensformen einge-
gangen sind und dass wir selbst niemals glaubten, irgendwelche

42

Grenzen gesprengt zu haben, weil wir Metall im Mund oder in der
kiinstlichen Hiifte herumzutragen begonnen haben.

Das wiirde also heissen, dass bio-, gen- oder sonstwie technisch
unternommene Optimierungen des Menschen gewissermassen
«natiirlich» und wir alle, vom Steinzeitmenschen her gesehen,
eh lingst «transhuman» sind?

Ja, und mehr noch: Auch der Steinzeitmensch stellt keine «Es-
senz» des Humanen dar. Ab dem Augenblick, da er Kleidung,
Waffen und Instrumente verwendet hat, war er ein Lebewesen,
das auf vielfache Weise mit seiner Umwelt und seiner Umgebung
interagierte, eine Vielzahl von Techniken anwandte und sich also
gewissermassen technisch optimierte. Zugegeben, er hat keine
Prothesen verwendet und vermutlich auch keine lebensverlin-
gernden Medikamente geschluckt, aber die Stossrichtung ist klar:
In seiner jahrtausendelangen Geschichte ist es dem Menschen
sehr wenig um die Wahrung seiner existenziellen Originalitit ge-
gangen; im Zentrum standen immer schon Verschmelzungen
unterschiedlichster Art. Geht man nun nicht davon aus, dass es
irgendeinen menschlichen Urbestand vor seiner Verfilschung zu
retten gilt, ist in solchen Formen damals wie heute per se nichts
Negatives zu sehen.

Im Vergleich zur Hiifte, die der Heilung dient, oder der Kleidung,
die man sich iiberstiilpt, haben einige neuere Optimierungsformen
jedoch eine andere Qualitdt: Generiert man mittels technologi-
schen «Enhancements» nachtsichtige Menschenaugen, hat das
weniger mit Schutz oder Regeneration als mit der Heranziichtung
eines perfekten Wesens zu tun.

Da muss man sich zunéchst klarmachen, was die Begriffe bedeu-
ten. Ziichten heisst, durch Manipulationen des Genpools ganz be-
stimmte Eigenschaften herauszubilden, bestimmte Lebewesen
zur Fortpflanzung einzuladen und andere daran zu hindern:
Ziichtung ist immer mit einer Idee von Selektion verbunden, und
das ist etwas, was ich in der Tat problematisch finde. Nur ist das
iiberhaupt nicht, was ich im Kopf habe, wenn ich von positiven
Erweiterungsformen spreche. Es gibt durchaus Versionen des
«Transhumanismus», die {iber das Ersetzen und Ergidnzen — mit-
tels Zahnplomben oder Kriickstdcken — hinausgehen, ohne mit
selektiven Massnahmen einherzugehen und also in die Néhe von
Ziichtungsmassnahmen zu geraten.

Zum Beispiel?

Zum Beispiel sind kiirzlich sowohl in Spanien als auch in Israel
Forschungen begonnen worden, die aus meiner Sicht sensatio-
nell sind. Es geht dabei um blind geborene Kinder, denen beige-
bracht wird, mit Hilfe von Gerduschen, genauen Schnalzlauten,
eine Art von Orientierung in einer Objektwelt zustande zu brin-
gen, die es ihnen erlaubt, sich frei in der Welt zu bewegen — sie
miissen nur schnalzen und sich mit Hilfe der Echos — wie die Fle-
derméuse — orientieren. «<Human echolocation» nennt sich das.
Das ist doch grossartig!



SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014 WEITERDENKEN

Zuchten heisst allemal, dass jemand

zu wissen glaubt, wie die Entwicklung
weiltergehen und worauf sie hinauslaufen
soll. Das ist eine enorme Anmassung.

Thomas Macho

Das spielt ja aber gewissermassen immer noch eher im Bereich der
Heilung als auf dem Feld der Optimierung.

Nein, diese Technik fiihrt weiter, denn sie aktiviert zum Zweck
der Orientierung eine ginzlich neue Fihigkeit, das heisst eine Fé-
higkeit, die jenseits dessen liegt, was man dem Menschen allge-
mein zurechnet: Wer hétte sich vor drei Jahrzehnten vorstellen
konnen, dass sich irgendjemand kiinftig mittels gezielter Lautpro-
duktion orientieren und in Riumen bewegen wiirde? Wenn man
unbedingt mit dem Term operieren will, kann man so etwas als
«Transhumanismus» bezeichnen. Im Kern ist es aber nichts ande-
res als eine Erweiterung eines Feldes, das bisher zu eng definiert
war. Und in der Hinsicht wird es noch viele Entdeckungen geben.

Formen von «Enhancement» werden auch an Tieren versucht,
indem etwa Hiihner so behandelt werden, dass sie in der Massen-
haltung nicht mehr krank oder gleich ganz leidensresistent
werden. Ist das human?

Gegeniiber solchen Eingriffen habe ich grosste Skepsis — was
wieder mit meiner Ablehnung des Ziichtens zusammenhéngt.
Wer immer sich zum ziichtenden Mastermind erhebt, verfillt ei-
ner monstrosen Hybris: Ziichten heisst allemal, dass jemand zu
wissen glaubt, wie die Entwicklung weitergehen soll und worauf
sie hinauslaufen soll. Das ist eine enorme Anmassung, und meist
stellt sich bei konkreten Versuchen, zumal im Bereich der Tier-
zucht, auch rasch heraus, dass man gewisse Faktoren nicht ein-
kalkuliert hat. Dass man heute zunehmend iiber menschliche
Antibiotikaresistenz diskutiert, hingt damit zusammen, dass
wir Fleisch essen, das mit Medikamenten «gesund»geziichtet
worden ist.

Viele Leute hegen ein intuitives Unbehagen nicht nur gegeniiber Ziich-
tungsprojekten, sondern grundsdtzlich gegeniiber technologischen
Eingriffen zur Verdnderung von Leben. Woher riihrt diese Skepsis?
Ob dieses Unbehagen so intuitiv ist, weiss ich gar nicht. Ich
glaube, das ist stark vermittelt durch ganz bestimmte Vorstellun-
gen, die einerseits aus der Religion und andererseits aus einer
konservativen Naturphilosophie kommen. Meist aber schwindet
diese Skepsis, wenn man die Dinge ins rechte Licht riickt und die
Leute daran erinnert, dass «Eingriffe» konstitutiv zum menschli-
chen Leben gehoren und sie wegen ihres Metalls im Mund ver-
mutlich auch noch nie in Panik geraten sind.

Spielt daneben nicht auch das ungute Gefiihl eine Rolle, dass man
als Mensch zunehmend von technologisch optimierten Schopfun-
gen, d.h. selbst geschaffenen Maschinen, beherrscht wird?

Ich glaube, das ist eher ein Thema fiir Science-Fiction-Filme. In un-
serem Alltag beobachten wir doch eigentlich das Gegenteil: Selbst in
Situationen, wo man vielleicht Angst vor einer Uberfliigelung durch
die Maschine haben miisste, wird den wenigsten wirklich mulmig.
Wenn zum Beispiel die computergenerierte Borse so operiert, dass
17 Sekunden Leitungsunterbrechung schon dazu fiihren, dass eine
Aktie eine fiirchterliche Performance hinlegt, wire das vielleicht ef-
fektiv ein Grund, sich zu d@ngstigen — nur nehme ich diesbeziiglich
wenig Verunsicherung wahr. Und insgesamt sehe ich in der Tat auch
keinen Anlass, eine unbestreitbar voranschreitende Verschmelzung
mit Technologien und Artefakten zu verteufeln.

Die Abhdngigkeit von der Daueraktivitdt umliegender Maschinen
ist aber doch zumindest bemerkenswert.

43



NZZ Weiter gedacht.

Das «NZZ-Folio». Jeden ersten Montag des Monats
in der «Neuen Ziircher Zeitung».

Testen Sie die «Neue Zlrcher Zeitung» inklusive «NZZ-Folio» jetzt 10 Wochen flir 65 Franken. nzz.ch/testen12

Fene Jivcher Jeitung

Ul

MAGAZIN - TABLET - WEB




SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014 WEITERDENKE?

Gerade dass wir Fleisch essen,
1st aber ein Zeichen dafur, dass wir uns
nicht kategorisch vom Tier abgrenzen.

Thomas Macho

Als grosse Konstante der menschlichen Geschichte, ja! Die Ideali-
sierung radikaler Unabhiingigkeit entstammt den Ideenwelten
des Solipsismus, die eine Unabhingigkeit proklamierten, die es so
nie gegeben hat. Menschen waren niemals in eigentlichem Sinn
unabhingige Lebewesen. Immer haben sie Allianzen gebildet,
immer war ihre Welt von Wechselspielen zwischen ganz verschie-
denen Akteuren — seien es andere Menschen, Tiere oder auch
Maschinen — geprigt. Deswegen plddiere ich dafiir, die Grenzen
zwischen diesen Akteuren entspannter wahrzunehmen und den
Blick fiir die Fusionen zu schirfen, die sich seit Menschengeden-
ken gebildet haben und heute weiterhin bilden.

Wie haben denn solche Mensch-Maschinen-Fusionen in der Ge-
schichte konkret ausgesehen?

Denken Sie mal an den Reiter: Der erschien manchen Vélkern im
zweiten vorchristlichen Jahrtausend als eigenes Lebewesen,
ndmlich als Kentaur, sprich als Fusion zwischen Mensch und
Tier. Rechnet man dann noch den Streitwagen dazu, steht man
vor einer Allianz zwischen Mensch, Maschine und Tier. Zu sol-
chen Gespannen formierten sich die Tiere, Menschen und Ma-
schinen hidufig: Pfliige, Miihlen, Galeeren, Pressen, Streitwa-
gen ...: Die menschlichen Techniken entsprangen im wesentlichen
einer Verschrankung von anorganischem Werkzeug (Pflug),
organischer Antriebskraft (Ochse) und mentaler Steuerung
(Pfliiger). Vor dem Hintergrund solcher funktionaler Biindnisse
hatte die Frage nach Grenzen und Differenzen lange Zeit keine
grosse Relevanz.

Heute hingegen scheinen Unterscheidungen im Vordergrund zu
stehen. Wann begannen sich die Fusionen aufzulosen?

Ein Paradigmenwechsel setzte mit der industriellen Revolution
ein, als Maschinen aufkamen, die ihre Kraft nicht mehr der Leis-
tung von Tieren, sondern dem Einsatz fossiler Brennstoffe ver-
dankten. Geistesgeschichtlich gesehen begann das Auseinander-
driften insbesondere mit der Anthropologie, die in diesem
Horizont auftrat und das 19. und streckenweise auch noch das
20. Jahrhundert prigte. Als ausschliesslich auf den Menschen
konzentrierte und um seine Trennung von Tieren und Maschinen
bemiihte Wissenschaft hat sie aber heute abgedankt. Seit dem
letzten Drittel des 20. Jahrhunderts ist, unter anderem dank
Ethnologie, Gen- und Bioforschung, wieder ein Zusammenriicken
zu beobachten, ein gestdrktes Bewusstsein dafiir, dass unser All-
tag von unzéhligen grenziiberschreitenden Allianzen geprigt ist.
Der «inklusive», grenzoffene Humanismus, fiir den ich eintrete,
will genau dieser Realitdt Rechnung tragen.

Die Realitdt der Biindnisse ist aber eine stark hierarchische: Alli-
anzen zwischen fleischfressenden Menschen und seriell geschlach-
teten Schweinen scheinen mir fiir letztere wenig profitabel.
Allianzen ereignen sich nicht immer auf gleicher Augenhé&he.
Gerade dass wir Fleisch essen, ist aber ein Zeichen dafiir, dass wir
uns nicht kategorisch vom Tier abgrenzen. Fusionsangst liegt ja
hier gerade nicht vor — im Unterschied zu gewissen Formen des
Vegetarismus, die durchaus etwas Phobisches haben. Um Gottes
willen: Ich bin ein entschiedener Gegner der Massentierhaltung
und als Kritiker des iibertriebenen Fleischkonsums der Uberzeu-
gung, dass Fleisch respektvoll konsumiert, das heisst unter ande-
rem teurer bezahlt werden sollte — aber ich erinnere doch gerne
daran, dass das Essen natiirlich auch eine Form der Allianzbil-
dung darstellt.

45



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1013 FEBRUAR 2014

Ein grenzoffener Humanist ist also ein bewusster Fleischkonsu-
ment. Wie sonst ist das Konzept des «inklusiven Humanismus»
praktisch umzusetzen?

Die unverzichtbare Dimension des Humanismus bilden, wie
schon eingangs erwédhnt, die Menschenrechte. Fiir uns wurden
diese einst sehr bindend in der Amerikanischen und der Franzosi-
schen Revolution formuliert, und meiner Meinung nach sollte
man das heute als Projekt ansehen, an dem weitergearbeitet wer-
den muss. Plddiert man fiir einen an den Grenzen offenen Huma-
nismus, muss man eine Erweiterung dieser Rechte auf andere Le-
bewesen in Betracht ziehen und also dariiber nachdenken,
Menschenrechte beispielsweise fiir Grossaffen und Primaten zu
fordern, was ja in Neuseeland schon beschlossen und in Spanien
zumindest lanciert ist.

So etwas bleibt freilich insofern anthropozentrisch, als menschli-
che Kategorien nach menschlichem Gutdiinken auf ausgewdghlte
Tiere ausgedehnt werden. Und auch auf Maschinen? Braucht es
Menschenrechte fiir Roboter?

So weit sind wir noch nicht. Aber es ist ganz klar: Gdbe es empa-
thiefihige Roboter, miisste man sich iiberlegen, denen bestimmte
Rechte einzurdumen. Mir geht es dabei primér um eine Vision:
Ich triume von einer sklavenfreien Welt. Immer gab es in der Ge-
schichte diesen Wunsch, irgendetwas zu haben, was man sich
unterwerfen kann. Das hat ganz frith begonnen, mit der Wahr-
nehmung anderer menschlicher Lebewesen und Kulturen, und es
ging weiter mit Tieren und Maschinen — immer trachtete man da-
nach, etwas versklaven zu konnen. Den inklusiven Humanismus
sehe ich als Beitrag zu einer Welt, in der anderes Leben nicht als
potentielles Sklavenmaterial, sondern als respektwiirdige Da-
seinsform erscheint.

Vielleicht sollte man damit beim Menschen beginnen. In zahlrei-
chen Weltregionen wiire man schon froh, die Menschenrechte
gdlten fiir die Menschen. Erscheint Ihnen die «Inklusion» ande-
rer Formen vor diesem Hintergrund nicht als westliches Luxus-
problem?

Nein. Der respektvolle Umgang mit Tieren zum Beispiel ist keine
Frage des Lebensstandards, sondern der Weltwahrnehmung, und
die basiert gerade in Kulturen, in denen Menschen auf prekdrem
Niveau leben, hiufig viel stdrker auf einem iibergreifenden Re-
spekt als in der unsrigen. Ich wiirde den Einsatz fiir Menschen-
und Tier- oder andere Rechte als ein und dasselbe Projekt sehen
wollen. Kimpft man erst einmal fiir Menschenrechte, ohne dariiber
nachzudenken, wer Mensch ist und wer nicht, vermeidet man
auch die Gefahren, die mit dem exklusiven Humanismus der letz-
ten zwei Jahrhunderte verbunden waren: Die Frage, wer und wer
nicht zu uns gehort, war ein wesentlicher Ndhrboden fiir die
grossten Katastrophen des 20. Jahrhunderts. €

46

Der respektvolle
Umgang mit Tieren zum
Beispiel ist keine Frage
des Lebensstandards,
sondern der
Weltwahrnehmung.

Thomas Macho



	Humanismus für Roboter

