
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 93 (2013)

Heft: 1011

Artikel: Der Mensch und sein Monster

Autor: Scheu, René / Rheinberger, Hans-Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-737154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-737154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1011 NOVEMBER 2013

Der Mensch und sein Monster
Wir kennen unsere Gene, aber deshalb haben wir unser Selbst noch lange nicht erkannt.
Dies zeigt sich in der Genetik immer klarer. Zugleich macht sich der Mensch in der angewandten Forschung
zu seinem eigenen Rohstoff. Was bedeutet das für das menschliche Selbstverständnis?

René Scheu trifft Hans-Jörg Rheinherger

Herr Rheinberger, beginnen wir mit einem Rätsel: Es gibt einen

ziemlich bekannten amerikanischen Wissenschafter, der wie Sie

1946 geboren wurde. Können Sie sich vorstellen, wen ich meine?

Na, das ist mir ein bisschen zu unspezifisch!

Der Mann heisst: Craig...

Venter! Ah, das Geburtsjahr ist mir noch gar nie aufgefallen.

Venter hat vor rund 12 Jahren als erster Mensch sein Genom

entschlüsselt und aufs Netz gestellt. Was ist aus der damaligen Sensation

geworden? Ist in der Forschung davon noch die Rede?

Was Venter damals veröffentlicht hat - übrigens zur gleichen Zeit
wie die Forscher, die unter der Schirmherrschaft der National
Institutes of Health mit Francis Collins am Humangenomprojekt
gearbeitet haben -, war eine Arbeitsversion des Genoms. Sie

enthielt noch viele Lücken. Im Medienbewusstsein bedeutete das

dennoch: Das Genom ist entschlüsselt! Wie so oft wurde eine

wissenschaftliche Ankündigung von der Öffentlichkeit als fertige
Sache aufgenommen, obschon in Wahrheit noch jahrelang
weitergetüftelt werden musste. Inzwischen, nach einer weiteren
Dekade, ist man so weit - auch preislich -, dass man die

Genomsequenzierung als diagnostisches Werkzeug nutzen kann.

Was bringt es als solches konkret? Man hatte sich von der Entschlüsselung

des Genoms Quantensprünge in der Prognostik erhofft,
glaubte, lauernde Gefahren wie etwa Alzheimer künftig im Erbgut
erkennen zu können. Inwiefern haben sich diese Phantasien

bewahrheitet?

Das Genomprojekt hat Identitätsvorstellungen gepusht, die ziemlich

überrissen waren: Kennt man das Humangenom, kennt man
den Menschen. Zeitweise erschien das Genom ja geradezu als

Heiliger Gral, als Speicher aller zukünftigen Lebenswege. Um das

Projekt rankte sich viel Luftiges. Doch sind viele Phantasieblasen

zerplatzt. Pragmatisch gesehen ist man heute in der Lage, auf
einzelnen Chromosomen genetische Defekte zu identifizieren, auch

solche, die nicht schon bei der Geburt, sondern irgendwann einmal

im Leben mit einer gewissen statistischen Wahrscheinlichkeit

wirksam werden. Jetzt kann man sich natürlich fragen: Soll

man sich das eigene Leben dadurch erschweren, dass man sich auf

Hans-Jörg Rheinberger
ist Biologe und Philosoph. Er arbeitet als Direktor am Max-Planck-
Institut für Wissenschaftsgeschichte in Berlin und gehört zu den
bekanntesten Wissenschaftshistorikern der Gegenwart. Zuletzt
von ihm erschienen: «Das Gen im Zeitalter der Postgenomik»
(mit Staffan Müller-Wille, Suhrkamp, 2009), «Historische Epistemo-
logie zur Einführung» (Junius, 2007) und «Epistemologie des
Konkreten» (Suhrkamp, 2006).

René Scheu ist Chefredaktor und Herausgeber dieses Magazins.

diese Wahrscheinlichkeiten fixiert, und am Schluss passiert
vielleicht gar nichts? Andererseits ist nicht von der Hand zu weisen,
dass eine diesem Wissen entsprechende Lebensführung auch

einiges bewirken kann.

Und dieses monokausale Denken: ein Gen, ein Protein, eine Krankheit

- hat es sich verflüchtigt?
Es gibt natürlich den Bereich der monogenetischen Krankheiten.
Ein berühmtes Beispiel ist die Sichelzellenanämie, die aber

eigentlich nur in bestimmten Umweltkontexten als Krankheit
anzusehen ist, weil sie in anderen Umwelten, also beispielsweise

\

im tropischen Klima, auch Vorteile hat. Ein anderes Beispiel, das

in diesem Zusammenhang

gerne genannt wird, ist
die Phenylketonurie, eine

DaS Ge 11C mp IOjekt lat Stoffwechselkrankheit. Der

Identitätsvorstellungen Organismus kann aufgrund

gepusht, die ziemlich eines genetisch bedingten

Uberrissen waren.
Enzymdefekts eine Amino-
säure nicht mehr abbauen.

Der Defekt lässt sich leicht
identifizieren, und dann

muss der oder die Betroffene eine bestimmte Diät befolgen, die

darauf abzielt, die Aufnahme der Aminosäure Phenylalanin zu
vermeiden. Hält er sich daran, kann er ein normales Leben führen.
Kurz und gut, solche Fälle gibt es...

sie sind jedoch die Ausnahme, nicht die Regel.

Ich würde es anders sagen: Es gibt einige monogenetische
Krankheitsbilder, doch sind nur vergleichsweise sehr wenige Menschen

26



Hans^jörg Rheinberger, photographier voiïMichael Wiederstein



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1011 NOVEMBER 2013

davon betroffen, während unsere sogenannten Volkskrankheiten,

Bluthochdruck, Herzbeschwerden, Rheuma, Allergien und
all diese Dinge, eben mehr als eine Ursache haben. Da spielen
Gene auch eine Rolle, da sie in fast allen Stoffwechselprozessen
in der einen oder anderen Form involviert sind, aber eben nur
eine bedingte.

Wie wichtig ist heute in der Wissenschaft der Begriff des Gens als

kleinster Informationseinheit des Lehens?

Die Arbeit am Genom hat nicht nur diese pragmatische
Bedeutungsebene erschlossen, sondern über eine quasi ironische

Wendung die ganze Genforschung in neue Richtungen gelenkt.
Am Anfang des Projekts ging man davon aus, dass die menschliche

Zelle rund 100000 Gene enthalte, gegen Ende des ganzen

Sequenzieraufwandes stellte sich dann aber heraus, dass es

kaum mehr als ein Viertel davon sind. Die Dynamik des Projekts
machte also die etwas naiven oder einfach ungesicherten
Vorstellungen der Forschung zunichte, und heraus kam etwas

interessantes Neues: Indem man erkannte, dass DNA-Sequenzen
und biologische Funktionen nicht eins zu eins aufeinander
abbildbar sind, sind neue Bereiche in den Fokus der Forschung

gerückt.

Sie meinen damit die Epigenetik?
Genau. Die sogenannte Genexpression ist eben nicht einfach ein

linearer Vorgang - da hat man ein Stück genetische Information,
dann wird das abgeschrieben und umgesetzt -, sondern es gibt
dazwischen extrem viele und interessante Verzweigungsprozesse,
die ihrerseits wieder auf alles Mögliche reagieren: auf die genetische

Ausstattung insgesamt, auf Stresssituationen, Umweltbedingungen,

Ernährung, alles Mögliche. Epigenetik steht für die

vielfältigen und unglaublich komplexen Prozesse, die sich
zwischen den Genen, der Umwelt und dem Funktionieren des

Organismus abspielen. Die Ergebnisse der Genomforschung haben,
ohne dass dies beabsichtigt gewesen wäre, den Blick für genau
diese Verzweigungsprozesse geschärft.

T

Hatte der französische Biologe Jean-Baptiste Lamarck also doch

nicht ganz unrecht, als er von der Vererbbarkeit erworbener

Eigenschaften ausging?

Neuere Forschungen zeigen, dass, sagen wir mal, bestimmte Funk-

tionszustände der Zelle markiert werden können und dass diese

Markierung an die darauffolgende Zellgeneration weitergegeben
werden kann, ohne dass das in der Abfolge der genetischen
Bausteine festgelegt wäre. Im Verständnis dieses Phänomens -

Anzeige

TOUCH DOWN
FÜR EINEN ZWISCHENSTOPP

reddot design award
best of the best 2012

CP
DESIGNPREIS
DER

BUNDESREPUBLIK
DEUTSCHLAND
2012

NOMINIERT
O

0J

-ü
o

-Q
C
c
co

E
3
C-
v_
Dû

C
DÛ
CO

0)
"D

WORK LOUNGE
FÜR LOCKERE BESPRECHUNGEN

LO Mindport von Lista Office LO ist das neue Raummöbelsystem, das offene Arbeitswelten strukturiert-



SCHWEIZER MONAT 1011 NOVEMBER 2013 WEITERDENKEN

einer Art Gedächtnis der Zelle - stehen wir freilich erst am Anfang.
Schon ziemlich gut erforscht sind die Methylierungsvorgänge der

DNA. Der Organismus markiert hier über Enzyme bestimmte Muster

der Grundbausteine der Erbsubstanz einer Zelle und legt damit

fest, ob bestimmte Gene aktiv sind oder nicht, wobei auch diese

Informationen an die Tochterzellen weitergegeben und also auch

«vererbt» werden - wenn man so will. Noch vor ein paar Jahrzehnten

hätte man in der seriösen molekularbiologischen Forschung die

Behauptung solcher Vorgänge für Phantasterei gehalten.

Um ein konkretes Beispiel zu nehmen: Könnte es sein, dass sich

meine Augenfarbe aufgrund irgendwelcher Veränderungen der
Umwelt anpasst? Ich ziehe in eine Gegend, es wird wärmer, ich
bekomme eine andere Augenfarbe und kann die neue Eigenschaft
über epigenetische Vorgänge an meine Kinder weitergeben...

Ob das mit der Augenfarbe ginge, müsste man im einzelnen
untersuchen. Augenfarbe hat etwas mit Pigmenten zu tun, und wie weit
beispielsweise die Wärme einer Umgebung dazu beitragen kann,
dass ein Biokatalysator, der nötig ist, um dieses Pigment
aufzubauen, dann nicht funktioniert, nun, das wäre zu prüfen. Aber

man kann da im Grunde genommen kein Merkmal zum vornherein

ausschliessen.

Was bedeutet diese Einsicht wissenschaftsgeschichtlich? In einem

System, in dem das Gen lange Zeit als Zentrum fungierte, ist dessen

Entthronung wohl ein veritabler Paradigmenwechsel.
Die neuen Erkenntnisse relativieren eine tief eingesunkene
Vorstellung, die die Genetik des gesamten 20. Jahrhunderts geprägt
hat. Die Annahme, dass es eine fundamentale Tiefenstruktur -
einen Genotyp - gibt, der das «Eigentliche» trägt, und dass dieser von
etwas «Ephemerem» - dem Phänotyp - gewissermassen eingehüllt
wird, stand am Anfang der Herausbildung der klassischen Genetik.

Historisch gesehen hatte sie ihre Berechtigung, sie hat mitgeholfen,
alte Vorstellungen von der Vererbung erworbener Eigenschaften

zu überwinden und ein neues Mainstream-Programm durchzusetzen.

Heute aber ist die Epigenomforschung dabei, diese fundamentale

Unterscheidung zu entkräften: Wenn man verstehen will, was

in einem Organismus abläuft, muss man die Systemzusammenhänge

betrachten, die verschiedenen Ebenen und Netzwerke, von
denen die genetische eine, nicht aber die einzige oder wichtigste ist.

Das heisst: Das Gen hat seine zentrale ontologische Bedeutung
verloren. Es «existiert» aber dennoch nachweislich...

Ja natürlich, es verschwindet nicht und verpufft nicht einfach.

Was sich verändert, sind die Zugriffe, die man forschungstech-

lista office LO
AUSTAUSCH

THINKTANK
FÜR VERTRAULICHE GESPRÄCHE

o
z
<
-I
H*
(0
Ul
Ii.

Das sich an jede Situation anpasst. Und das Menschen motiviert. > www.lista-office.com/mindport

DOCUMENT CENTER
FÜR PRAKTISCHES DRUCKEN

MEETING POINT
FÜR DEN SPONTANEN

TEAM BUTLER
FÜR JACKEN UND MÄNTEL



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1011 NOVEMBER 2013

nisch auf Prozesse innerhalb des Organismus und innerhalb der

Zelle hat. Der ontologische Aspekt, die Idee, dass das Leben auf
den Genen gründet, war ohnehin immer eher eine mediale Phantasie

als eine wissenschaftliche Realität. In der Wissenschaft hat

man das Gen faktisch als vorwiegend epistemische Kategorie
behandelt, als epistemisches Ding, aus dessen Perspektive man eine

Zelle analysieren kann. Andererseits werden heute Gene als

technische Dinge verwendet, als Replikationsmaschinen, etwa zur

Erzeugung von menschlichem Insulin. Man nimmt also eine DNA-

Sequenz, schleust sie in ein Bakterium ein und veranlasst das

Bakterium, das entsprechende Produkt zu synthetisieren. So kann

man in Bioreaktoren Kilogrammmengen von Insulin produzieren

- und damit Diabetes in Schach halten.

Verstehe ich Sie richtig: Das Gen bekommt zunehmend eine technische

Bedeutung?

Ja, ich glaube, man kann heute von einer technischen Existenz¬

form der Gene sprechen.
Für die damit befasste
Zelle hatte ich einmal
einen Ausdruck geprägt,
der mir immer noch
gefällt: locus technicus - Ort
der technischen Produktion.

Insgesamt ist das ein

Ergebnis der Molekulari-
sierung der Biologie: Man

ist so tief in die Dimensionen der einzelnen Komponenten vor-
gestossen, dass man einige davon als Werkzeuge verwenden

kann, um Veränderungen innerhalb von Zellen oder Geweben zu

bewirken.

Wenn man mit Genen Dinge herstellen kann, dann wird der Mensch

dadurch zu seinem eigenen Rohstoff, zu seinem eigenen «locus

technicus», um in Ihrer Diktion zu bleiben. Kantisch gesprochen

sind wir damit Mittel und nicht mehr Zweck. Wie verändert das

unser Selbstverständnis?

Ich glaube, die Sache lässt sich nicht in diesen Gegensatz auflösen,

denn wir bleiben ja Mittel für unseren eigenen Zweck, sind also ge-
wissermassen Zweck und Mittel zugleich. So war es ja eben schon

bei Kant, der den Organismus als «Naturzweck» und damit als

Ursache und Wirkung seiner selbst gesehen hat. Natürlich haben sich

aber über den Verlauf der Jahrhunderte die Zugriffe auf unseren

Körper verändert. Die moderne Wissenschaft stellt uns heute
Möglichkeiten bereit, über die unsere Vorgängergenerationen nicht

verfügten. Denken Sie etwa an all die Substanzen, die im frühen

20. Jahrhundert unter dem Sammelbegriff «Wirkstoffe» diskutiert
und dargestellt wurden: Hormone, Vitamine, Enzyme, Antikörper.
Allesamt sind das - direkt oder vermittelt - Genprodukte, die in
geringer Konzentration im Körper vorkommen oder ihm zugeführt
werden müssen. Indem man einen Weg gefunden hat, sie herzustellen,

hat man begonnen, gestaltend auf unser Leben einzuwirken.

30

Aus dieser Optik erscheinen Veränderungen, die nun direkt auf
der Ebene der Gene ansetzen, als simple Weiterführung von längst
Praktiziertem. Ist der Unterschied zwischen herkömmlichen

Zugriffen auf den Körper und neuen Eingriffen in die Gene lediglich
ein gradueller?
Der Unterschied ist einerseits graduell. Andererseits ist er aber

potentiell auch qualitativ. Denn wenn Eingriffe auf der Ebene der

genetischen Instruktionen in der Keimzelle vorgenommen werden

oder würden, dann hat oder hätte das natürlich Auswirkungen

auf die nächste Generation. Wenn Sie ein Vitamin schlucken
oder sich mit Epo aufputschen, hat das für die Folgegeneration in
der Regel keine Konsequenzen, wenn man genetisch auf der
Ebene der Keimzellen manipuliert hingegen...

verändert man mit sich das Lebenfür alle Zeiten!

Ja, es sei denn, das Individuum der nächsten Generation würde
die Veränderung wieder rückgängig machen.

Sie sprechen im Konjunktiv. Werden diese Manipulationsmöglichkeiten

in absehbarer Zeit Realität oder handelt es sich bei diesen

Szenarien ebenfalls um populäre Mythen?
Bisher ist man nur in marginalster Weise - oder sagen wir mal:

eigentlich gar nicht - in der Lage, derartige Manipulationen in der

menschlichen Keimzelle vorzunehmen. Das wird aber kommen.

Wenn man diese Wege durchdenkt, stellen sich fundamentale
Fragen: Wer nur soll über die Manipulationen entscheiden?

Schliesslich betreffen sie die Lebenssubstanz von Menschen, die es

noch gar nicht gibt.
Tja, genau darin zeigt sich der qualitative Unterschied zwischen

den verschiedenen Praktiken. Andererseits sollte man sich be-

wusst machen, dass wir das Leben der kommenden Generationen

ohnehin permanent durch unser eigenes Verhalten bestimmen:

durch unsere Bildungsstätten, durch die Schulden, die wir machen,

durch radioaktive Abfälle - wir hinterlassen unseren Nachkommen

einen ganzen Haufen irreversibler oder jedenfalls über
Generationen nachklingender Dinge.

Das lässt den Griff auf die Gene am Schluss doch wieder als nur
graduelle Erweiterung von bereits Alltäglichem erscheinen. Sind

Sie der Meinung, dass man der Entwicklung in der genetischen

Sphäre Grenzen setzen soll?

Ein fundamentaler Unterschied besteht wohl darin, dass bei den

Genen immer der Begriff des «Lebens» als solches mitschwingt.
«Leben» ist aber ein vielfältig aufladbarer und aufgeladener
Begriff. Der hat unumgänglich eine ganz eigene Qualität. Natürlich

gibt es in diesem Bereich dann Dinge, die technologisch möglich,
nicht aber menschlich wünschenswert sind. Ich bin kein Anhänger

des technologischen Determinismus: Nicht alles, was machbar

ist, wird sowieso gemacht. Immer wieder müssen wir uns als

menschliche Gemeinschaft für oder gegen Machbarkeiten
entscheiden - denken Sie nur an die Kernkraft, die viele europäische

Ich bin kein Anhänger des

technologischen Determinismus:

Nicht alles, was machbar

ist, wird sowieso gemacht.



Gesellschaften gerade abschalten. Aussteigen oder gar nicht
einsteigen ist in meinen Augen immer auch eine Möglichkeit. Auf die

Gentechnik bezogen verläuft für mich eine Grenze entlang der

Klonfrage, das heisst: Wenn es technisch möglich ist, aus menschlichen

Zellen Klone herzustellen, dann möchte ich nur in einer
Gesellschaft leben, in der das gesetzlich verboten ist.

Die Phantasien beziehen sich ja nicht nur aufs Eigene, sondern
auch aufs Fremde, die Produktion künstlicher Menschen ist ebenso

im Gerede wie die Wiedererweckung der Mammuts. Wie steht es

hier um Mach- und Wünschbarkeit?
Da muss man die Phantasiewelt ganz klar trennen von dem, was

in einem profanen molekularbiologischen Labor möglich ist.
Natürlich gibt es dort tolle Dinge. Ich finde es unglaublich
faszinierend, dass Molekularbiologen heutzutage in der Lage sind,
das Genom einer ausgestorbenen Tierart - meinetwegen eines

• •

Mammuts - zu entschlüsseln, indem sie aus Uberresten genügend

DNA extrahieren und darauf dann eine Analyse bauen. Zu

glauben, dass man deswegen nun aus dem Reagenzglas ein Mammut

entstehen lassen könnte, ist aber nichts als absolut naive

Spekulation. Obwohl - man sollte in der Wissenschaft natürlich
eigentlich nie «nie» sagen, (lacht)

Sie haben in Ihren Büchern gezeigt, wie wichtig das Unerwartete
und Unvorhersehbare für Entdeckungen ist. Ist der Zufall die

Triebfeder wissenschaftlichen Fortschritts?

Ich würde es so sagen wollen: Der «Zufall» in Anführungsstrichen,

das heisst eine Art von Zufall, zu der man etwas dazutun
kann, spielt in der wissenschaftlichen Forschung eine grössere

Rolle, als man gemeinhin annimmt. In der Normalvorstellung
hat Wissenschaft etwas mit Prognose zu tun - was für gesichertes

Wissen auch bis zu einem gewissen Grad stimmt. An den Orten

aber, wo das Wissen im Entstehen begriffen ist, haben wir
eine andere Situation. Prognosen reichen dort meist nicht weit,
und es gibt kaum Möglichkeiten, antizipativ vorzugehen. In
Labors bringt man Dinge bewusst so miteinander in Interaktion,
dass sie unerwartete, das heisst nicht vorwegnehmbare Effekte

erzeugen. Laboratorien sind Probierwelten und Experimente
Veranstaltungen zur Herbeiführung von Unerwartetem. «Serendipity»

nennt man das auch. Sie kann in zwei Formen auftreten.
Man kann ein einigermassen klar gestelltes Problem haben, aber

die Lösung noch nicht kennen, auf die man per Zufall stossen

mag. Man kann aber auch auf neue Probleme gestossen werden,
an die man vorher gar nicht gedacht hat. So oszilliert die
Wissenschaft eigentlich dauernd zwischen Problemen, Zufällen und

- meist vorläufigen - Lösungen hin und her.

Das gilt ja für den Alltag ebenso wie für die Wissenschaft. Immer
erzählen wir uns das Leben oder einzelne Geschichten daraus so,

als hätte alles auf ein Ziel zusteuern müssen. Tatsächlich aber ist
alles offen, alles zufällig, unsere Redeweise nichts als eine verzerrte

narrative Teleologie.

lista office LO

reddot design award
best of the best 2012

CP

H
(A
Iii
Ii.

DESIGNPREIS
DER

BUNDESREPUBLIK
DEUTSCHLAND
2012

NOMINIERT

M
o

-O
C ;
C
03

E
+-*
3
03

uo

c
op
03

"D

Touch Down -
für den Zwischenstopp.

Schnelldenker, Platzwechsler und Nomaden der
Arbeitswelt finden im Touch Down eine ideale
Station für temporäre Tätigkeiten und produktive
Zwischenstopps. Ob E-Mails schreiben,
ein Meeting vorbereiten oder Notizen lesen,
der Touch Down ist genau dafür gemacht.
LO Mindport von Lista Office LO ist das neue
Raummöbelsystem, das offene Arbeitswelten
strukturiert. Das sich an jede Situation anpasst.
Und das Menschen motiviert.

> www.lista-office.com/mindport

31



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1011 NOVEMBER 2013

Eine «Retro-Teleologie», genaugenommen. Denn die Geschichte

wird ja immer vom «sich ergeben habenden» Standpunkt aus

erzählt, als Geschichte «auf etwas hin». Diese Geschichte, die nar-
rativ auf ein Ziel hinausläuft, ist aber in der Regel eine nachträgliche

Illusion, denn meistens spielt es sich in der Realität ja so

ab, dass man sich weniger auf etwas zu als vielmehr von etwas

weg bewegt.

Die Idee des unaufhaltsamen «Auf-etwas-Hinauslaufens» findet
sich auch in der aktuellen Diskussion um die Möglichkeit desfreien
Handelns: Die Sichtweise, wonach unser Verhalten biologisch
determiniert sei, gewinnt an Popularität. Sie haben zuvor zwar die

Wirkung der Gene relativiert, dennoch bleibt die Frage: Wie stark
bestimmen sie uns? Oder andersherum: Wiefrei sind wir?
Die Frage nach der biologischen Determiniertheit ist eine alte und
hat bereits das 18. Jahrhundert beschäftigt, das mit La Mettries
Maschinenmensch auch schon einen durchaus materialistischen

Standpunkt entwickelte. Im 19. Jahrhundert glaubten dann einige

von Marx als «Vulgärmaterialisten» bezeichnete Forscher, der

Mensch sei durch die Ernährung bestimmt. Und im 20. Jahrhundert

hat sich dieser Fragenkomplex unter der Ägide der genetischen

Forschung dann auf den Einfluss der Gene zugespitzt. Das

ist also nur eine Spielart einer Debatte, die über die Jahrhunderte
immer wieder auftauchte und sich, dem Gang der Wissenschaft

folgend, unterschiedlich gewandete.

Die ungebrochene Virulenz dieser Frage ist dabei nicht erstaunlich,

schliesslich merken wir dauernd, wie stark unser Körper
unsere Befindlichkeit beeinflusst. Wie entscheidend ist das aber

für unser Denken und Handeln?

Auf der einen Seite sind wir natürlich biologische Wesen und spüren

das auch immer wieder. Auf der anderen Seite sind wir aber

auch reflexive Wesen, also Wesen, die auf eben diese biologischen
Bedingungen reflektieren können. Und diese Reflexionsschleifen

und -Vorgänge sind nun nicht so einfach auf physiologische
Prozesse abbildbar, wie man das neuerdings wieder gerne denkt.
Wenn ich einen bestimmten Gedanken entwickle und mich die

Neurobiologen währenddessen unter eines ihrer Visualisierungsgeräte

legen, dann sind sie zwar in der Lage, die zum Gedanken

gehörigen Hirnaktivitäten zu identifizieren - doch ist damit noch

absolut nichts über Inhalt, Art, Bedeutung oder weitere
Zusammenhänge meines Gedankens gesagt. Der reine physiologische
Prozess greift viel zu kurz, und genau diese Kurzschlüsse sind das

Fatale an der ganzen Sache.

Vielleicht ist unser Hirn aber auf Kurzschlüsse angelegt, das

Simplifizieren gehört zum Leben.

Simplifizieren ist aber nicht gleich Simplifizieren. Man kann das

grobschlächtig tun, wie in dem eben geschilderten Prozess, man
kann es aber auch elegant machen. Das elegante Simplifizieren ist
dann wieder eine hochintellektuelle Angelegenheit, ohne die die

ganze wissenschaftliche Forschung nicht funktionieren würde.

Wobei aus diesen simplifizierenden Zugängen in der Regel natürlich

nicht eine simple Lösung, sondern wiederum eine Komplexi-
fizierung resultiert. Genau darin liegt für mich die Faszination der

Forschung.

Zusammengefasst schliesse ich aus Ihren Erklärungen, dass es keine

einzelne Komponente gibt, die uns bestimmt. Unser Verhalten ist
nicht durch irgendetwas vorgegeben, sondern vielmehr von
unzähligen Einflüssen abhängig: Ernährung, Sport, Psyche...

...und nicht zu vergessen von den symbolisch-materiellen Welten,
die wir um uns aufbauen. Religiöse, kulturelle, juristische,
künstlerische und eben auch wissenschaftliche «Überbauten» spielen
in unserem Verhalten allesamt eine entscheidende Rolle.

Lässt sich diese Einsicht auch auf die Intelligenz übertragen? In
letzter Zeit ist wieder vermehrt von der Vererbbarkeit der Intelligenz

die Rede. Mit dem Verweis auf die vielfältigen Prägungsformen

müsste dieser Diskurs zu entkräften und Intelligenz als Resultat

verschiedenster äusserer Elemente zu postulieren sein - wie
sehen Sie das?

Auch die Intelligenzdebatte wird schon seit bald 150 Jahren
geführt. Das Problem dabei ist die exklusive Vergegenständlichung -
als ob es «die Intelligenz» gäbe! -, die dann im IQ auch noch in

quantifizierter Form auftritt. Letztlich ist das nichts als eine

ausgedachte Zahl. In dieser Zahl werden verschiedene Verhaltens-,
Reaktions- und Assoziationsweisen zusammengeschnurrt, und

zwar zu einem der nichtssagendsten Dinge auf der Welt. Noch nie

hat mir jemand gezeigt, dass man mit dem Intelligenzquotienten
gesellschaftlich irgendetwas

anfangen kann. Seit

100 Jahren hat er nirgend-
Menschen können wohin geführt, ausser zu

Intelligenzen rassischer Diskriminie-

extrem unterschiedlicher Art rung. Statt diese Mess-

entwickeln. übungen zu veranstalten-
sollte man einfach
anerkennen, dass Menschen

Intelligenzen extrem
unterschiedlicher Art entwickeln können. Um es drastisch zu sagen:

Jemand mit einem genialen musikalischen Gehör, der nicht in der

Lage ist, zwei mit fünf zu multiplizieren, ist rechnerisch nicht
intelligent, erbringt aber auf einem anderen Gebiet eine Leistung,
die als hochintelligent zu erachten ist. Mit Abstraktionen muss

man sehr vorsichtig umgehen. Und wenn sie periodisch wieder

aufkommen, muss man sie geduldig immer wieder aufs neue
dekonstruieren. Dazu sind wir ja da. (lacht) i

In einer der nächsten Ausgaben erscheint ein Gespräch mit dem Kulturphilosophen
Thomas Macho zur Allianz von Mensch, Tier und Maschine.

32


	Der Mensch und sein Monster

