
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 93 (2013)

Heft: 1010

Artikel: ICH - jetzt noch besser

Autor: Meckel, Miriam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-737134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-737134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERTIEFEN / DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1010 OKTOBER 2013

2 ICH - jetzt noch besser
Dank technologischem Fortschritt werden wir präziser, schneller, grossartiger.
Wir glauben, wir bewegten uns durch die digitale Welt wie die Eingeborenen durch den Dschungel.
Aber liegen wir richtig?

von Miriam Meckel

Vor einhundert Jahren wurde der
Mensch zum Tier. Die Abhängigkeiten

der engen sozialen Bindungen, der
wirtschaftlichen Notlagen und alltäglichen
Verrichtungen, die den Menschen wie in
einem durch ein Präzisionsuhrwerk
angetriebenen Hamsterrad laufen Hessen, sollten

in einer Nacht metaphorisch gelöst
werden. Durch evolutionäre Regression.
Durch die schiere physische Unmöglichkeit,

überhaupt noch die Wohnung zu
verlassen. Denn als der Mensch «eines Morgens

aus unruhigen Träumen erwachte,
fand er sich in seinem Bett zu einem
ungeheuren Ungeziefer verwandelt». Der
Mensch in Franz Kafkas «Verwandlung»
überlebt das nicht. Er stirbt an den Folgen

von Selbstverleugnung, Realitätsverdrängung,

der schieren Hilflosigkeit gegenüber

einer Umgebung, die ihn ausgeschlossen

hat. In einer spiessigen, auf reines Funktionieren

ausgerichteten Umwelt geht das

Menschenherz an emotionaler Verarmung
ein. Der Käferpanzer hilft da nicht.

Einhundert Jahre später warten wir auf
die nächste Verwandlung. Sie kommt nicht
über Nacht. Sie macht uns nicht unbeweglich,

sondern immer mobiler. Nicht einsam

werden wir, sondern verbunden mit Millionen

anderen, die dieselbe Verwandlung
durchlaufen. Sie ist uns äusserlich nicht
anzusehen. Und sie geschieht nicht durch
evolutionäre Regression, sondern durch

technologische Progression. Wir werden

präziser, schneller, besser. Eines Morgens
werden wir aus unseren Träumen vom
besseren Selbst nicht mehr erwachen, denn es

gibt keine Grenze mehr zwischen Traum
und Wirklichkeit, zwischen Sollen und

Sein. Wir sind das bessere Selbst. Dieses

Mal überleben wir das natürlich, denn wir
überleben uns selbst in unseren physischen

und psychischen Begrenzungen.
Es ist eine Metamorphose in drei

Akten, die sich derzeit vor unseren Augen
vollzieht und uns mitreisst, den Menschen

herausreisst aus seinen verhassten

Begrenzungen im Wollen, im Wissen und in
seiner ganzen Existenz. Und sie läuft auf
nichts weniger hinaus als auf die Überwindung

der letzten humanen Grenze der
individuellen Endlichkeit.

Was will ich?
Den ersten Akt haben wir in Teilen schon

hinter uns. Er spielt auf der glatten Bühne

des Mobiltelefons, das zum Smartphone

wurde, auf den spiegelnden Flächen der Ta-

bletcomputer, auf denen wir uns zunächst

vorsichtig tastend zurechtfinden mussten,

um uns schliesslich frei und flexibel auf
ihnen zu bewegen. So flexibel, dass es immer
schwerer wurde, den Vorhang zwischen die

bunte Welt der Vernetzung und unser
manchmal graues Alltagsleben zu ziehen.

Auf der Bühne der digitalisierten
Mobilkommunikation schien es so leicht, sich

selbst zu inszenieren. Das kleine Gerät in
unseren Händen versorgte uns mit
tausendfachen neuen Möglichkeiten der
symbolischen Interaktion: Ich maile, also bin
ich. Ich bin erreichbar, also bin ich wichtig.
Ich bin immer «on» oder im «Standby»,
also bin ich angekommen bei mir selbst als

dem Prachtexemplar eines vernetzten Neo-

nomaden der digitalen Globalisierung.

Irgendwann wurde aus der Faszination

ein Fetisch, aus der Vernetzung die Verfol-

Miriam Meckel
ist Professorin für Kommunikationsmanagement

an der Universität St. Gallen.
Soeben ist von ihr erschienen:
«Wir verschwinden. Der Mensch im
digitalen Zeitalter» (Kein & Aber, 2013).

gung durch unerledigte Anfragen. Wir
haben begonnen, das Telefon wie eine Waffe

mit uns herumzutragen, gerichtet auf alle,

die eine Frage an uns haben, immer bereit

zum Abschuss einer neuen Nachricht. Und
dabei haben wir vergessen, dass eine Seite

des Geräts immer auf uns selbst gerichtet
ist, manchmal auch gegen uns selbst. Wir
haben neu lernen müssen zu fragen: Was

will ich? Was macht die modernen

Kommunikationstechnologien zu einer Hilfe
statt einem Hindernis auf einem autonomen

und authentischen Lebensweg?

Die Antwort verbirgt sich zuallererst
s

hinter dem Ausknopf. Man kann ihn betätigen.

Er hat Folgen. Zum Beispiel die einer

Besinnung auf Momente des realen Erlebens,

einer Konzentration auf das Gegenüber (das

häufig selbst eher vom Gerät in der Hand als

dem Gesprächspartner am Tisch eingenommen

ist), eines Augenblicks geistiger Befreiung

von allen äusserlichen Anforderungen,
der Raum und Zeit für Musse schafft. Wir
haben auch neu lernen müssen, dass Musse

nicht Faulheit ist, sondern Voraussetzung
für Kontemplation und Kreativität. In
Analogie zu Charles Baudelaire: Le portable
dévore le temps. Et «le temps mange la vie» -
das Mobiltelefon frisst Zeit. Und die Zeit

verschlingt das Leben.

Den exzessiven Schaustellern der eigenen

Bedeutsamkeit hilft all das wenig. Sie

rotieren weiter auf der Bühne der digitalen

52



wm$m

Miriam Meckel, photographiert von Claude Stahel

53



VERTIEFEN / DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1010 OKTOBER 2013

mobilen Alltagsinszenierung. Und wenn
nichts mehr geht, laden sie sich eine App

herunter, die das Gerät für eine selbst zu

bestimmende Zeit ausser Funktion setzt,

Apps, die uns mit Namen wie «Macfreedom»

vor Augen führen, dass die Freiheit
auch nicht mehr ist als ein digitaler
Zustand zwischen «an» und «aus». Der Käfer

strampelt, aber er bleibt ein Käfer.

Umsichtigere Transformisten unserer
Zeit haben verstanden, dass das gute digitale

Leben mehr beinhaltet als eine binäre

Entscheidung zwischen «on» und «off». Es

bedarf in der vernetzten Welt ebenfalls
sozialer Umgangsformen, die über die
allumfassende Eingangsfragen «Wo bist du ge-

Heute habe ich 8736 Schritte getan,
ich bin 928 Stufen gestiegen

und habe dabei 1459 Kalorien

verbraucht.

rade?», «Was machst du gerade?», «Störe

ich?» hinausreichen. Es ist im digitalen
Umgang miteinander sogar besonders

wichtig, sich selbst als einen gestaltenden
Teil einer wechselseitigen Be- oder Entlastung

zu sehen, deren Balance sich aus den

Antworten auf diese Fragen ergibt: Was

will ich mit meiner Information erreichen?

Was kann der andere damit anfangen? Was

erwarte ich von ihm, und was darf er von
mir erwarten? Die Antworten öffnen einen

Pfad, auf dem aus Information Kommunikation,

aus dem Aufeinandereinsenden ein

Gespräch entstehen kann.

Was weiss ich?

Der zweite Akt unserer Verwandlung
vollzieht sich nicht mehr auf einer Bühne.

Er vollzieht sich in den Hinterstübchen der

Digitalisierung, die sich unserer Beobachtung

entziehen, also unsichtbar sind. Doch

das Wort Hinterstübchen führt in die Irre.
Es sind vielmehr die Schaltzentralen der

neu entstehenden digitalen Infrastruktur
unseres Lebens, in denen an der Metamorphose

des Menschen gearbeitet wird. Die

meisten sind im Silicon Valley angesiedelt,

in den Räumen von Google, Facebook,

Amazon und Co.

Dort schreiben die Regisseure unseres

digitalen Lebens an der Neuauflage des

Gegenwartstheaters, in einer Sprache, die

viele Menschen nicht verstehen. Auf den

Hinterbühnen der digitalen Displays
entstehen aus Codes die Algorithmen, die

unsere Präferenzen analysieren und
beschreiben, unser Verhalten in Gegenwart
und Zukunft.

War es soeben noch ein Akt der

Selbstbestimmung zu fragen, was will ich, und

auf diese Frage eigenständig zu antworten,
so wird das nun schwieriger. Wenn wir
nicht sehen können, was auf den
Hinterbühnen gespielt wird, dort, wo die

Algorithmen von Google und Co. als wertvollste

Geschäftsgeheimnisse der digitalen
Wirtschaft gehütet werden, dann fällt auch die

Antwort auf die Frage «Was weiss ich?»

schwer. Ich weiss, dass ich nicht weiss, wie
die Selektionen und Präferenzen, die

Analysen und Vorhersagen im Netz für mich

vorgenommen werden. Ich weiss, es

geschieht, aber ich weiss nicht wie.

Gehört es nicht zu den elementarsten

Voraussetzungen eines autonomen und

authentischen Lebens zu verstehen,
welchen Bedingungen und Gesetzmässigkeiten

es unterworfen ist? Es gehört zu unserer

Verwandlung im Guten, dass wir
verstehen, wie das personalisierte Internet
funktioniert, dass es uns die Informationen

und Produkte anbietet, die wir immer
schon gesucht und gemocht haben. Dass

wir uns aktiv darum bemühen müssen, der

Überraschung und dem Zufall auch den

Weg ins Netz zu bahnen, um beiden noch

online begegnen zu können. Indem wir
zum Beispiel alternative Suchmaschinen

nutzen, indem wir unsere Privacy Settings
bei Facebook regelmässig kontrollieren,
indem wir über das TOR-Netzwerk brow-

sen, um uns in unserer Suche unsichtbar
für die zu machen, die glauben, alles Leben

müsse heute eine transparente Bühne sein.

Tun wir das nicht, bleiben wir
ahnungslos. Wir glauben, wir bewegten uns

durch die digitale Welt wie die Eingeborenen

durch den Dschungel. Aber so ist es

nicht. Wir werden, gefangen in den

Standardeinstellungen anderer, im «Default»-

Modus, zu digitalen Käfern unserer selbst.

Wir werden zu den «Software Bugs», die

wir unwissend ins Betriebssystem unseres
Lebens haben krabbeln lassen und die

langsam alles fressen, was nicht mathematisch

fassbar und nicht nach der Logik des

Digitalen funktionalisierbar ist.

Der Käfer kriecht vermeintlich frei herum,

aber er bewegt sich in einem unsichtbaren

Glasgehäuse, das sich immer
mitverschiebt, wohin es auch geht. Raus geht es nie.

Was bin ich?

Im dritten Akt unserer Verwandlung
schauen wir uns selbst beim Verschwinden

zu. Die Bühne scheint leer, und doch sind

wir da. Wir bewegen uns auf ihr für uns
selbst und einander unsichtbar als die

neuen Menschen des informatischen
Zeitalters, eingebettet in den unendlichen
virtuellen Raum, schwebend in der Systemzeit,

in der Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft eins geworden sind.

Es braucht keinen Uri Geller, um uns
auf die Anforderungen dieser Zeit hin zu

verbiegen, und es braucht keinen Harry
Houdini, um uns von den Fesseln unserer
physischen Existenz zu befreien. Allein
unsere eigenen Gedanken reichen aus. Das

Streben nach dem höheren, weiteren,
besseren Ich, das in der Selbstoptimierung
durch digitale Technologien endlich
seinen angemessenen und effektiven
Resonanzraum findet.

Die Optimierung des Menschen - «Seif

Enhancement» genannt - ist die dritte Stufe

der menschlichen Verwandlung. Es beginnt
mit einem kleinen Armreif, der alles

dokumentiert, was wir tun. Heute habe ich 8736

Schritte getan, ich bin 928 Stufen gestiegen

und habe dabei 1459 Kalorien verbraucht.
Zu wenig, denn ich habe 1845 zu mir genommen!

Ich habe 6 Stunden und 32 Minuten

geschlafen, davon 84 Minuten im
Tiefschlaf, und bin zwölfmal aufgewacht. Ich
habe im Auto auf dem Weg in die Stadt dreimal

scharf gebremst. Das muss besser werden.

Ich muss besser werden.

Im «Seif Tracking» liegt das Glück der

umfassenden Selbstkontrolle und -diszi-

54



SCHWEIZER MONAT 1010 OKTOBER 2013 VERTIEFEN / DOSSIER

plinierung des «mathematischen
Menschen», wie Georg Musil ihn bereits 1913 in
einem gleichnamigen Essay entworfen hat
als Analogie «für den geistigen Menschen,
der kommen wird». Der mathematische
oder informatische Mensch ist eine Funktion

aus Problem und Problemlösung
durch technologischen Fortschritt. Er

kennt keine Krankheit, sondern nur
Dysfunktionen seines physischen Apparats,
keine körperlichen Grenzen, sondern nur
Schwellen auf dem Weg zu einer besseren

physischen Leistungsfähigkeit. Er ist nicht
müde oder unkonzentriert, sondern schlecht

eingestellt in seinem «Neuroenhance-

ment». 50 mg Ritalin über den Tag verteilt,
sie lösen das Problem auf.

Das datengetriebene und technologisch

angereicherte Leben der Zukunft
ähnelt dem digitalen Code: ich bin o oder 1,

gut oder schlecht. «Alles auf der Welt ist
entweder drinnen oder draussen», sagt der

US-Schriftsteller Don DeLillo und
beschreibt so prognostisch die digitale
Zukunft. In der sind wir immer drinnen, denn

das Netz mit seinen digitalen Technologien

ist in uns hineingewandert, vom Tra-

cking-Armreif über den RFID-Chip unter
der Haut bis zum Hirnimplantat.

Wir telefonieren nicht mehr, sondern

teleportieren Gedanken. Wir erfahren
nicht mehr, sondern laden Erlebnisse aus

den eigenen Ego-Speichern oder denen der

anderen hoch. Wir posten unsere täglichen
Lebensdaten im globalen Netzwerk und
werden automatisch nach den neu
entwickelten Algorithmen der «World of Self-

craft» auf das Siegertreppchen der

Leistungsträger gehoben. Unsere Passwörter

für die anstehenden 24 Stunden sendet

eine Pille, die wir geschluckt haben, aus

unserem Innersten an die Aussenwelt, der

Minicomputer im linken hinteren Backenzahn

mobilisiert einen mechanischen
Schliessmechanismus unserer Kieferknochen,

gegen den wir alleine nicht mehr
andenken können, um dem süssen Keks im

Anmarsch den Weg zu versperren.
Wir sind gut. Wir sind besser. Wir sind

grossartig. Wir sind die, von denen wir
selbst immer geträumt haben. Wir sind
unmenschlich gut. Die Besten in unserem Le¬

ben. Wo findet das noch statt? Es wird zum

Aktivitätslevel unseres perfektionierten
biopsychologischen Mechanismus, ein

Moment, in dem wir so sind, um dann wieder

anders zu werden. Ich - jetzt noch besser.

Wenn alles sich immer ändert, wer
sind wir dann? Unsere Identität wird
fliessend. Sie wird zur «most valuable commodity»,

wie es Eric Schmidt und Jared Cohen

von Google in ihrem Buch über «Die

Vernetzung der Welt» beschreiben. Ein
handelbares Gut, das sich aus dem Wechselspiel

von Angebot und Nachfrage bildet.
Ich bin auf dem Markt der Optimierungsoptionen.

Und ich bin Marktführer. Oder

ich bin nichts mehr.

Und der letzte Akt? Der entfällt...
Als besseres Selbst sind wir auf dem

Weg zu einem Grad der Autonomie, wie

wir ihn nie zuvor gekannt haben. Befreit

von den Grenzen unseres Körpers, unseres

Geistes, bereinigt von allen störenden
Affekten. Wir überschreiten unsere Grenzen.

Wir wachsen über uns selbst hinaus. Auch
über die Idee eines authentischen Lebens.

Authentizität hat ausgedient. In Zeiten
der allumfassenden Optimierung ist nichts
mehr echt, sondern immer nur der Entwurf
einer Zwischenstufe auf dem Weg zu

Besserem, eine Abfolge von Updates und
Upgrades. Wir sind nie mehr Original,
sondern immer nur die interimistische
schlechte Kopie dessen, was möglich ist.
Als permanente Betaversion des Menschen

unterliegen wir der Überprüfung und
Bereinigung des Selbst durch uns und andere.

Sind wir dann noch Teil unserer
überlieferten Ichs? Oder nur ein Kategorienfehler

in der Evolution des Technohumanismus?

Entscheiden wir noch, was mit uns

geschieht, was wir wollen oder nicht? Müssen

wir das noch entscheiden, wenn der

Mensch in seinen umfassenden Optimie-

rungs- und Erweiterungsmöglichkeiten
durch die Biotechnologie, die Genetik und

Informatik am Ende nie mehr am Ende ist?

Vielleicht sind wir dann Menschmaschinen,

unterworfen den Gesetzmässigkeiten

der totalen Digitalisierung und

Vernetzung. In jedem Fall sind wir andere.

Denn wo die Grenze fehlt, endet auch das

Denken im Raum zwischen Anfang und
Ende. Wir implodieren in den Möglichkeiten

der Grenzenlosigkeit.
Philosophieren heisst sterben lernen,

einen versöhnlichen Umgang zu pflegen
mit der eigenen Endlichkeit, das wissen wir
seit Piaton. Und in der Differenz zwischen

Anfang und Ende, zwischen Möglichem
und Unmöglichem, zwischen Hier und
Dort, Jetzt und Gleich, Ich und Du liegt
alles menschliche Denken und Gestalten. Die

Maschine wird nie die Sinnfrage stellen,
weil die Frage an sich für sie sinnlos ist. Die

Maschine funktioniert, sogar ganz sinnfrei.

Der Mensch kann die Sinnfrage stellen.

Und er kann leben, ohne zu funktio-

Wir implodieren
in den

Möglichkeiten
der Grenzenlosigkeit.

nieren, sogar ganz ohne Zweck. Er ist sich

selbst Zweck. War es jedenfalls, bis jetzt.

«Wir sehnen uns nach Fortschritt, weil

er in einer Welt der Evolution die besten

Aussichten bietet, die Arroganz beizubehalten»,

schreibt der Evolutionsbiologe
Stephen Jay Gould in seinem Buch «Illusion

Fortschritt». Es gibt eine Arroganz
gegenüber den Grenzen des menschlichen

Körpers und Geistes, eine Arroganz in der

Ignoranz des Humanen durch den
Menschen, die ihm gefährlich werden kann.

Wohin das führt, lehrt uns die
«Verwandlung» des vorigen Jahrhunderts. Die
Familie Samsa hat sich soeben des
ausgetrockneten starren Käferkörpers entledigt,
der einmal ihr Sohn Gregor war. Für den

Neuanfang gehören die Überreste des

Subjekts besinnungslos weggeschafft. Im
Gefühl der «Bestätigung ihrer neuen Träume
und guten Absichten» machen sie sich auf
den Weg in ein neues Leben. Auf der Strecke

bleibt die menschliche Würde. <

55


	ICH - jetzt noch besser

