Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 93 (2013)
Heft: 1006
Artikel: Selbstdesign und &sthetische Verantwortung
Autor: Groys, Boris
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-737049

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-737049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERZAHLEN SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013

Selbstdesign und asthetische

Verantwortung

Oder von der Produktion der Aufrichtigkeit

von Boris Groys

eute meinen die meisten, dass die Zeiten, in denen die
HKunst — ob mit oder ohne Erfolg — ihre Autonomie zu eta-
blieren versuchte, vorbei sind. Und doch wird diese Diagnose
mit gemischten Gefiihlen gestellt. Wenn die Bereitschaft der
zeitgenossischen Kunst, die Grenzen des Kunstsystems zu iiber-
schreiten, von einem Willen zur Weltverbesserung, zur Verédn-
derung der herrschenden sozialen und politischen Bedingungen
diktiert ist, dann ist man durchaus geneigt, einen solchen Schritt
zu feiern. Andererseits bedauert man, dass Versuche der Uber-
schreitung des Kunstsystems niemals iiber die Sphire des Asthe-
tischen hinausfiihren: Anstatt die Welt zu verbessern, ldsst die
Kunst sie bloss besser aussehen. Das fiithrt zu einer gewaltigen
Frustration innerhalb des Kunstsystems, in dem die vorherr-
schende Stimmung be-
stindig schwankt zwi-
schen der Hoffnung, in
der Welt jenseits der
Kunst intervenieren zu
konnen, und der Enttdu-
schung (oder sogar der
Verzweiflung) iiber die
Unmoglichkeit, ein sol-
ches Ziel zu erreichen.
Wihrend dieses Scheitern oft als Beweis fiir die Unfidhigkeit der

Der Kiinstler hort auf,

ein Bildproduzent zu sein,
und wird selbst zum
Kunstwerk.

Kunst interpretiert wird, iiberhaupt in die Sphire des Politischen
vorzudringen, wiirde ich vielmehr behaupten, dass die Politisie-
rung der Kunst meistens gelingt, wenn sie nur ernsthaft gewollt
und praktiziert wird. Kunst kann sehr wohl in die politische
Sphire eindringen, und tatsichlich ist die Kunst im zwanzigsten
Jahrhundert viele Male eingedrungen. Das Problem ist nicht die
Unfdhigkeit der Kunst, wirklich politisch zu werden. Das Pro-
blem besteht vielmehr darin, dass die politische Sphire heute
bereits dsthetisiert ist. Wenn die Kunst heute politisch wird,
macht sie zwangsldufig die unangenehme Entdeckung, dass die
Politik selbst bereits zu Kunst geworden ist — dass die Politik sich
selbst schon im dsthetischen Feld situiert hat.

Heutzutage generiert jeder Politiker, jeder Spitzensportler
und jeder Filmstar eine grosse Anzahl von Bildern, da die Medien
automatisch iiber deren Aktivitdten berichten. In der Vergan-

88

Boris Groys

ist Philosoph, Kunstkritiker und Medientheoretiker. Er gilt als einer
der wichtigsten Theoretiker der Geistes- und Kunstgeschichte

der Gegenwart. Seit 2005 lehrt er als Global Distinguished Professor
an der Faculty of Arts and Science der New York University.

genheit war die Arbeitsteilung zwischen Politik und Kunst ziem-
lich eindeutig: Der Politiker war fiir die Politik verantwortlich,
und der Kiinstler reprdsentierte diese Politik, indem er sie in Er-
zdhlungen oder Bildern darstellte. Seitdem hat sich die Situation
drastisch gewandelt. Der heutige Politiker braucht keinen
Kiinstler mehr, um beriithmt zu werden oder sich ins Bewusst-
sein der Bevolkerung einzuschreiben. Jede bedeutende politi-
sche Figur, jedes bedeutende politische Ereignis wird von den
Medien sofort aufgenommen, gezeigt, beschrieben, dargestellt,
erzdhlt und interpretiert. Die Maschine der Medienberichter-
stattung bendtigt keine individuelle kiinstlerische Intervention
oder Entscheidung, um in Gang gesetzt zu werden. In der Tat
bilden die heutigen Massenmedien die weitaus grosste und
maéchtigste Maschine zur Produktion von Bildern — sehr viel um-
fangreicher und effektvoller als das zeitgendssische Kunstsys-
tem. Wir werden stédndig mit Bildern von Krieg, Terror und Kata-
strophen aller Art gefiittert, und dies auf einem Niveau der
Produktion und Distribution, mit dem die handwerklichen Fa-
higkeiten des Kiinstlers nicht mithalten kénnen.

Wenn es ein Kiinstler nun schafft, ausserhalb des Kunstsys-
tems zu operieren, beginnt er, auf die gleiche Weise wie Politi-
ker, Spitzensportler, Terroristen, Filmstars und andere kleine
oder grosse Berithmtheiten zu funktionieren: mittels der Me-
dien. Mit anderen Worten: der Kiinstler wird zum Kunstwerk.
Wenn der Ubergang vom Kunstsystem zum politischen Feld
moglich ist, so funktioniert dieser Ubergang primir als ein
Wechsel in der Positionierung des Kiinstlers hinsichtlich der
Produktion des Bilds: Der Kiinstler hort auf, ein Bildproduzent
zu sein, und wird selbst zum Kunstwerk. Dieser Wandel wurde
bereits im spdten neunzehnten Jahrhundert von Friedrich Nietz-
sche bemerkt, der die berithmte Forderung formulierte, es sei
besser, ein Kunstwerk zu sein als ein Kiinstler'. Zum Kunstwerk
zu werden weckt selbstverstiandlich nicht nur Freude, sondern



SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013 ERZAHLEN

auch die Angst, auf dusserst radikale Weise dem Blick des ande-
ren ausgesetzt zu sein — dem Blick der Medien, die als Uber-
kiinstler agieren.

Ich wiirde diese Angst als eine Angst vor dem Selbstdesign
bezeichnen, weil sie den Kiinstler — wie iiberhaupt beinahe je-
den, der unter Medienbeobachtung steht — zwingt, sich mit dem
Bild seiner selbst zu beschéftigen: dieses Bild zu korrigieren, es
zu verdndern, es anzupassen, ihm zu widersprechen. Heute hort
man oft, dass die Kunst unserer Zeit zunehmend wie Design
funktioniere, und das ist bis zu einem gewissen Grad wahr. Aber
das ultimative Problem von Design ist nicht, wie ich die Welt da
draussen designe, sondern wie ich mich selbst designe — oder
vielmehr, wie ich mit der Art und Weise umgehe, in der mich die
Welt designt. Eben das ist heute zu einem allgemeinen, alles
durchdringenden Problem geworden, mit dem jeder — nicht nur
Politiker, Filmstars oder Beriithmtheiten — konfrontiert ist. Heute
ist jeder einer dsthetischen Bewertung ausgesetzt — von jedem
wird verlangt, die dsthetische Verantwortung fiir die eigene Er-
scheinung in der Welt, fiir das Selbstdesign zu iibernehmen.
Wihrend es frither ein Privileg und eine Last fiir die erwéhlten
wenigen war, ist Selbstdesign in unserer Zeit zu einer massen-
kulturellen Praxis par excellence geworden. Der virtuelle Raum
des Internets ist vor allem eine Arena, in der meine Website auf
Facebook permanent designt und neu designt wird, um auf You-
Tube gezeigt zu werden — und umgekehrt. Aber genau wie in der
realen — oder, sagen wir, in der analogen — Welt wird von einem
erwartet, fiir das Bild, das man dem Blick der anderen prisen-
tiert, Verantwortung zu {ibernehmen. Man konnte sogar sagen,
dass Selbstdesign eine Praxis ist, die auf radikalste Art und
Weise Kiinstler und Publikum miteinander verbindet: Auch
wenn nicht jeder Kunstwerke produziert, so ist doch jeder ein
Kunstwerk. Zugleich wird von jedem erwartet, dass er sein eige-
ner Autor ist.

Erzeugung von Verdacht

Nun wird jede Art von Design — inklusive Selbstdesign — vom
Betrachter nicht primér als ein Weg gesehen, Dinge zu enthiil-
len, sondern als ein Weg, sie zu verbergen. Entsprechend wird
die Asthetisierung der Politik als eine Ersetzung von Substanz
durch Schein gesehen. Wihrend jedoch die Themen stindig
wechseln, bleibt das Bild bestdndig. Wie man leicht zum Gefan-
genen seines eigenen Bilds werden kann, genauso kann die ei-
gene politische Uberzeugung als blosses Selbstdesign verspottet
werden. Asthetisierung wird oft mit Verfithrung und Verherrli-
chung gleichgesetzt. Ganz offensichtlich hatte Walter Benjamin
diese Bedeutung des Begriffs «Asthetisierung» im Sinn, als er in
seinem berithmten Essay «Das Kunstwerk im Zeitalter seiner
technischen Reproduzierbarkeit» die Politisierung der Asthetik
der Asthetisierung der Politik entgegensetzte>. Umgekehrt ldsst
sich aber auch argumentieren, dass jeder Akt der Asthetisierung
immer schon eine Kritik des Gegenstands der Asthetisierung
darstellt, allein schon deswegen, weil dieser Akt die Aufmerk-

samkeit darauf lenkt, dass dieser Gegenstand offensichtlich ei-
nes Supplements bedarf. Ein solches Supplement funktioniert
immer wie das Derrida’sche pharmakon: Wihrend Design einen
Gegenstand besser aussehen ldsst, erzeugt es zugleich den Ver-
dacht, dass dieser Gegenstand besonders hisslich und abstos-
send aussehen wiirde, wenn seine designte Oberfldche entfernt
wiirde.

In der Tat ist Design — inklusive Selbstdesign — vor allem ein
Mechanismus zur Erzeugung von Verdacht. Die gegenwirtige
Welt des totalen Designs wird oft als eine Welt der totalen Ver-
fiihrung beschrieben, aus der die Unerfreulichkeit der Realitdt
verschwunden ist. Dem mochte ich widersprechen mit der Be-
hauptung, dass die Welt des totalen Designs vielmehr eine Welt
des totalen Verdachts ist, eine Welt der latenten, hinter den de-
signten Oberflichen lauernden Gefahr. Das primidre Ziel des
Selbstdesigns besteht darin, den Verdacht eines potentiellen Be-
trachters zu neutralisieren, einen Effekt der Aufrichtigkeit zu
produzieren, der in der Seele des Betrachters Vertrauen erweckt.
In der heutigen Welt sind alle mit der Produktion von Aufrich-
tigkeit und Vertrauen beschiftigt — und doch war dies, und ist
dies immer noch, die Hauptbeschiftigung der Kunst in der ge-
samten Zeit der Moderne: Der moderne Kiinstler hat sich immer
schon als die einzige aufrichtige Person in einer Welt der Heu-
chelei und der Korruption positioniert. Untersuchen wir kurz,
wie die Produktion von Aufrichtigkeit und Vertrauen in der Mo-
derne funktioniert hat, um die Art und Weise charakterisieren
zu konnen, wie sie heute
funktioniert.

Man kann sagen, dass

Esist nun besser, die modernistische Pro-
ein toter duktion der Aufmerksam-
Autor zu sein keit als eine Reduktion

ey von Design funktioniert
als ein boser.

hat, bei der das Ziel darin
bestand, einen weissen,
leeren Raum im Zentrum
der designten Welt zu schaffen, Design zu eliminieren, Null-
Design zu praktizieren. Auf diesem Weg wollte die kiinstlerische
Avantgarde designfreie Zonen schaffen, die als Zonen der Ehr-
lichkeit, der Moral, der Aufrichtigkeit und des Vertrauens wahr-
genommen werden sollten. Beim Betrachten der vielfiltigen
medialen Oberflichen hoffen wir, dass der dunkle, obskure
Raum unter diesen medialen Oberflidchen sich irgendwie selbst
verrdt oder zeigt. Mit anderen Worten, wir warten auf einen
Moment der Aufrichtigkeit, auf einen Moment, in dem die de-
signte Oberflache aufreisst und einen Blick ins Innere gewéhrt.
Null-Design versucht, fiir den Betrachter auf kiinstliche Weise

' Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik.

In: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe. Bd. I. Miinchen u.a.: DTV / de
Gruyter, 1988. S. 30.

*Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen
Reproduzierbarkeit. In: Walter Benjamin: Gesammelte Schriften. Bd. I/1.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991. S. 431 ff.

89



ERZAHLEN SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013

einen solchen Riss zu erzeugen und ihm damit zu ermoglichen,
die Dinge so zu sehen, wie sie wirklich sind.

Doch der rousseauistische Glaube an die Entsprechung von
Aufrichtigkeit und Null-Design ist in unserer Zeit geschwunden.
Wir sind nicht ldnger bereit zu glauben, dass minimalistisches
Design etwas iiber die Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit des design-
ten Gegenstands aussagt. So ist das avantgardistische Design der
Ehrlichkeit zu einem Stil unter vielen moglichen Stilen gewor-
den. Unter diesen Bedingungen wird nun der Effekt der Aufrich-
tigkeit nicht linger durch die Widerlegung des urspriinglichen,
gegen die designte Oberfldche gerichteten Verdachts, sondern
umgekehrt durch seine Bestdtigung erzeugt. Das bedeutet, dass
wir nur dann bereit sind zu glauben, einen Riss in der designten
Oberfldche entdeckt zu haben — und die Dinge endlich zu sehen,
wie sie wirklich sind —, wenn die Realitét hinter der Fassade sich
als viel schlimmer zeigt, als wir sie uns jemals hédtten vorstellen
konnen. Konfrontiert mit einer Welt des totalen Designs, kon-
nen wir als hinldnglichen Grund fiir die Annahme, wir hétten
einen Blick auf die unter der designten Oberfliche liegende Rea-
litdt gewdhrt bekommen, nur eine Katastrophe, einen Ausnah-
mezustand, einen brutalen Bruch in der designten Oberfliche

akzeptieren. Und selbstverstdndlich muss sich diese Realitit ih-
rerseits als eine katastrophale zeigen, denn hinter dem Design
vermuten wir fiirchterliche Vorgidnge — zynische Manipulation,
politische Propaganda, versteckte Intrigen, personliche Interes-
sen, Verbrechen. Nach dem Tod Gottes avancierte die Ver-
schworungstheorie zur einzig verbleibenden Form von Meta-
physik als Diskurs {iber das Verborgene und das Unsichtbare.
Wo frither Natur und Gott waren, haben wir heute Design und
Verschworungstheorie.

Auch wenn wir generell geneigt sind, den Medien zu miss-
trauen, ist es kein Zufall, dass wir unmittelbar bereit sind, ihnen
zu vertrauen, wenn sie iiber eine globale Finanzkrise berichten
oder Bilder vom 11. September in unsere Wohnzimmer liefern.
Selbst die noch so iiberzeugten Theoretiker der postmodernen
Simulation begannen, von der Riickkehr des Realen zu sprechen,
als sie die Bilder vom 11. September sahen. In der westlichen
Kunst gibt es eine alte Tradition, den Kiinstler als eine Katastro-
phe auf zwei Beinen darzustellen, und die Kiinstler — spatestens
seit Baudelaire — waren Meister darin, Bilder des hinter der
Oberfliche lauernden Bosen zu schaffen, die sofort das Ver-
trauen des Publikums gewannen. Heutzutage ist das romanti-

«Nach dem Tod Gottes avancierte

die Verschworungstheorie zur einzig
verbleibenden Form von Metaphysik
als Diskurs iiber das Verborgene

und das Unsichtbare. Wo frither Natur

und Gott waren, haben wir heute
Design und Verschworungstheorie.»

90




SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013 ERZAHLEN

sche Bild des poéte maudit ersetzt durch das Bild des explizit
zynischen - gierigen, manipulativen, geschéftstiichtigen —
Kiinstlers, der nach materiellem Profit strebt und die Kunst bloss
als eine Maschine zur Tduschung des Publikums verwendet. Wir
kennen diese Strategie der kalkulierten Selbstbezichtigung — des
selbstdenunziatorischen Selbstdesigns — aus den Beispielen von
Salvador Dali, Andy Warhol, Jeff Koons oder Damien Hirst. Wie
alt sie auch immer sein mag, diese Strategie hat selten ihr Ziel
verfehlt. Bei der Betrachtung des offentlichen Bilds dieser
Kiinstler denken wir meistens: «Oh, wie scheusslich!», und zu-
gleich: «Oh, wie echt!» Selbstdesign als Selbstbezichtigung funk-
tioniert auch dann noch, wenn das avantgardistische Null-De-
sign der Ehrlichkeit versagt. Tatséchlich legt die zeitgendssische
Kunst hier offen, wie unsere gesamte Celebritykultur funktio-
niert: durch kalkulierte Enthiillungen und Selbstenthiillungen.
Beriihmtheiten (Politiker eingeschlossen) werden dem zeitge-
nossischen Publikum als designte Oberfldchen présentiert, auf
die das Publikum mit Verdacht und Verschworungstheorien re-
agiert. Damit ein Politiker vertrauenswiirdig aussieht, muss also
ein Moment der Enthiillung geschaffen werden — eine Chance,
durch die Oberfliche durchzublicken —, so dass man sagen kann:
«Oh, dieser Politiker ist genauso schlecht, wie ich ihn mir immer
vorgestellt habe.» Mit dieser Enthiillung wird das Vertrauen in
das System durch ein Ritual des symbolischen Opfers und Selb-
stopfers wiederhergestellt; so wird das Celebritysystem durch
die Bestitigung des Verdachts, dem es immer schon ausgesetzt
ist, stabilisiert. Gemiss der Okonomie des symbolischen Tau-
sches, wie sie von Marcel Mauss und Georges Bataille entwickelt
wurde, erlangen diejenigen Individuen, die sich als besonders
scheusslich zeigen (also diejenigen, die das bedeutendste sym-
bolische Opfer bringen), die grosste Anerkennung und den
grossten Ruhm. Dieser Umstand allein zeigt, dass die Angelegen-
heit weniger mit echtem Einblick zu tun hat als vielmehr mit ei-
nem speziellen Fall von Selbstdesign: Der Entschluss, sich als
ethisch schlecht zu prisentieren, stellt heute eine besonders
gute Entscheidung im Sinne des Selbstdesigns dar (Genie =
Schwein).

Gemeinsame Zugehorigkeit

Es gibt aber noch eine subtilere und raffiniertere Form von
Selbstdesign als das Selbstopfer: den symbolischen Suizid.
Wenn der Kiinstler dieser subtileren Strategie des Selbstdesigns
folgt, verkiindet er den Tod des Autors, also seinen eigenen sym-
bolischen Tod. In diesem Fall erklért sich der Kiinstler nicht fiir
schlecht, sondern fiir tot. Das daraus resultierende Kunstwerk
wird dann als kollaborativ, partizipativ und demokratisch pri-
sentiert. Die Tendenz zur kollaborativen und partizipativen Pra-
xis ist zweifellos eines der Hauptcharakteristika der zeitgendssi-
schen Kunst. Weltweit behaupten zahlreiche Kiinstlergruppen
die kollektive, ja sogar anonyme Urheberschaft ihrer Arbeit.
Dariiber hinaus tendieren die kollaborativen Praktiken dieses
Typs meistens auch dazu, das Publikum zur Teilnahme zu ermu-

tigen und das soziale Milieu zu aktivieren, in dem sich diese
Praktiken entfalten. Doch auch dieses Selbstopfer, dieser Ver-
zicht auf individuelle Autorschaft fiithrt im Rahmen der symboli-
schen Okonomie von Anerkennung und Ruhm zur Belohnung.
Die partizipative Kunst ist eine Reaktion auf die modernen
Bedingungen in der Kunst, die grob gesagt so charakterisiert
werden konnen: Der Kiinstler produziert die Kunst und stellt sie
aus, und das Publikum betrachtet und beurteilt das, was ausge-
stellt ist. Dieses Arrangement scheint auf den ersten Blick dem
Kiinstler zu niitzen, der sich als ein aktives Individuum prisen-
tiert im Gegensatz zur passiven, anonymen Masse des Publi-
kums. Wahrend der Kiinstler die Macht hat, seinen Namen be-
kanntzumachen, bleiben
die Identititen der Zu-
schauer unbekannt, ob-
wohl ihre Rolle darin be-
steht, die Anerkennung
zu liefern, die den Erfolg
des Kiinstlers moglich
macht. So kann die mo-
derne Kunst leicht miss-

Beriihmtheiten werden
dem zeitgenossischen
Publikum als designte
Oberfldchen prisentiert.

verstanden werden als ein
Apparat zur Produktion von kiinstlerischer Berithmtheit auf
Kosten des Publikums. Allerdings wird oft {ibersehen, dass der
Kiinstler in der Moderne immer der Gnade des Publikums ausge-
liefert war — wenn ein Kunstwerk nicht den Gefallen des Publi-
kums findet, wird es de facto als wertlos angesehen. Das ist das
Hauptdefizit der modernen Kunst: Das moderne Kunstwerk hat
keinen eigenen, «<inneren» Wert, keinen Vorzug ausser demjeni-
gen, den ihm das Publikum verleiht. In antiken Tempeln galt
asthetisches Missfallen nicht als ausreichender Grund, um ein
Kunstwerk zuriickzuweisen. Die Statuen, die zu dieser Zeit von
Kiinstlern produziert wurden, galten als Verkorperungen der
Gotter: Sie wurden verehrt, man kniete betend vor ihnen, man
erbat Schutz von ihnen und fiirchtete sie. Auch schlecht ge-
machte Gotterbilder und schlecht gemalte Ikonen waren Teil der
sakralen Ordnung; sie zu entsorgen wire ein Sakrileg gewesen.
Im Rahmen einer spezifischen religiosen Tradition haben Kunst-
werke also ihren individuellen, «inneren» Wert, unabhingig
vom idsthetischen Urteil des Publikums. Dieser Wert verdankt
sich der Partizipation sowohl des Kiinstlers als auch des Publi-
kums an gemeinsamen religiosen Praktiken, einer gemeinsamen
Zugehorigkeit, die den Gegensatz zwischen Kiinstler und Publi-
kum relativiert.

Die Sdkularisierung der Kunst hingegen bringt ihre radikale
Entwertung mit sich. Aus diesem Grund behauptet Hegel am An-
fang seiner «Vorlesungen iiber die Asthetik», dass die Kunst eine
Sache der Vergangenheit sei. Kein moderner Kiinstler kann er-
warten, dass jemand vor seinem Kunstwerk kniet und betet, dass
er praktische Hilfe von ihm erbittet oder es benutzt, um Gefahr
abzuwenden. Heute ist man hochstens bereit, ein Kunstwerk in-
teressant zu finden und natiirlich zu fragen, was es koste. Der

91



ERZAHLEN SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013

Preis immunisiert das Kunstwerk bis zu einem gewissen Grad
gegen den Geschmack des Publikums — wiirden 6konomische
Erwagungen nicht den unmittelbaren Ausdruck des Publikums-
geschmacks begrenzen, wire ein grosser Teil der Kunst, die
heute im Museum steht, ldngst schon im Miill gelandet. Die ge-
meinsame Partizipation an derselben 0konomischen Praxis
iiberbriickt also die radikale Trennung zwischen Kiinstler und
Publikum bis zu einem gewissen Grad, weil sie zu einer Art Kom-
plizenschaft anspornt, bei der das Publikum zum Respekt vor ei-
nem Kunstwerk durch dessen hohen Preis gezwungen wird, auch
wenn es das Kunstwerk nicht wirklich mag. Zwischen dem religi-
o0sen Wert und dem 6konomischen Wert eines Kunstwerks bleibt
jedoch eine entscheidende Differenz bestehen. Obwohl der Preis
eines Kunstwerks der quantifizierbare Ausdruck eines dstheti-
schen Werts ist, der ihm beigemessen wurde, iibersetzt sich der
Respekt, der einem Kunstwerk aufgrund seines Preises gezollt
wird, nicht automatisch in irgendeine Form verbindlicher Wert-
schidtzung. Nach einer solchen verbindlichen Wertschdtzung
kann nur mit nichtkommerziellen, wenn nicht sogar direkt anti-
kommerziellen Praktiken gestrebt werden.

Besser tot als bose

Aus diesem Grund haben viele moderne Kiinstler versucht,
wieder gemeinsamen Boden mit ihrem Publikum zu gewinnen,
indem sie die Betrachter aus ihren passiven Rollen lockten und
die komfortable dsthetische Distanz tiberbriickten, die es unbe-
teiligten Betrachtern erlaubt, ein Kunstwerk unparteiisch aus
einer sicheren, externen Perspektive zu beurteilen. Die Mehrheit
dieser Versuche beinhaltete politisches oder ideologisches
Engagement der einen oder anderen Art. Gemeinsamkeit religio-
ser Art wird so durch eine politische Bewegung ersetzt, an der
die Kiinstler und ihr Publikum gemeinsam partizipieren. Wenn
der Betrachter von Anfang an in die kiinstlerische Praxis invol-
viert ist, wird jede gedusserte Kritik zur Selbstkritik. Geteilte po-
litische Uberzeugungen machen das dsthetische Urteil teilweise
oder vollkommen irrelevant, genau wie bei der sakralen Kunst
der Vergangenheit. Einfacher gesagt: es ist nun besser, ein toter
Autor zu sein als ein boser. Auch wenn die Entscheidung des
Kiinstlers, auf exklusive Autorschaft zu verzichten, auf den ers-
ten Blick der Ermdchtigung des Betrachters zu dienen scheint,
nutzt dieses Opfer letztlich doch dem Kiinstler, indem es sein
Werk vom kalten Blick des unbeteiligt urteilenden Betrachters
befreit. ¢

Aus dem Amerikanischen iibersetzt von Barbara Kuon

92

WELTREISE

Ferrari, Jeep,
Klavier

mmer wenn ich mich iiber langere Zeit in der Schweiz

aufhalte, unterrichte ich Musik an einer aargauischen

Oberstufe. So auch gerade jetzt. Am besten gelingt mir
das, wenn ich den Schiilern die Theorie anhand von Stiicken
beibringe, die ihnen vertraut sind. Das heisst: Nas statt Beet-
hoven («You Can»), wenn es um «Fiir Elise» geht. Wenn es um
die Verquickung von Musik und Story geht, erdrtere ich das
anhand des Musicals «We Will Rock You» — und was ein Or-
chester ist und macht, das bringe ich den Schiilern anhand
des «Scores» bekannter Blockbuster bei. Besonders eindriick-
lich lasst sich das immer anhand der Entwicklung des James-
Bond-Themas von John Barry bis zu Adeles «Skyfall» zeigen.
Mein personliches Ziel als Aushilfslehrerin ist es, aus einem
Haufen blinder Musikkonsumenten ein paar neugierige Hin-
tergrundforscher zu machen. Sie sollen verstehen, dass un-
ser Alltag erfiillt ist von Musik. Und ich behaupte: Fiir jeden
noch so schwierig erscheinenden musikalischen Umstand
gibt es eine lebensweltliche Referenz.

Nun, nicht zur Vermittlung jedes Themas ldsst sich
aber ein siiffiger Ansatz finden. Recht trocken muss meine
Herangehensweise allerdings in der Instrumentalkunde
beim Klavier ausgefallen sein, denn in der folgenden Repe-
titionsstunde konnten sich nur wenige an irgendein Be-
standteil des Instrumentes erinnern. Die kargen Antworten
- «Tasten, Saiten, Himmerchen... und... Tasten... Hatten
wir die schon?» - versandeten schon bald in ratlosem
Schweigen. Ich wartete. Pl6tzlich hob ein Schiiler in der
hintersten Reihe seine Hand und - sein Blick hatte enthusi-
astischer kaum sein kdnnen - sagte: «Diese Dinger da un-
ten, wo einer mit den Fiissen drauftritt...» Die Antwort lag
ihm auf der Zunge. Das spiirte ich und fragte: «Und wie
heissen diese Dinger?» Er liberlegte lange, grub in seinen
Gedanken zum Alltag. Genauso wie es ihm die Lehrerin
beigebracht hatte. Dann die Antwort, der findige Gliickspilz
platzte fast vor Enthusiasmus: «Gaspedale!»

Nun, Gas geben kann man mit den Pedalen nicht. Man
nennt sie deshalb einfach «Pedale». Aber Sie sehen schon:
Meine Jungs und Médels wissen, wie man Gelerntes in den
Alltag einbauen kann. Und wie man Alltag in Gelerntes ein-
baut. Mehr braucht es nicht.

Rahel Senn ist Pianistin und wurde 2011 als erste Schweizerin zum
internationalen «Young Steinway Artist» ernannt. Die Tochter eines
Schweizers und einer Singapurerin befindet sich auf Welttournee
und berichtet an dieser Stelle monatlich von ihren Erfahrungen.



	Selbstdesign und ästhetische Verantwortung

