
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 93 (2013)

Heft: 1006

Artikel: Selbstdesign und ästhetische Verantwortung

Autor: Groys, Boris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-737049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-737049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013

Selbstdesign und ästhetische
Verantwortung
Oder von der Produktion der Aufrichtigkeit

von Boris Groys

Heute
meinen die meisten, dass die Zeiten, in denen die

Kunst - ob mit oder ohne Erfolg - ihre Autonomie zu
etablieren versuchte, vorbei sind. Und doch wird diese Diagnose

mit gemischten Gefühlen gestellt. Wenn die Bereitschaft der

zeitgenössischen Kunst, die Grenzen des Kunstsystems zu

überschreiten, von einem Willen zur Weltverbesserung, zur
Veränderung der herrschenden sozialen und politischen Bedingungen

diktiert ist, dann ist man durchaus geneigt, einen solchen Schritt

zu feiern. Andererseits bedauert man, dass Versuche der

Überschreitung des Kunstsystems niemals über die Sphäre des

Ästhetischen hinausführen: Anstatt die Welt zu verbessern, lässt die

Kunst sie bloss besser aussehen. Das führt zu einer gewaltigen

Frustration innerhalb des Kunstsystems, in dem die vorherr-
— sehende Stimmung be¬

ständig schwankt
zwischen der Hoffnung, in

Der Künstler hört auf, der weit jenseits der

ein Bildproduzent zu sein, Kunst intervenieren zu

und wird selbst zum können, und der Enttäu-

Kunstwerk. schung (oder sogar der

Verzweiflung) über die

Unmöglichkeit, ein sol-

ches Ziel zu erreichen.
Während dieses Scheitern oft als Beweis für die Unfähigkeit der

Kunst interpretiert wird, überhaupt in die Sphäre des Politischen

vorzudringen, würde ich vielmehr behaupten, dass die Politisierung

der Kunst meistens gelingt, wenn sie nur ernsthaft gewollt
und praktiziert wird. Kunst kann sehr wohl in die politische
Sphäre eindringen, und tatsächlich ist die Kunst im zwanzigsten
Jahrhundert viele Male eingedrungen. Das Problem ist nicht die

Unfähigkeit der Kunst, wirklich politisch zu werden. Das

Problem besteht vielmehr darin, dass die politische Sphäre heute

bereits ästhetisiert ist. Wenn die Kunst heute politisch wird,
macht sie zwangsläufig die unangenehme Entdeckung, dass die

Politik selbst bereits zu Kunst geworden ist - dass die Politik sich

selbst schon im ästhetischen Feld situiert hat.

Heutzutage generiert jeder Politiker, jeder Spitzensportler
und jeder Filmstar eine grosse Anzahl von Bildern, da die Medien

automatisch über deren Aktivitäten berichten. In der Vergan-

Boris Groys
ist Philosoph, Kunstkritiker und Medientheoretiker. Er gilt als einer
der wichtigsten Theoretiker der Geistes- und Kunstgeschichte
der Gegenwart. Seit 2005 lehrt er als Global Distinguished Professor
an der Faculty of Arts and Science der New York University.

genheit war die Arbeitsteilung zwischen Politik und Kunst ziemlich

eindeutig: Der Politiker war für die Politik verantwortlich,
und der Künstler repräsentierte diese Politik, indem er sie in
Erzählungen oder Bildern darstellte. Seitdem hat sich die Situation
drastisch gewandelt. Der heutige Politiker braucht keinen
Künstler mehr, um berühmt zu werden oder sich ins Bewusst-

sein der Bevölkerung einzuschreiben. Jede bedeutende politische

Figur, jedes bedeutende politische Ereignis wird von den

Medien sofort aufgenommen, gezeigt, beschrieben, dargestellt,
erzählt und interpretiert. Die Maschine der Medienberichterstattung

benötigt keine individuelle künstlerische Intervention
oder Entscheidung, um in Gang gesetzt zu werden. In der Tat
bilden die heutigen Massenmedien die weitaus grösste und

mächtigste Maschine zur Produktion von Bildern - sehr viel
umfangreicher und effektvoller als das zeitgenössische Kunstsystem.

Wir werden ständig mit Bildern von Krieg, Terror und
Katastrophen aller Art gefüttert, und dies auf einem Niveau der
Produktion und Distribution, mit dem die handwerklichen
Fähigkeiten des Künstlers nicht mithalten können.

Wenn es ein Künstler nun schafft, ausserhalb des Kunstsystems

zu operieren, beginnt er, auf die gleiche Weise wie Politiker,

Spitzensportler, Terroristen, Filmstars und andere kleine
oder grosse Berühmtheiten zu funktionieren: mittels der
Medien. Mit anderen Worten: der Künstler wird zum Kunstwerk.
Wenn der Übergang vom Kunstsystem zum politischen Feld

möglich ist, so funktioniert dieser Übergang primär als ein
Wechsel in der Positionierung des Künstlers hinsichtlich der

Produktion des Bilds: Der Künstler hört auf, ein Bildproduzent
zu sein, und wird selbst zum Kunstwerk. Dieser Wandel wurde
bereits im späten neunzehnten Jahrhundert von Friedrich Nietzsche

bemerkt, der die berühmte Forderung formulierte, es sei

besser, ein Kunstwerk zu sein als ein Künstler1. Zum Kunstwerk

zu werden weckt selbstverständlich nicht nur Freude, sondern

88



SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013 ERZÄHLEN

auch die Angst, auf äusserst radikale Weise dem Blick des anderen

ausgesetzt zu sein - dem Blick der Medien, die als

Überkünstler agieren.
Ich würde diese Angst als eine Angst vor dem Selbstdesign

bezeichnen, weil sie den Künstler - wie überhaupt beinahe
jeden, der unter Medienbeobachtung steht - zwingt, sich mit dem

Bild seiner selbst zu beschäftigen: dieses Bild zu korrigieren, es

zu verändern, es anzupassen, ihm zu widersprechen. Heute hört
man oft, dass die Kunst unserer Zeit zunehmend wie Design

funktioniere, und das ist bis zu einem gewissen Grad wahr. Aber
das ultimative Problem von Design ist nicht, wie ich die Welt da

draussen désigné, sondern wie ich mich selbst désigné - oder

vielmehr, wie ich mit der Art und Weise umgehe, in der mich die

Welt designt. Eben das ist heute zu einem allgemeinen, alles

durchdringenden Problem geworden, mit dem jeder - nicht nur
Politiker, Filmstars oder Berühmtheiten - konfrontiert ist. Heute

ist jeder einer ästhetischen Bewertung ausgesetzt - von jedem

wird verlangt, die ästhetische Verantwortung für die eigene

Erscheinung in der Welt, für das Selbstdesign zu übernehmen.

Während es früher ein Privileg und eine Last für die erwählten

wenigen war, ist Selbstdesign in unserer Zeit zu einer
massenkulturellen Praxis par excellence geworden. Der virtuelle Raum

des Internets ist vor allem eine Arena, in der meine Website auf
Facebook permanent designt und neu designt wird, um auf You-

Tube gezeigt zu werden - und umgekehrt. Aber genau wie in der

realen - oder, sagen wir, in der analogen - Welt wird von einem

erwartet, für das Bild, das man dem Blick der anderen präsentiert,

Verantwortung zu übernehmen. Man könnte sogar sagen,
dass Selbstdesign eine Praxis ist, die auf radikalste Art und
Weise Künstler und Publikum miteinander verbindet: Auch

wenn nicht jeder Kunstwerke produziert, so ist doch jeder ein
Kunstwerk. Zugleich wird von jedem erwartet, dass er sein eigener

Autor ist.

Erzeugung von Verdacht
Nun wird jede Art von Design - inklusive Selbstdesign - vom

Betrachter nicht primär als ein Weg gesehen, Dinge zu enthüllen,

sondern als ein Weg, sie zu verbergen. Entsprechend wird
die Ästhetisierung der Politik als eine Ersetzung von Substanz

durch Schein gesehen. Während jedoch die Themen ständig
wechseln, bleibt das Bild beständig. Wie man leicht zum Gefangenen

seines eigenen Bilds werden kann, genauso kann die

eigene politische Überzeugung als blosses Selbstdesign verspottet
werden. Ästhetisierung wird oft mit Verführung und Verherrlichung

gleichgesetzt. Ganz offensichtlich hatte Walter Benjamin
diese Bedeutung des Begriffs «Ästhetisierung» im Sinn, als er in
seinem berühmten Essay «Das Kunstwerk im Zeitalter seiner

technischen Reproduzierbarkeit» die Politisierung der Ästhetik
der Ästhetisierung der Politik entgegensetzte2. Umgekehrt lässt

sich aber auch argumentieren, dass jeder Akt der Ästhetisierung
immer schon eine Kritik des Gegenstands der Ästhetisierung
darstellt, allein schon deswegen, weil dieser Akt die Aufmerk¬

samkeit darauf lenkt, dass dieser Gegenstand offensichtlich
eines Supplements bedarf. Ein solches Supplement funktioniert
immer wie das Derrida'sche Pharmakon: Während Design einen

Gegenstand besser aussehen lässt, erzeugt es zugleich den
Verdacht, dass dieser Gegenstand besonders hässlich und abstos-

send aussehen würde, wenn seine designte Oberfläche entfernt
würde.

In der Tat ist Design - inklusive Selbstdesign - vor allem ein

Mechanismus zur Erzeugung von Verdacht. Die gegenwärtige
Welt des totalen Designs wird oft als eine Welt der totalen
Verführung beschrieben, aus der die Unerfreulichkeit der Realität
verschwunden ist. Dem möchte ich widersprechen mit der

Behauptung, dass die Welt des totalen Designs vielmehr eine Welt
des totalen Verdachts ist, eine Welt der latenten, hinter den de-

signten Oberflächen lauernden Gefahr. Das primäre Ziel des

Selbstdesigns besteht darin, den Verdacht eines potentiellen
Betrachters zu neutralisieren, einen Effekt der Aufrichtigkeit zu

produzieren, der in der Seele des Betrachters Vertrauen erweckt.

In der heutigen Welt sind alle mit der Produktion von Aufrichtigkeit

und Vertrauen beschäftigt - und doch war dies, und ist
dies immer noch, die Hauptbeschäftigung der Kunst in der

gesamten Zeit der Moderne: Der moderne Künstler hat sich immer
schon als die einzige aufrichtige Person in einer Welt der
Heuchelei und der Korruption positioniert. Untersuchen wir kurz,
wie die Produktion von Aufrichtigkeit und Vertrauen in der
Moderne funktioniert hat, um die Art und Weise charakterisieren

zu können, wie sie heute

funktioniert.
Man kann sagen, dass

Es ist nun besser, die modernistische Proein

toter duktion der Aufmerksam-

.Autor ZU sein keit als eine Reduktion
von Design funktioniert
hat, bei der das Ziel darin
bestand, einen weissen,
leeren Raum im Zentrum

der designten Welt zu schaffen, Design zu eliminieren, Null-
Design zu praktizieren. Auf diesem Weg wollte die künstlerische

Avantgarde designfreie Zonen schaffen, die als Zonen der
Ehrlichkeit, der Moral, der Aufrichtigkeit und des Vertrauens

wahrgenommen werden sollten. Beim Betrachten der vielfältigen
medialen Oberflächen hoffen wir, dass der dunkle, obskure
Raum unter diesen medialen Oberflächen sich irgendwie selbst

verrät oder zeigt. Mit anderen Worten, wir warten auf einen
Moment der Aufrichtigkeit, auf einen Moment, in dem die
designte Oberfläche aufreisst und einen Blick ins Innere gewährt.
Null-Design versucht, für den Betrachter auf künstliche Weise

1 Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik.
In: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe. Bd. I. München u.a.: DTV / de
Gruyter, 1988. S. 30.
2 Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen
Reproduzierbarkeit. In: Walter Benjamin: Gesammelte Schriften. Bd. I/i.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991. S. 431 ff.

als ein böser.

89



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013

einen solchen Riss zu erzeugen und ihm damit zu ermöglichen,
die Dinge so zu sehen, wie sie wirklich sind.

Doch der rousseauistische Glaube an die Entsprechung von
Aufrichtigkeit und Null-Design ist in unserer Zeit geschwunden.
Wir sind nicht länger bereit zu glauben, dass minimalistisches

Design etwas über die Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit des design-
ten Gegenstands aussagt. So ist das avantgardistische Design der

Ehrlichkeit zu einem Stil unter vielen möglichen Stilen geworden.

Unter diesen Bedingungen wird nun der Effekt der Aufrichtigkeit

nicht länger durch die Widerlegung des ursprünglichen,

gegen die designte Oberfläche gerichteten Verdachts, sondern

umgekehrt durch seine Bestätigung erzeugt. Das bedeutet, dass

wir nur dann bereit sind zu glauben, einen Riss in der designten
Oberfläche entdeckt zu haben - und die Dinge endlich zu sehen,

wie sie wirklich sind -, wenn die Realität hinter der Fassade sich

als viel schlimmer zeigt, als wir sie uns jemals hätten vorstellen
können. Konfrontiert mit einer Welt des totalen Designs, können

wir als hinlänglichen Grund für die Annahme, wir hätten
einen Blick auf die unter der designten Oberfläche liegende Realität

gewährt bekommen, nur eine Katastrophe, einen
Ausnahmezustand, einen brutalen Bruch in der designten Oberfläche

akzeptieren. Und selbstverständlich muss sich diese Realität
ihrerseits als eine katastrophale zeigen, denn hinter dem Design

vermuten wir fürchterliche Vorgänge - zynische Manipulation,
politische Propaganda, versteckte Intrigen, persönliche Interessen,

Verbrechen. Nach dem Tod Gottes avancierte die

Verschwörungstheorie zur einzig verbleibenden Form von
Metaphysik als Diskurs über das Verborgene und das Unsichtbare.
Wo früher Natur und Gott waren, haben wir heute Design und

Verschwörungstheorie.
Auch wenn wir generell geneigt sind, den Medien zu

misstrauen, ist es kein Zufall, dass wir unmittelbar bereit sind, ihnen

zu vertrauen, wenn sie über eine globale Finanzkrise berichten
oder Bilder vom 11. September in unsere Wohnzimmer liefern.
Selbst die noch so überzeugten Theoretiker der postmodernen
Simulation begannen, von der Rückkehr des Realen zu sprechen,
als sie die Bilder vom 11. September sahen. In der westlichen
Kunst gibt es eine alte Tradition, den Künstler als eine Katastrophe

auf zwei Beinen darzustellen, und die Künstler - spätestens
seit Baudelaire - waren Meister darin, Bilder des hinter der

Oberfläche lauernden Bösen zu schaffen, die sofort das

Vertrauen des Publikums gewannen. Heutzutage ist das romanti-

«Nach dem Tod Gottes avancierte
die Verschwörungstheorie zur einzig
verbleibenden Form von Metaphysik
als Diskurs über das Verborgene
und das Unsichtbare. Wo früher Natur
und Gott waren, haben wir heute

Design und Verschwörungstheorie.»
Boris Groys

« ' v:' - ;

90



SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013 ERZÄHLEN

sehe Bild des poète maudit ersetzt durch das Bild des explizit
zynischen - gierigen, manipulativen, geschäftstüchtigen -
Künstlers, der nach materiellem Profit strebt und die Kunst bloss
als eine Maschine zur Täuschung des Publikums verwendet. Wir
kennen diese Strategie der kalkulierten Selbstbezichtigung - des

selbstdenunziatorischen Selbstdesigns - aus den Beispielen von
Salvador Dali, Andy Warhol, Jeff Koons oder Damien Hirst. Wie
alt sie auch immer sein mag, diese Strategie hat selten ihr Ziel

verfehlt. Bei der Betrachtung des öffentlichen Bilds dieser
Künstler denken wir meistens: «Oh, wie scheusslich!», und
zugleich: «Oh, wie echt!» Selbstdesign als Selbstbezichtigung
funktioniert auch dann noch, wenn das avantgardistische Null-Design

der Ehrlichkeit versagt. Tatsächlich legt die zeitgenössische
Kunst hier offen, wie unsere gesamte Celebritykultur funktioniert:

durch kalkulierte Enthüllungen und Selbstenthüllungen.
Berühmtheiten (Politiker eingeschlossen) werden dem
zeitgenössischen Publikum als designte Oberflächen präsentiert, auf
die das Publikum mit Verdacht und Verschwörungstheorien
reagiert. Damit ein Politiker vertrauenswürdig aussieht, muss also

ein Moment der Enthüllung geschaffen werden - eine Chance,

durch die Oberfläche durchzublicken -, so dass man sagen kann:

«Oh, dieser Politiker ist genauso schlecht, wie ich ihn mir immer

vorgestellt habe.» Mit dieser Enthüllung wird das Vertrauen in
das System durch ein Ritual des symbolischen Opfers und

Selbstopfers wiederhergestellt; so wird das Celebritysystem durch
die Bestätigung des Verdachts, dem es immer schon ausgesetzt
ist, stabilisiert. Gemäss der Ökonomie des symbolischen
Tausches, wie sie von Marcel Mauss und Georges Bataille entwickelt
wurde, erlangen diejenigen Individuen, die sich als besonders

scheusslich zeigen (also diejenigen, die das bedeutendste
symbolische Opfer bringen), die grösste Anerkennung und den

grössten Ruhm. Dieser Umstand allein zeigt, dass die Angelegenheit

weniger mit echtem Einblick zu tun hat als vielmehr mit
einem speziellen Fall von Selbstdesign: Der Entschluss, sich als

ethisch schlecht zu präsentieren, stellt heute eine besonders

gute Entscheidung im Sinne des Selbstdesigns dar (Genie

Schwein).

Gemeinsame Zugehörigkeit
Es gibt aber noch eine subtilere und raffiniertere Form von

Selbstdesign als das Selbstopfer: den symbolischen Suizid.
Wenn der Künstler dieser subtileren Strategie des Selbstdesigns

folgt, verkündet er den Tod des Autors, also seinen eigenen
symbolischen Tod. In diesem Fall erklärt sich der Künstler nicht für
schlecht, sondern für tot. Das daraus resultierende Kunstwerk
wird dann als kollaborativ, partizipativ und demokratisch
präsentiert. Die Tendenz zur kollaborativen und partizipativen Praxis

ist zweifellos eines der Hauptcharakteristika der zeitgenössischen

Kunst. Weltweit behaupten zahlreiche Künstlergruppen
die kollektive, ja sogar anonyme Urheberschaft ihrer Arbeit.
Darüber hinaus tendieren die kollaborativen Praktiken dieses

Typs meistens auch dazu, das Publikum zur Teilnahme zu ermu-

Berühmtheiten werden
dem zeitgenössischen
Publikum als designte
Oberflächen präsentiert.

tigen und das soziale Milieu zu aktivieren, in dem sich diese

Praktiken entfalten. Doch auch dieses Selbstopfer, dieser
Verzicht auf individuelle Autorschaft führt im Rahmen der symbolischen

Ökonomie von Anerkennung und Ruhm zur Belohnung.
Die partizipative Kunst ist eine Reaktion auf die modernen

Bedingungen in der Kunst, die grob gesagt so charakterisiert
werden können: Der Künstler produziert die Kunst und stellt sie

aus, und das Publikum betrachtet und beurteilt das, was ausgestellt

ist. Dieses Arrangement scheint auf den ersten Blick dem

Künstler zu nützen, der sich als ein aktives Individuum präsentiert

im Gegensatz zur passiven, anonymen Masse des Publikums.

Während der Künstler die Macht hat, seinen Namen be-

kanntzumachen, bleiben
die Identitäten der
Zuschauer unbekannt,
obwohl ihre Rolle darin
besteht, die Anerkennung
zu liefern, die den Erfolg
des Künstlers möglich
macht. So kann die
moderne Kunst leicht miss-

verstanden werden als ein

Apparat zur Produktion von künstlerischer Berühmtheit auf
Kosten des Publikums. Allerdings wird oft übersehen, dass der

Künstler in der Moderne immer der Gnade des Publikums ausgeliefert

war - wenn ein Kunstwerk nicht den Gefallen des Publikums

findet, wird es de facto als wertlos angesehen. Das ist das

Hauptdefizit der modernen Kunst: Das moderne Kunstwerk hat
keinen eigenen, «inneren» Wert, keinen Vorzug ausser demjenigen,

den ihm das Publikum verleiht. In antiken Tempeln galt
ästhetisches Missfallen nicht als ausreichender Grund, um ein

Kunstwerk zurückzuweisen. Die Statuen, die zu dieser Zeit von
Künstlern produziert wurden, galten als Verkörperungen der

Götter: Sie wurden verehrt, man kniete betend vor ihnen, man
erbat Schutz von ihnen und fürchtete sie. Auch schlecht
gemachte Götterbilder und schlecht gemalte Ikonen waren Teil der

sakralen Ordnung; sie zu entsorgen wäre ein Sakrileg gewesen.
Im Rahmen einer spezifischen religiösen Tradition haben Kunstwerke

also ihren individuellen, «inneren» Wert, unabhängig
vom ästhetischen Urteil des Publikums. Dieser Wert verdankt
sich der Partizipation sowohl des Künstlers als auch des Publikums

an gemeinsamen religiösen Praktiken, einer gemeinsamen
Zugehörigkeit, die den Gegensatz zwischen Künstler und Publikum

relativiert.
Die Säkularisierung der Kunst hingegen bringt ihre radikale

Entwertung mit sich. Aus diesem Grund behauptet Hegel am
Anfang seiner «Vorlesungen über die Ästhetik», dass die Kunst eine
Sache der Vergangenheit sei. Kein moderner Künstler kann
erwarten, dass jemand vor seinem Kunstwerk kniet und betet, dass

er praktische Hilfe von ihm erbittet oder es benutzt, um Gefahr
abzuwenden. Heute ist man höchstens bereit, ein Kunstwerk
interessant zu finden und natürlich zu fragen, was es koste. Der

91



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013 WELTREISE

lé̂ Rahel Senn

Ferrari, Jeep,
Klavier

Preis immunisiert das Kunstwerk bis zu einem gewissen Grad

gegen den Geschmack des Publikums - würden ökonomische

Erwägungen nicht den unmittelbaren Ausdruck des

Publikumsgeschmacks begrenzen, wäre ein grosser Teil der Kunst, die

heute im Museum steht, längst schon im Müll gelandet. Die

gemeinsame Partizipation an derselben ökonomischen Praxis

überbrückt also die radikale Trennung zwischen Künstler und

Publikum bis zu einem gewissen Grad, weil sie zu einer Art
Komplizenschaft anspornt, bei der das Publikum zum Respekt vor
einem Kunstwerk durch dessen hohen Preis gezwungen wird, auch

wenn es das Kunstwerk nicht wirklich mag. Zwischen dem religiösen

Wert und dem ökonomischen Wert eines Kunstwerks bleibt

jedoch eine entscheidende Differenz bestehen. Obwohl der Preis

eines Kunstwerks der quantifizierbare Ausdruck eines ästhetischen

Werts ist, der ihm beigemessen wurde, übersetzt sich der

Respekt, der einem Kunstwerk aufgrund seines Preises gezollt
wird, nicht automatisch in irgendeine Form verbindlicher
Wertschätzung. Nach einer solchen verbindlichen Wertschätzung
kann nur mit nichtkommerziellen, wenn nicht sogar direkt
antikommerziellen Praktiken gestrebt werden.

Besser tot als böse

Aus diesem Grund haben viele moderne Künstler versucht,
wieder gemeinsamen Boden mit ihrem Publikum zu gewinnen,
indem sie die Betrachter aus ihren passiven Rollen lockten und
die komfortable ästhetische Distanz überbrückten, die es

unbeteiligten Betrachtern erlaubt, ein Kunstwerk unparteiisch aus

einer sicheren, externen Perspektive zu beurteilen. Die Mehrheit
dieser Versuche beinhaltete politisches oder ideologisches

Engagement der einen oder anderen Art. Gemeinsamkeit religiöser

Art wird so durch eine politische Bewegung ersetzt, an der

die Künstler und ihr Publikum gemeinsam partizipieren. Wenn

der Betrachter von Anfang an in die künstlerische Praxis involviert

ist, wird jede geäusserte Kritik zur Selbstkritik. Geteilte
politische Überzeugungen machen das ästhetische Urteil teilweise
oder vollkommen irrelevant, genau wie bei der sakralen Kunst
der Vergangenheit. Einfacher gesagt: es ist nun besser, ein toter
Autor zu sein als ein böser. Auch wenn die Entscheidung des

Künstlers, auf exklusive Autorschaft zu verzichten, auf den ersten

Blick der Ermächtigung des Betrachters zu dienen scheint,

nutzt dieses Opfer letztlich doch dem Künstler, indem es sein

Werk vom kalten Blick des unbeteiligt urteilenden Betrachters
befreit. <

Aus dem Amerikanischen übersetzt von Barbara Kuon

Immer
wenn ich mich über längere Zeit in der Schweiz

aufhalte, unterrichte ich Musik an einer aargauischen
Oberstufe. So auch gerade jetzt. Am besten gelingt mir

das, wenn ich den Schülern die Theorie anhand von Stücken

beibringe, die ihnen vertraut sind. Das heisst: Nas statt
Beethoven («You Can»), wenn es um «Für Elise» geht. Wenn es um
die Verquickung von Musik und Story geht, erörtere ich das

anhand des Musicals «We Will Rock You» - und was ein
Orchester ist und macht, das bringe ich den Schülern anhand
des «Scores» bekannter Blockbuster bei. Besonders eindrücklich

lässt sich das immer anhand der Entwicklung des James-

Bond-Themas von John Barry bis zu Adeles «Skyfall» zeigen.
Mein persönliches Ziel als Aushilfslehrerin ist es, aus einem
Haufen blinder Musikkonsumenten ein paar neugierige
Hintergrundforscher zu machen. Sie sollen verstehen, dass unser

Alltag erfüllt ist von Musik. Und ich behaupte: Für jeden
noch so schwierig erscheinenden musikalischen Umstand

gibt es eine lebensweltliche Referenz.

Nun, nicht zur Vermittlung jedes Themas lässt sich
aber ein süffiger Ansatz finden. Recht trocken muss meine

Herangehensweise allerdings in der Instrumentalkunde
beim Klavier ausgefallen sein, denn in der folgenden Repe-
titionsstunde konnten sich nur wenige an irgendein
Bestandteil des Instrumentes erinnern. Die kargen Antworten
- «Tasten, Saiten, Hämmerchen... und... Tasten... Hatten
wir die schon?» - versandeten schon bald in ratlosem
Schweigen. Ich wartete. Plötzlich hob ein Schüler in der
hintersten Reihe seine Hand und - sein Blick hätte
enthusiastischer kaum sein können - sagte: «Diese Dinger da

unten, wo einer mit den Füssen drauftritt...» Die Antwort lag
ihm auf der Zunge. Das spürte ich und fragte: «Und wie
heissen diese Dinger?» Er überlegte lange, grub in seinen
Gedanken zum Alltag. Genauso wie es ihm die Lehrerin
beigebracht hatte. Dann die Antwort, der findige Glückspilz
platzte fast vor Enthusiasmus: «Gaspedale!»

Nun, Gas geben kann man mit den Pedalen nicht. Man
nennt sie deshalb einfach «Pedale». Aber Sie sehen schon:
Meine Jungs und Mädels wissen, wie man Gelerntes in den

Alltag einbauen kann. Und wie man Alltag in Gelerntes
einbaut. Mehr braucht es nicht.

Rahel Senn ist Pianistin und wurde 2011 als erste Schweizerin zum
internationalen «Young Steinway Artist» ernannt. Die Tochter eines
Schweizers und einer Singapurerin befindet sich auf Welttournee
und berichtet an dieser Stelle monatlich von ihren Erfahrungen.

92


	Selbstdesign und ästhetische Verantwortung

