
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 93 (2013)

Heft: 1006

Artikel: Demokratie und Biopolitik

Autor: Esposito, Roberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-737045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-737045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERTIEFEN / DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013

6 Demokratie und Biopolitik
Über den unumgänglichen Wandel einer alten Form

von Roberto Esposito

Das Unbehagen an der zeitgenössischen

Demokratie ist augenscheinlich. Es

gibt zwei verschiedene Deutungen dafür,
die sich auf zwei Arten der Argumentation
zurückführen lassen. Die erste befragt die

Demokratie im Hinblick auf ihre «nicht

eingehaltenen Versprechen» - auf die immer
sichtbarer werdende Kluft, die sich
zwischen den Ankündigungen und den
Ergebnissen öffnet. Die zweite Sichtweise, die

sich bis zu Piaton zurückverfolgen lässt und

die in Hegel und Tocqueville kulminiert,
sucht das schleichende Übel der Demokratie

nicht in der falschen oder mangelhaften

Anwendung eines an sich positiven
Modells, sondern im Modell selbst, in einer Art
Ursünde, die von Anfang an die Idee der

Demokratie gefährdet und sie dazu verdammt,
sich selbst zu widersprechen.

Ich möchte jedoch auf eine dritte Lektüre

Bezug nehmen, die das Unbehagen
nicht an einer Reihe von Unzulänglichkeiten

oder einem ursprünglichen Makel
festmacht, sondern vielmehr an einem
bestimmten historischen Übergang. Wenn wir
uns an die formellen Gegebenheiten halten

-Vielfalt der Parteien, Verfahren der

Repräsentation, Abfolge der Wahlen -, so ist klar,
dass wir in demokratischen System leben,

wenigstens in den westlichen Ländern dieser

Welt. Doch wenn wir den Blick mehr in
die Tiefe richten, beginnt der Bezug auf die

Demokratie problematisch zu werden.

Aus diesem Gesichtspunkt könnte man

sagen, dass die moderne Demokratie ihr
Leben zwischen der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts und den 1920er oder

1930er Jahren hatte. Danach glitt dieses

Experiment in eine andere politische Ge¬

stalt ab - so dass man, um diese

aufrechtzuerhalten, auf die nicht näher definierte
Idee des Totalitarismus zurückgreifen
musste, und zwar in einer Art circulus viti-
osus, wonach die Demokratie die Kehrseite
des Totalitarismus und der Totalitarismus
die Kehrseite der Demokratie darstellt. Dabei

musste man dann zugleich feststellen,
dass der Übergang von der einen zur anderen

Form zumindest in den 1930er Jahren

in einigen Fällen nahtlos erfolgte.
In dieser Sichtweise sind nun die

Systeme, die als Sieger aus dem Zweiten Weltkrieg

hervorgingen, nicht mehr die klassischen

Demokratien der Vorkriegszeit,
sondern etwas, das sich im Rahmen der

demokratischen Rituale als wesentlich
verschieden von ihnen darstellt. Um diesen

Unterschied in den Blick zu nehmen,

drängt sich der Bezug auf eine Entwicklung
auf, die in diesen Jahrzehnten den
zeitgenössischen Horizont verwandelt und sich

dabei auf die soziokulturellen Dynamiken

massgeblich ausgewirkt hat.

Dabei beziehe ich mich auf die immer

engere Verbindung, die seit einiger Zeit
zwischen Politik und menschlichem Leben

in seiner unmittelbar biologischen Dimension

besteht, gemäss Mechanismen, die

spätestens seit Foucaults Untersuchungen
als «Biopolitik» bezeichnet werden:
«Jahrtausende hindurch ist der Mensch das

geblieben, was er für Aristoteles war: ein

lebendes Tier, das auch einer politischen
Existenz fähig ist. Der moderne Mensch ist
ein Tier, in dessen Politik sein Leben als

Lebewesen auf dem Spiel steht.»1

*Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I
(1976). Suhrkamp: Frankfurt 1993, S. 171.

Roberto Esposito
gehört zu den führenden italienischen
Philosophen der Gegenwart. Seine neueren
Veröffentlichungen drehen sich um den
Zusammenhang von Politik und Leben.
Von ihm auf Deutsch erschienen sind u.a.
«Person und menschliches Leben» (2010)
und «Immunitas. Schutz und Negation
des Lebens» (2004).

Dieser Horizont - die Verknüpfung
von Politik und biologischem Leben -
verändert auch den Sinn der zeitgenössischen
Demokratie. Ihre klassischen Verfahren
erweisen sich als immer weniger geeignet,

Fragen zu beantworten, die ausserhalb

ihres geschichtlichen Kontextes und ihrer
Begrifflichkeiten liegen.

Die Demokratie ist nach dem Übergang

vom absoluten zum konstitutionellen
Staat entstanden, also in einem

geschichtlich-begrifflichen Rahmen, der durch die

Kategorien der Souveränität und der

Repräsentation, der Freiheit und der Gleichheit

definiert wird. Gleichheit hat zur
Folge, dass eine Gesamtheit gleichberechtigter

Bürger ihre je eigenen Präferenzen

für eine Regierung der Gesellschaft
ausdrückt, die im Wettbewerb mit anderen

Programmen steht.

Nun ist es genau dieser Rahmen, der

mit der biopolitischen Wende in eine Krise

gerät. Eine andere Szene zeichnet sich ab,

eine andere Logik, eine andere Substanz,
eben jene des lebenden Körpers der Individuen

und der Bevölkerungen, die sich nicht
in den demokratischen Raster der Bürger

einfügen lassen, die informiert und frei
sind, ihre eigene Wahl zu treffen. Vor
diesem Hintergrund erweisen sich die

philosophisch-politischen Theorien von Haber-

70
;



SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013 VERTIEFEN / DOSSIER

mas bis Rawls als völlig ungeeignet, um die

Realität unserer Zeit zu erfassen.

Doch wie, wann und warum fand dieser
• •

Ubergang oder besser dieser Sprung statt?
Die biopolitische Wende lässt sich bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts zurückverfolgen,
doch geht ihr eigentlicher Ausbruch auf die

20er und 30er Jahre des 20. Jahrhunderts
zurück. Ich möchte mich nun freilich nicht
mit den komplexen Problemen der historischen

Situierung beschäftigen, sondern

drei emblematische Ereignisse in Erinnerung

rufen, die im Laufe weniger Jahre den

ebenso vordringlichen wie problematischen
Sinn dieser Wende verdeutlichen.

Ende der 1960er Jahre nimmt - erstens

- die Frage des Genus (genere: Geschlecht,

Gattung), der Generation (generazione:

Zeugung, Generation) und der Genetik (ge-

netica) buchstäblich Gestalt an. Die

Semantik des genos beginnt jene des nomos

zu ersetzen; Genus als sexuelle Differenz
und Generation als Gesamtheit von Personen,

die durch eine Reihe spezifischer
Merkmale nicht nur chronologischer,
sondern auch soziokultureller Art definiert
werden, die sie von den Menschen

vorangehender Generationen unterscheidet.

Zweitens wird einige Jahre später - im

Jahre 1971 - in den USA das erste Experiment

genetischer Modifikation durchgeführt,

das wenigstens auf der Ebene der

Möglichkeiten eine zunehmend
spannungsreiche und problematischere Beziehung

zwischen Technik und Leben ankündigte

- eine Beziehung, deren Sprengkraft
hinsichtlich der traditionellen politischen

Kategorien wir erst heute erkennen. Sich

einzubilden, dass die Möglichkeit, das

menschliche Leben genetisch zu verändern,

sich nicht in der politischen Semantik

widerspiegelt, indem es sie zugleich
radikal verändert, ist zweifellos eine Illusion.

Zuletzt wird im darauffolgenden Jahr,

1972, die erste globale Umweltkonferenz
in Stockholm abgehalten, aus der die

Ökologie als politische Frage ersten Ranges

hervorgeht. Auf diese Weise vollzieht sich

ein umfassender Wandel, dessen
Tragweite zu erfassen man lange gezögert
hatte: Leben des Menschen, Leben der

Gattung und Leben der Umwelt betreten ge¬

waltsam eine politische Bühne, die noch
nicht in der Lage ist, deren Sinn zu begreifen.

Die Vorstellung, dass diese wahrhaftige

Revolution, die sich um den Bios, das

menschliche Leben, dreht, das alte politische

Vokabular unberührt lassen könne,
erweist sich immerfort als Illusion.

Neue Fragen
Man kann sagen, dass seither das

Aufweichen der Grenze zwischen dem Biologischen

und dem Politischen unsere Zeit
immer klarer charakterisiert. Dieses
Verschwimmen veränderte die zeitgenössische

Erfahrung in ihrem ganzen Umfang,
indem es unsere Lebenswelt ebenso neu
ausrichtete wie unsere Phantasien.

Von neuen ethnisch-religiösen
Konflikten bis zum wachsenden Migrationsstrom,

von der Frage der öffentlichen
Gesundheit bis zu jener immer stärker
betonten der öffentlichen Sicherheit - was
wir bisher die Politik bzw. «das Politische»

nannten, verändert sich in radikaler Weise,
es wird reicher und komplexer. In dem
Moment, in dem also Geburt und Tod,
Gesundheit und Sexualität, Wandel der Umwelt

und Verwandlung des Körpers zu
Fragen erster Güte werden, beginnt sich
nicht nur die klassische Opposition von
rechts und links aufzulösen, sondern die

ganze Begrifflichkeit der Demokratie.
Wie lässt sich das demokratische Vokabular

der formellen Gleichheit zwischen
abstrakten Rechtssubjekten - reinen
logischen Atomen, die regelmässig aufgefordert
sind, eine rationale und freiwillige Wahl
über die Regierung der Gesellschaft zu treffen

- anwenden, wenn das, was zählt,
immer mehr die ethnische, sexuelle, religiöse
Differenz von Gruppen von Menschen ist,
die sich grundlegend durch die Merkmale
ihres Körpers, ihres Bluts, ihres Alters, ihres

Gesundheitszustandes definieren?

Und wie lässt sich die Sphäre des Staates,

in dem die moderne Demokratie
entsteht und sich behauptet, in der Zeit des ius

publicum europaeum mit dem grenzenlosen

Horizont der Globalisierung versöhnen,

einer Globalisierung, die die Grenzen des

Nationalstaats von unten und von oben, von
aussen und von innen aufbricht, so dass dar¬

aus ein neues Geflecht von Globalität und
Lokalität entsteht? Es wird immer deutlicher,

dass jene alteuropäischen Kategorien,
die den semantischen und interpretativen
Rahmen des 20. Jahrhunderts bestimmten,
ihre Geltung eingebüsst haben.

Wie lässt sich mit Blick auf komplexe
Fragen wie jene der Stammzellen oder der

Energiequellen, der Veränderung der Umwelt

oder der Bedeutung des menschlichen
Lebens ein begründeter Konsens oder auch

ein Dissens - beides Voraussetzung für
demokratisches Wahlverhalten - vorstellen,

Was wir bisher die Politik bzw.

«das Politische» nannten,
verändert sich in
radikalerWeise.

zumal dann, wenn die Medienkonzentration

in wenigen Händen weltweit
voranschreitet?

Solche Probleme lassen sich nicht unter

Rückgriff auf persönliche Rechte oder

gar mit Hilfe der parlamentarischen Mehrheit

lösen - dies umso weniger in einer

Situation der fortwährenden Verschiebung
der Machtbefugnisse zugunsten der Exekutive,

die alle westlichen Demokratien prägt.
Auf dem Spiel steht hier nicht nur das

Prinzip der Gleichheit, sondern eine ganze
Reihe von Unterscheidungen und
Gegensätzen, auf denen die Vorstellung von
Demokratie beruht - jene zwischen öffentlich

und privat, zwischen künstlich und
natürlich, zwischen Recht und Biologie. In
dem Augenblick, in dem der Körper die
abstrakte Subjektivität der Rechtsperson
ausfüllt, wird es schwierig, zwischen dem
öffentlichen Bereich und der Privatsphäre zu

unterscheiden, zwischen Technik und Natur,
zwischen Recht und Theologie. Geburt und

Tod, aber auch das geschlechtliche Leben

und das Leben der Generationen, der Körper

und die Ethnie sind nun genau die

entscheidenden Orte und Unruheherde, in
denen diese Grenzen aufgeweicht werden,

um sich dann ganz aufzulösen.

71



VERTIEFEN / DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013

Natürlich liegt es mir fern zu behaupten,

dass all dies zu einem Zusammenbruch

der demokratischen Verfahren führe. Sie

funktionieren formell weiterhin, doch werden

sie oftmals ihres Sinns und ihrer Intention
beraubt. Alle drei konstitutiven Kategorien
der Demokratie - jene der Repräsentation
der Wähler durch die gewählten Politiker,
jene der Identität zwischen Regierenden
und Regierten und jene der Souveränität
des Volks - haben längst eine Bedeutung

angenommen, die mit ihrem ursprünglichen

Sinn nur mehr wenig zu tun hat.

Die Repräsentation im Sinne der

Vertretung ist immer mehr zur Repräsentation
als theatralische Aufführung für das

Fernsehpublikum geworden. Damit einher ging
die Umdeutung des politischen Begriffs
des «Öffentlichen» (jenes Bereichs, der

dem Privaten entgegengesetzt ist) in jenen
der «Medienöffentlichkeit». Aus dem

Publikum wurde ein Medienpublikum, das

durch Programme (v)erzogen wird, die einzig

darauf abzielen, es um sein Urteilsvermögen

zu bringen. Ganz zu schweigen von
den Umfragen, deren Ergebnisse durch die

Art und die Formulierung der Fragen
bereits im Vorfeld festgelegt werden.

Die Identität zwischen Regierenden
und Regierten wurde zur imaginären
Identifikation zwischen dem Leader und einer

Masse, die nach erfolgreichen, aber zunehmend

minderwertigen Vorbildern
Ausschau hält - sowohl das Symbolische als

auch das Reale bleiben auf der Strecke, wobei

beide vom Imaginären einverleibt werden,

von einem Nachahmungswunsch, der

sich an denselben Objekten und
Verhaltensmustern ausrichtet. Zuletzt hat sich

auch die Volkssouveränität verwandelt
bzw. durch das Abdriften in eine populistische

Richtung in ihr Gegenteil verkehrt.

Populistische Bewegungen beruhen auf
der präventiven Entpolitisierung dessen,

was die Vorstellung des Volkes innerhalb
der nationalstaatlichen Ideologie bedeutete,

nämlich den ungeteilten Willen der

Bürger, sich an der Herausarbeitung
gemeinsamer Werte zu beteiligen. In der

Gesellschaft des Spektakels oder besser im

Spektakel der Gesellschaft, das auf unseren

Fernsehkanälen täglich ausgestrahlt

wird, wird jeder Einspruch zur Einigung
umfunktioniert, wenn nicht gar zum
Applaus, der von der Regie organisiert wird.

Das Problem, mit dem wir uns heute

konfrontiert sehen, besteht also nicht in
der Grenze oder der mangelhaften
Verwirklichung der Demokratie - in ihren
«nicht eingehaltenen Versprechungen». Es

liegt vielmehr in ihrer paradoxen Vollendung,

wobei sie ihre Voraussetzungen
zugleich auf den Kopf stellt.

Was bedeutet das? Dass die Demokratie

heute nicht mehr möglich ist? Dass es darum

geht, zu einem vordemokratischen Zustand

zurückzukehren? Das wäre offensichtlich
weder möglich noch wünschenswert. Dringend

notwendig ist hingegen ein tiefgreifender

Wandel dessen, was man mit diesem

alten und dennoch unverzichtbaren Wort
meinte. Ich spiele nicht auf eine einfache

institutionelle Reform an und auch nicht auf
eine folgenschwere Verfassungsänderung.
Mir geht es vielmehr um den Wandel einer

ganzen Begriffsordnung rund um eine Idee,

die der biopolitischen Realität der Gegenwart

nicht mehr gerecht zu werden vermag.
Anstatt den Primat des biologischen

Lebens, seine konstitutive Macht zu
bestreiten - das Leben ist heute die einzige
mögliche Legitimitätsquelle für zeitgenössische

politische Dynamiken -, scheint es

mir angezeigt, dieses vermehrt in den

Mittelpunkt der politischen Debatten zu stellen,

über seinen Sinn und seine Bedürfnisse

nachzudenken, genauso wie über die

Dilemmata, die es auslöst.

Im wesentlichen handelt es sich darum,

jenen biologischen Faden zwischen
den Generationen wieder zu knüpfen, den

die moderne Demokratie ursprünglich
vernachlässigte bzw. nur in der verkümmerten

Gestalt der Gegenwart in den Blick
nahm. Es geht mithin darum, den Blick in
die Zukunft zu richten - und nicht nur
darüber nachzudenken, was die Welt schon

ist, sondern auch über das, was in einigen

Jahrzehnten sein könnte, nicht nur wegen
des demographischen Wachstums einiger
ihrer Regionen, sondern wegen der
unvermeidlichen ethnischen Durchmischung
und der Umweltveränderungen, die sich

daraus ergeben. Doch bedeutet dies auch,

eine gewaltige Masse von ökonomischen,

ökologischen und medizinischen Ressourcen

in die unterentwickelten Länder zu
verschieben und sich zugleich auf den

Wandel des gängigen Entwicklungsmodells

auch innerhalb der westlichen Welt
zu besinnen. Einzig vor diesem Hintergrund

wird die Rede über Menschenrechte

nicht mehr höhnisch klingen angesichts
der unüberbrückbaren Kluft, die an Über-

fluss leidende Länder von solchen trennt,
die von Dürre und Hunger geplagt sind.

Es lässt sich leicht vorstellen, dass dieser

Wandel nicht ohne Widerstand und

Auseinandersetzungen vonstattengehen wird.
Persönlich glaube ich nicht an eine Welt
ohne Konflikte - an eine gleichmässige und

friedliche Entwicklung der menschlichen

Gattung, die durch den unbegrenzten und
heilsamen Fortschritt der Technik erleichtert

wird. Als Nietzsche verkündete, dass

sich alle künftigen Konflikte um die Deutung
und Veränderung des menschlichen Lebens

drehen würden, traf er einen fundamentalen

Nerv unserer Zeit und gab den Blick auf
ein ziemlich beunruhigendes Bild frei.

All dies bringt nicht die Auslöschung
der modernen politischen Kategorien mit
sich - jene von Demokratie, Gleichheit und
Freiheit. Doch bedeutet es ihre Verschiebung

von der formellen Sphäre der Institutionen

auf jene materielle des lebenden

Körpers. Nur jene Menschen werden frei
und gleich sein, die über die Fähigkeit und
die Möglichkeit verfügen werden, in ihr
eigenes Leben einzugreifen, ohne damit das

Leben künftiger Generationen zu
beeinträchtigen. Gerecht werden jene Institutionen

sein, die dies gestatten.
Die Idee von Demokratie bedarf der

Neugestaltung in einem neuen Geflecht

von Natur und Geschichte, Technik und
Leben, Raum und Zeit. Sie sollte im Schnittpunkt

zwischen dem horizontalen Raum

einer globalisierten Welt und der vertikalen

Abfolge der Generationen angesiedelt
werden. Nur wenn sie über die Fähigkeit

verfügt, sich selbst zu wandeln, wird sie

eine Zukunft haben, die nicht schlechter
sein wird als ihre Vergangenheit. <

Aus dem Italienischen übersetzt von Federica Romanini.

72



SCHWEIZER MONAT 1006 MAI 2013 VERTIEFEN / DOSSIER

«Nur wenn die Idee
der Demokratie über die
Fähigkeit verfügt,
sich selbst zu wandeln,
wird sie eine Zukunft
haben, die nicht
schlechter sein wird
als ihre Vergangenheit.»
Roberto Esposito


	Demokratie und Biopolitik

