
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 92 (2012)

Heft: 993

Artikel: Endlich Andersdenker

Autor: Bolz, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 993 FEBRUAR 2012 ESSAY: FREIES DENKEN

Endlich Andersdenker
Jeder ist frei zu denken, was er will. Aber darf er auch sagen, was er denkt?
Und wenn er es nicht mehr sagen darf, kann er dann noch frei denken?
Plädoyer für mehr kritischen Geist in Zeiten des Konformismus.

von Norbert Bolz

Die Diskussion über Freiheit und soziale Ordnung wird in den

immergleichen mentalen Bahnen geführt. Wer sie verlässt,

gelangt zu unbequemen Einsichten, die heute die vielen
Empörungsbereiten sogleich in Rage treiben, obwohl sie eigentlich
ziemlich trivial sind. Zum Beispiel: eine angeblich freie Gesellschaft

kann totalitäre Züge aufweisen. Eine Demokratie kann
freiheitsfeindlich sein. Die demokratische Verfasstheit des Staates ist
keine Garantie für die persönlichen Freiheiten - dazu braucht es

mehr, mehr auch als einen ergänzenden Rechtsstaat. Es braucht
kritischen Geist, mündige Bürger, echte Öffentlichkeit, das heisst:

eine echte öffentliche Debattenkultur, die abweichende Meinungen

nicht ächtet, sondern achtet.
Es ist frappant: die demokratische Idee der politischen Partizipation

entfaltet in modernen Demokratien eine eigenartige Sug¬

gestivkraft, die den
Konformismus fördert statt
hemmt. Die Demokratie
bietet dem Bürger die

Perspektive einer «Beteiligung»

an der Macht an -
woraus viele folgern, dass

a) die herrschende staatliche

Ordnung, wie sie nun
mal ist, partout hinzunehmen

sei und dass b) durch die «Beteiligung» das Phänomen der

Macht bzw. der Herrschaft (der einen über die anderen) wie von
Zauberhand verschwinde. Beides ist falsch, und beides führt zu

geistiger Anpassung, zu dem, was Alexis de Tocqueville den
demokratischen «Höflingsgeist» genannt hat. So tritt an die Stelle des

kritischen einzelnen der teilnehmende, konforme Untertan. Dabei

wäre intellektuelle Dissidenz der Kerngehalt der Demokratie.

Auch die Gesellschaft kann ein Tyrann sein
Die spezifisch moderne Gefahr für die Freiheit liegt in der

Tyrannei des Kollektivs im Namen der herrschenden öffentlichen
Meinung. Dass gerade die Massendemokratie unaufhaltsam zur
Tyrannei der anderen treibt, haben Alexis de Tocqueville und John

Stuart Mill schon im 19. Jahrhundert klar erkannt und beschrieben
~ nur sind ihre scharfen, unbequemen Analysen in Vergessenheit

Norbert Bolz
ist Professor für Medienwissenschaften an der Technischen

Universität Berlin und Autor u.a. von «Die ungeliebte Freiheit» (2010)

und «Das ABC der Medien» (2007).

geraten. Wenn das Volk herrscht, kümmert sich jeder um die

Angelegenheiten eines jeden, stets unter Berufung auf die mutmassliche

Meinung der Mehrheit. Man könnte auch sagen: die Gesellschaft

selbst ist der despotischste Tyrann über die Individuen, aus

denen sie sich zusammensetzt.
Die Tyrannei der Kollektivs etabliert allgemein geteilte

Meinungen und Gefühle und ahndet Dissidenz mit sozialem
Ausschluss und intellektueller Ächtung. Die Passage über das «Silencing»,

das Zum-Schweigen-Bringen der abweichenden Meinung,

gehört zu den grossartigsten und aktuellsten Stellen in Mills
Essay «Über die Freiheit» (1859). Sein Standpunkt ist von
bewundernswerter Klarheit: auch die Immoralität einer Meinung ist
kein Grund dafür, ihr Bekenntnis und ihre Diskussion zu
beschneiden. Auch wenn nur ein einziger eine abweichende

Meinung hat, gibt das der überwältigenden Mehrheit nicht das Recht,

ihn zum Schweigen zu bringen. In einer Welt der durch die Tyrannei

der öffentlichen Meinung befestigten, massenmedial
animierten Mittelmässigkeit ist das Wagnis der Abweichung die

eigentliche heroische Tat. Ein Beispiel des Nonkonformismus
abzugeben, ist deshalb für Mill der grösste Dienst, den ein einzelner

der Gesellschaft erweisen kann.
Die Tyrannei der Mehrheit führt dazu, dass einige stets zu

wissen meinen, was das Beste für die anderen sei. Sie wollen die

anderen auf dem Weg des Gesetzes, also demokratisch legitimiert,
zu einem bestimmten Verhalten zwingen, nur weil es besser für sie

wäre - zum Beispiel nicht zu rauchen oder Diät zu halten. Der Pa-

ternalismus erscheint denen gerechtfertigt, die glauben, dass man
die Menschen vor der eigenen Willensschwäche schützen müsse.

Dieser Gedanke, dass Selbstverantwortung für die Gesellschaft

und den einzelnen selbst unzuträglich sei und durch eine

beschränkte Wahlfreiheit für Inkompetente ersetzt werden müsse,

hat neuerdings einen netten Namen bekommen: «Nudge». Das ist
der Titel eines Buches von Richard Thaler und Cass Sunstein - zu

Deutsch etwa: der Schubser in die richtige Richtung des aufgeklär-

Die Gesellschaft selbst ist
der despotischste Tyrann über
die Individuen, aus denen

sie sich zusammensetzt.

27



ESSAY: FREIES DENKEN SCHWEIZER MONAT 993 FEBRUAR 2012

ten Verhaltens. Im Klartext geht es um eine Art Sozialvormundschaft

im Namen der Mündigkeit.
Wenn es um Gesundheit, Bildung und Altersvorsorge geht, hilft

es nach Ansicht der neuen Paternalisten den Menschen nicht, wenn

man ihnen eine Fülle von Wahlmöglichkeiten anbietet. Je komplexer

die Lage, desto wichtiger das Sozialdesign, das die Bürger und
Kunden in die richtige Richtung schubst. Andere tun für mich, was

ich selbst tun würde, wenn ich bei klarem Verstand wäre.

Die modernen Paternalisten gehen also davon aus, dass einige
den legitimen Auftrag haben, das Verhalten anderer Leute so zu

beeinflussen, dass diese länger, gesünder und besser leben. Konkret

sieht das so aus, dass ein allgemeiner Konsens mit dem

herrschenden Verhalten unterstellt wird und jedes abweichende
Verhalten ausdrücklich deklariert werden muss: ich will nicht
teilnehmen am vernünftigen Leben der Guten. Das Glück wird als

universalisierbarer Wert verstanden, und deshalb kann sich die

positive Wohlfahrtspolitik als Entwicklungshilfe eines sich selbst

bestimmenden einzelnen begreifen. Das ist eine schöne Paradoxic:

der Staat betreibt Mitbestimmung bei der Selbstbestimmung
des einzelnen. So wird Politik zum Glückszwangsangebot.

Faulheit und Feigheit dominieren
In der Heldenzeit der Aufklärung war das moderne Problem

der sozialen Tyrannei durch den Druck der öffentlichen Meinung
noch nicht so deutlich erkennbar. Das Recht auf Meinungsfreiheit

und Redefreiheit stellt ja gerade die abweichende Meinung, den

Dissens ins Zentrum der Freiheitsidee. Entscheidend ist dabei,
dass ich mit meiner abweichenden Meinung zwar zu einer
Minderheit gehöre - aber eben nur auf Zeit. Meine abweichende

Meinung macht mich noch nicht zum Angehörigen einer kulturellen
oder sozialen Minorität. Wer eine Minderheitenmeinung vertritt,
gehört damit noch nicht permanent zur Minderheit.

Erstaunlich - und symptomatisch - ist in diesem Zusammenhang

eine begriffliche Neuprägung von Jürgen Habermas. Er hat
im Blick auf den Medienkonsum von einem «Autopaternalismus»
gesprochen. Wer sich eine eigene Meinung bildet, entscheidet sich

nicht auf einem Markt der Informationen nach eigenen Vorlieben,
sondern er setzt sich «einem Lernprozess mit unbestimmtem

Ausgang» aus. Und hier habe der Staat die Aufgabe, die geistige

Energieversorgung der Gesellschaft sicherzustellen. Einflussreiche

Leute, wie eben beispielsweise Jürgen Habermas, können dabei

starke Signale für angemessenes Verhalten setzen. In der bürgerlichen

Diskussion löse sich Herrschaft selbst auf, und zwar in
einem «leichtfüssigen Zwang, der nur mehr in der zwingenden
Einsicht einer öffentlichen Meinung sich durchsetzt». Wer von
diesem Zwang gezwungen wird, seine abweichende Meinung
preiszugeben, werde ihn im nachhinein als Befreiung begrüssen.
Wobei zu ergänzen wäre: und wer sich dennoch lernunwillig zeigt,
kommt an den Medienpranger. So bildet sich in der Tat die öffentliche

Meinung.

«Auch wenn nur ein einziger
eine abweichende Meinung hat,
gibt das der überwältigenden
Mehrheit nicht das Recht,
ihn zum Schweigen zu bringen.»

28



SCHWEIZER MONAT 993 FEBRUAR 2012 ESSAY: FREIES DENKEN

In ihr dominieren «Faulheit» und «Feigheit» - für Immanuel
Kant das zentrale Problem jeder Aufklärung. Unmündigkeit ist
keine Frage mangelnder Intelligenz, sondern mangelnden Mutes.

Es geht um den Mut zur Mündigkeit, den das schöne deutsche

Wort «beherzt» meint. Dabei geht es Kant nicht primär um den

Mut dessen, der gegen Zensur und Verfolgung an der eigenen

Überzeugung festhält, sondern um den Mut des Selbstdenkens

überhaupt. Aufklärung kämpft gegen die Versuchung, aus

Bequemlichkeit andere für sich denken und entscheiden zu lassen.

Wenn die Unmündigkeit aber erst einmal zur zweiten Natur

geworden ist und die Menschen sie sogar liebgewonnen haben,

wird es für die Aufklärung schwierig, überhaupt noch einen

Ansatzpunkt für freies Denken zu finden. Die Leute empfinden den

Gängelwagen des Paternalismus und die Fussschellen der

Unmündigkeit nicht mehr als bedrängende Unfreiheit, sondern als

Sicherheit und Bequemlichkeit. Oder zugespitzt formuliert:
wenn die öffentliche Meinung in einer Massendemokratie
gesprochen hat, bringt kaum mehr jemand den Mut zum Widerspruch

auf. Ihr Druck ist so gross, dass gesetzlicher Zwang vielfach

überflüssig wird. Und so breitet sich ein ewiger Friede des

Intellekts aus.

Auf den entscheidenden Grund für diese Verdunkelung der

aufgeklärten Welt stossen wir in Alexis de Tocquevilles Darstellung

der Versklavung des demokratischen Lebens durch die
Tyrannei der öffentlichen Meinung. Er beschreibt in seinen beiden
Bänden «Über die Demokratie in Amerika» (1835/1840), dass es in
modernen Massendemokratien nicht um Argumente und

Überzeugung gehe, sondern dass die öffentliche Meinung einen
prägenden geistigen Konformitätsdruck ausübe. «Die Mehrheit»,
heisst es bei Tocqueville, «zieht einen drohenden Kreis um das

Denken. Innerhalb dieser Grenzen ist der Schriftsteller frei; aber

wehe, wenn er sie zu überschreiten wagt!» Massendemokratische

Gesellschaften werden durch die Furcht vor der Meinung der
anderen zusammengehalten. Je weniger sich die Meinungen der
einzelnen in der massendemokratischen Öffentlichkeit zur Geltung

bringen können, desto stärker wird der Druck der öffentlichen

Meinung auf den einzelnen und sein Meinen. Man fürchtet nicht,
eine falsche Meinung zu haben, sondern mit ihr allein zu stehen.

Die Isolationsangst regiert die moderne Welt.

Das grosse Totschweigen
Die moderne Gesellschaft produziert, indem sie kommuniziert,

immer auch Schweigen. Sie schliesst aus, was nicht
anschlussfähig ist. Das Grundkonzept der aktuellen Schweigespirale,
die Fortführung und Vervollkommnung von Mills «Silencing»,
lässt sich einfach darstellen. Wer den Zorn der anderen fürchtet,
schliesst sich leicht der Meinung der angeblichen Mehrheit an,
auch wenn er es eigentlich besser weiss. Er bringt sich selbst zum
Schweigen, um seinen guten Ruf nicht aufs Spiel zu setzen. Man

glaubt, was andere glauben, weil sie es glauben. Und wer zu einem

Thema bisher eine andere Meinung hatte, kann sie ohne Gesichtsverlust

ändern, wenn und solange er anonym bleibt, also schweigt.

Man beobachtet deshalb ständig, wie die anderen die Welt
beobachten, und dadurch wird in jedem von uns ein quasistatistischer
Sinn trainiert, mit dem man Beobachtungen über die Meinung der

anderen anstellen kann: was man so sagt.
Doch was man so sagt, stellt in Demokratien - und das ist

entscheidend - zumeist die Meinung gut artikulierter Minderheiten
dar. Niemand kann wissen, ob eine Meinungsäusserung der
Ausdruck eines unabhängigen Urteils, einer Informationskaskade
oder der Selbstzensur ist. Je besser die Massenmedien und die

kämpferischen Minderheiten die öffentliche Meinung organisieren,

desto wahrscheinlicher wird es, dass sich die meisten
Menschen in ihrem Urteil über die Meinung der meisten Menschen

irren. Dieser Irrtum potenziert sich dann in der öffentlichen

Meinung über die öffentliche Meinung. Und deshalb bestätigt sich

immer wieder das Gesetz der «Pluralistic Ignorance», das Elisabeth

Noelle-Neumann so formuliert hat: «Die Bevölkerung täuscht

sich über die Bevölkerung.»
Öffentliche Meinung ist also nicht das, was die Leute meinen,

sondern das, was die Leute meinen, «was die Leute meinen». Und

die Massenmedien informieren uns vor allem darüber, dass die

meisten der gleichen Meinung sind.

Der Staat profiliert sich als Verführer, das heisst als Designer

der Gefühle, Hauptkunde der Marktforschung und Warenanbieter

auf dem Markt der öffentlichen Meinung. Das erklärt die Schlüsselrolle

der Demoskopie in der modernen Demokratie. Die Demoskopie

hilft den Leuten, ihre Wahl zu treffen, denn dazu müssen die

Leute wissen, wie die anderen wählen; und sie hilft den Politikern,
sich im Wahlkampf zu profilieren, denn dazu müssen die Politiker
wissen, was die Leute hören möchten.

Die Bedeutsamkeit der Demoskopie für die Demokratie erklärt
sich zum einen sozialpsychologisch aus der Befriedigung, befragt
zu werden, zum andern aus der Selbstbezüglichkeit der Meinungsumfragen.

Das reine Dass der Befragung ist wichtiger als das Was.

Meinungsumfragen produzieren Bedeutsamkeit für Themen, und
der Befragte schliesst vom Faktum der Befragung auf die
Bedeutsamkeit des Themas. So werden die Wähler schliesslich zu
Zuschauern ihres eigenen vorausgesagten Verhaltens.

In der Mediendemokratie werden die Menschen durch eine

Sprache versklavt, die als die unwiderrufliche Sprache der Mehrheit

auftritt, in Wahrheit aber von gut organisierten Minderheiten
lanciert wird. Die öffentliche Meinung verhilft also immer häufiger

nicht der Mehrheit, sondern der Orthodoxie zum Ausdruck.
Diese Orthodoxie ist nichts anderes als das, was heute unter dem

Begriff der politischen Korrektheit kursiert.

Abweichende Meinung kritisieren statt verurteilen
Der politischen Korrektheit geht es nicht darum, eine

abweichende Meinung als falsch zu erweisen, sondern den abweichend

Meinenden als unmoralisch zu verurteilen. Die beste Definition
der politischen Korrektheit findet sich avant la lettre in Thomas

Manns «Betrachtungen eines Unpolitischen: «die Auferstehung
der Tugend in politischer Gestalt, das Wieder-möglich-Werden ei-

29



ESSAY: FREIES DENKEN SCHWEIZER MONAT 993 FEBRUAR 2012

nes Moralbonzentums sentimental-terroristisch-republikanischer

Prägung, mit einem Worte: die Renaissance des Jakobiners».

Den einzigen Begriff von Freiheit, den die politische Korrektheit

akzeptieren kann, ist der Rousseausche. Nur wer moralisch gut ist,

gilt auch als frei. Der politische Gegner ist dabei stets moralisch

korrupt; deshalb muss man ihn mit Gewalt zu seinem wahren Willen
befreien. Und wenn die Mehrheit der Bevölkerung korrupt ist, hat
die tugendhafte Minorität das Recht zu einem «Despotismus der

Freiheit». Man verwehrt dem einzelnen sein Recht auf Diskriminierung,

zum Beispiel auf den freien Gebrauch des Eigentums, masst

sich aber ganz selbstverständlich das Recht an, Gruppen zu
diskriminieren, um die Diskriminierung anderer Gruppen zu bekämpfen.

Es stellt sich die Frage, warum die politische Korrektheit sich

so nahtlos in eine moderne, westliche Kultur einfügt, die doch

stolz auf ihren Individualismus ist. Doch die Antwort liegt nach

dem bisher Gesagten auf der Hand. Die Rückseite des Individualismus

ist der Paternalismus. Seine ungewöhnliche Aggressivität hat

John Stuart Mill auf den grossartigen, analog zu «Crusade»

gebildeten Begriff des «Civilizade» gebracht - man kritisiert
abweichende Meinungen nicht mehr, sondern hasst sie einfach.

Politische Korrektheit ist in erster Linie Sprachdiktatur, die

Versklavung der Menschen durch Sprachherrschaft, wobei gilt: die

Grenzen meiner Sprache
sind die Grenzen meiner
Welt. Eine Gesellschaft,
die sich weder an Religion

tut gut daran, den Geist noch an bürgerlicher Trader

Konfrontation neu dition und gesundem
Menschenverstand orientieren

kann, wird zum
willenlosen Opfer eines Tu-

gendterrors, der in
Universitäten, Redaktionen und Antidiskriminierungsämtern
ausgebrütet wird. Man darf ihn übrigens nicht offiziell als politische

Korrektheit ansprechen - das wäre politisch unkorrekt. Alan

Charles Kors und Harvey A. Silverglate haben in ihrem eindrucksvollen,

beklemmenden Report «The Shadow University» die heutige

Universität als den grössten Feind der freien Gesellschaft

bezeichnet, weil sie die Studenten nicht mehr als Individuen,
sondern als Verkörperungen von Gruppenidentitäten behandelt
und sie entsprechend in Gruppenrechten unterrichtet. Die neuen

Ingenieure der Seele arbeiten mit Sprachcodes, Gruppenidenti-
tätszuschreibungen und Trainingscamps für «Sensitivity» und

«Awareness». Wer das Wort «Individuum» benutzt, weckt den

Verdacht, gegen den heiligen Geist der Gruppe zu sündigen.
In dieser «Schattenuniversität» der politischen Korrektheit ist

die offene Diskussion freier Individuen längst durch Zensur,

Einschüchterung und Indoktrination ersetzt worden. In der
Vergangenheit diskriminierte Gruppen sollen durch positive
Gegendiskriminierung Wiedergutmachung erfahren. Wer widerspricht,
wird nicht widerlegt, sondern zum Schweigen gebracht. Das ist der

Sieg von Herbert Marcuse über John Stuart Mill.

zu entdecken.

Da es auf Dauer zu anstrengend ist, anders zu denken, als man
redet, denken die meisten auch schon politisch korrekt. Heute

dürfen die Bürger sagen und schreiben, was sie wollen, weil sie

ohnehin dasselbe denken. Angesichts dessen muss man bezweifeln,

ob das Recht auf Redefreiheit ein ausreichendes Fundament

für die Freiheit darstellt. Wir haben die Pressefreiheit als Ersatz

für Gedankenfreiheit.
Der amerikanische Champion der politischen Korrektheit,

Stanley Fish, hat deshalb ganz selbstbewusst dekretiert, freie Rede

gebe es genauso wenig wie selbständiges Denken. Wenn wir diese

Provokation als Problembestimmung ernst nehmen, gelangen wir
zu einem wichtigen Ergebnis. Dass man die Freiheit hat, zu sagen,

was man denkt, besagt nicht viel, wenn man nicht mehr zu denken

wagt, was man nicht sagen darf. Dass die Gedanken frei sind, ist
keine hinreichende Bedingung für freie Gedanken.

Hannah Arendt hat diese Problematik reiner Gedankenfreiheit

klar erkannt. Keine menschliche Fähigkeit ist verletzlicher als

das Denken. Und unter Bedingungen der sozialen Tyrannei ist es

immer noch leichter, frei zu handeln, als frei zu denken. Der

Schutz der Freiheitsrechte kann nicht selbst dafür sorgen, dass es

das, was geschützt wird, überhaupt gibt. Was nützt der Schutz der

Meinungsfreiheit, wenn die Leute nicht diskutieren wollen und

nicht urteilen können?

Nichts tut heute, zu Beginn des 21. Jahrhunderts, mehr not als

eine Kultur der freien Rede, die zum Dissens ermutigt. Das müsste

zumindest denjenigen einleuchten, die ständig von «Innovation»
reden und neuerdings auf die «Weisheit der vielen» setzen. Denn

Innovation ist eine Gestalt des Dissenses. Und auch die Weisheit

der vielen setzt die Freiheit der einzelnen voraus; sie ist das

Gegenteil der öffentlichen Meinung. Es geht hier um Unabhängigkeit
als die Kraft, in der Gruppe Freiheit zu bewahren. Ich stehe zu meinen

Überzeugungen - im vollen Bewusstsein der Alternativen.
Die Aufklärung tut gut daran, den Geist der Konfrontation neu

zu entdecken. Sie tut sich allerdings von Haus aus heute schwer

damit. Freiheit ist für sie ja das selbstverständliche Recht, anders

zu sein, ohne dafür bestraft und an den Pranger gestellt zu werden.

Aufgeklärt ist ein Mensch, der nicht dem Impuls nachgibt,
denjenigen, der eine andere Meinung hat, zu massregeln oder zu

bestrafen. Mit einem Wort: Feindschaft fällt dem Aufgeklärten
schwer. Aber in der Konfrontation mit der politischen Korrektheit
muss er erkennen, dass er in seiner Existenz in Frage gestellt wird.
Der Preis des Schweigens ist längst viel zu hoch.

Die aufgeklärten Dissidenten haben die Feinde der Freiheit oft
in der falschen Richtung gesucht. Nicht nur der Staat bedroht die

Freiheit des einzelnen, sondern vor allem die organisierten
Interessen, die Gruppen, die die Gesellschaft im Griff haben. Gedanken-

und Meinungsfreiheit setzen heute den Mut voraus, diesen

Gruppen und den Medien zu trotzen. Die Frage ist: wie vielen ist

die Freiheit genug wert, um dieses Wagnis einzugehen? <

Der Text ist die überarbeitete und redigierte Fassung eines Vortrags, den Norbert
Bolz im November 2011 an der Tagung des Vereins Zivilgesellschaft gehalten hat.

30


	Endlich Andersdenker

