
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 92 (2012)

Heft: 1002

Artikel: Gespannte Lage

Autor: Kirchgässner, Gebhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERTIEFEN / DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013

3 Gespannte Lage
Demokratie und Freiheitsrechte gelten als Zwillingspaar. Sie ergänzen sich gut. Doch stehen politische
undprivate Entscheidung, Mehrheitsbeschluss und Schutz des Individuums zugleich
in einem Spannungsverhältnis. Wie lässt sich die Spannung auflösen?

von Gebhard Kirchgässner

Der moderne, in der abendländischen

Tradition stehende Staat ist durch
zwei Prinzipien gekennzeichnet: Demokratie

und Rechtsstaatlichkeit. Die beiden

Konzepte, die gemeinhin gerne in einem

Atemzug genannt werden, stehen in
Wirklichkeit in einem SpannungsVerhältnis.

Die Konstellationen, die sich daraus

ergeben, sind durchaus paradox. So kann

eine (extrem ausgebaute) direkte Demokratie

dazu führen, dass vom Volk willkürliche

Entscheide getroffen werden, die

elementaren Menschen- bzw. Bürgerrechten,
wie sie heute in der westlichen Welt
weitgehend akzeptiert sind und wie sie sich in
der Deklaration der Menschenrechte der

Vereinten Nationen finden, eindeutig
widersprechen. In der Schweiz betrifft dies

vor allem Konflikte zwischen dem Ergebnis

von Initiativen und der von ihr
unterschriebenen Europäischen
Menschenrechtskonvention, beispielsweise bei der

Verwahrungs- oder der Ausschaffungsinitiative.

Durch erstere wurde die lebenslange

Verwahrung von extrem gefährlichen

Gewaltstraftätern in der Verfassung

festgeschrieben, ohne dass diesen das (in
der Europäischen Menschenrechtskonvention

festgehaltene) Recht auf periodische

Überprüfung gewährt werden soll.

Letztere zielt auf die Ausweisung krimineller

Ausländer ohne Berücksichtigung der

Verhältnismässigkeit.
Gesetze, die gegen Menschenrechte

Verstössen, können aber auch in einer rein

repräsentativen Demokratie erlassen werden,

wie die Beibehaltung (bzw. Reaktivie-

rung) der Todesstrafe in den Vereinigten
Staaten zeigt, die auf Bundesebene keine

direkten Volksrechte kennen. Andererseits

kann, wie das deutsche Beispiel zeigt, eine

extrem weit ausgebaute Verfassungsgerichtsbarkeit

dazu führen, dass das Parlament

selbst mit überwiegender Mehrheit
bestimmte Entscheidungen nicht mehr so

treffen kann, wie sie in anderen (Rechts-)

Staaten getroffen werden, auch wenn diese

keineswegs den allgemein anerkannten
Menschenrechten widersprechen. Dies

zeigt sich beispielsweise daran, wie weitgehend

das deutsche Bundesverfassungsgericht

den Gesetzgeber in Fragen des

Schwangerschaftsabbruchs sowie selbst

bei Fragen der Besteuerung bindet.

Zwei Verfassungstraditionen:
Ein Grundwiderspruch

Hinter diesen beiden Prinzipien stehen

zwei unterschiedliche Verfassungstraditionen,

eine «liberale» und eine «demokratische».

Für erstere sind die individuellen
Freiheitsrechte, für letztere die demokratische

Mitbestimmung zentral. Die beiden
Traditionen können sich auf unterschiedliche

«Stammväter» in der Zeit der Aufklärung

berufen. So nennt z.B. Friedrich
August von Hayek u.a. David Hume, Adam

Smith, Alexis de Tocqueville, Immanuel
Kant, Wilhelm von Humboldt und James

Madison als Vordenker der liberalen Tradition,

Voltaire, Jean-Jacques Rousseau
sowie Marquis de Condorcet als Vertreter der

demokratischen Tradition. Der

Grundwiderspruch zwischen dem (häufig als «Rule

of Law») bezeichneten Rechtsstaatsprinzip
und dem Demokratieprinzip ist zwar
pragmatisch regelbar, aber nicht wirklich
lösbar. Wie immer die verwendete Argumen-

Gebhard Kirchgässner
ist ordentlicher Professor für
Volkswirtschaftslehre und Ökonometrie sowie
Direktor des Schweizerischen Instituts
für Aussenwirtschaft und Angewandte
Wirtschaftsforschung an der
Universität St. Gallen.

tation zur Legitimation bestimmter Normen
auch aussehen mag, es gibt letztlich nur
positives Recht, d.h. es muss eine (menschliche)

Instanz geben, die jegliches Recht -
und damit auch das grundlegende
Verfassungsrecht - setzt. Dies gilt insbesondere

für den säkularen Staat.

In der abendländischen (christlichen)
Tradition wurden Grundrechte zunächst

religiös begründet, indem alle Menschen
als Geschöpfe Gottes betrachtet wurden.
Gemessen an unseren heutigen Massstäben

wurden diese Rechte, wenn überhaupt,
damals nur sehr eingeschränkt gewährleistet.

Mit der Ablösung einer religiösen
Begründung durch die Aufklärung kam das

Naturrecht, dessen Wurzeln freilich bis in
die Antike zurückgehen, stärker ins Spiel:

Allen Menschen sollten von Natur aus

bestimmte unveräusserliche Rechte zustehen.

Da die Natur aber nicht von sich aus

spricht und da es unterschiedliche Auffassungen

darüber geben kann und in
verschiedenen Gesellschaften auch gibt, welche

Rechte den Menschen von Natur aus

zustehen, ist man auch hier letztlich wieder

auf den gesellschaftlichen Konsens -
und damit auf positives Recht - verwiesen.

Ein Versuch, hier dennoch einen
Schritt weiterzukommen, kann in den

neueren Vertragstheorien gesehen werden,
wie sie nach dem Zweiten Weltkrieg wohl

66



SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013 VERTIEFEN / DOSSIER

weitgehend unabhängig voneinander von
John C. Harsanyi, James Buchanan und Gordon

Tullock sowie insbesondere von John
Rawls entwickelt wurden. Hier wird
folgendes Gedankenexperiment unternommen:

Man stelle sich vor, dass die Menschen

sich in der Situation eines «Urzustands»

befänden, in dem sie über die zukünftige
Verfassung entscheiden müssten. Sie

befänden sich dabei hinter einem «Schleier

des Nichtwissens»: Sie wissen zwar, wie

die spätere Gesellschaft - in Abhängigkeit

von ihrer Entscheidung - aussehen wird
und welche Positionen darin existieren,
aber sie kennen ihre eigene spätere Position

nicht. Sie wissen auch nicht Bescheid

über ihre späteren Fähigkeiten und Vorlieben.

In dieser Situation werden sie sich für
faire Regeln entscheiden. John Rawls

nennt daher seinen Ansatz auch «Gerechtigkeit

als Fairness».

Da im Urzustand alle Beteiligten - qua
Konstruktion - gleich sind, kann ihre
Entscheidung einstimmig erfolgen. Folgt man
Rawls, dann werden sie zunächst folgenden

Grundsatz festlegen: «Jedermann hat

gleiches Recht auf das umfangreichste

Gesamtsystem gleicher Grundfreiheiten, das

für alle möglich ist.» Diese Grundfreiheiten

dürfen «nur um der Freiheit willen
eingeschränkt werden, und zwar in folgenden
Fällen: (a) eine weniger umfangreiche Freiheit

muss das Gesamtsystem der Freiheiten

für alle stärken; (b) eine geringere als

gleiche Freiheit muss für die davon Betroffenen

annehmbar sein.» Dieser Ansatz

rekurriert nicht mehr auf die Natur, sondern

«nur noch» auf ein (aufgeklärtes) Eigeninteresse

der Individuen. Um die Geltung

von Menschenrechten in der Praxis zu

gewährleisten, muss freilich auch hier wieder

auf einen Konsens der Betroffenen und
damit auf positives Recht zurückgegriffen
werden. Wie immer man Grundrechte

begründet, man kommt letztlich nicht um
das Problem herum, dass alles geltende
Recht (von Menschen) gesetztes und damit
positives Recht ist.

Die Vertragstheorien sehen genauso
wie das Naturrecht einen prinzipiellen
Vorrang der individuellen Freiheitsrechte
vor politischen Entscheidungen, auch

wenn diese demokratisch legitimiert sind.

Selbstverständlich darf die Gesellschaft

Entscheidungen treffen, die mit individuellen

Freiheitsrechten kollidieren, doch

sind dabei Grenzen einzuhalten, wenn
nicht Willkür herrschen soll. In modernen
Gesellschaften sind die wesentlichen
Menschen- und Bürgerrechte deshalb durch die

Verfassung garantiert. In dieser ist auch

festzulegen, unter welchen Bedingungen
und wie sie gegebenenfalls eingeschränkt
werden dürfen. Um sich gegen willkürliche
Änderungen abzusichern, sind die Verfassungen

üblicherweise nur schwer zu ändern.

Ausserdem hat das Verfassungsgericht die

Aufgabe einer Hüterin dieser Rechte und

vertritt damit - auch gegenüber der

demokratisch legitimierten gesetzgebenden

Körperschaft - das Rechtsstaatsprinzip.
Dies kann freilich nicht verhindern, dass -

Es gibt ein Spannungsfeld
zwischen direkten
Volksrechten und individuellen
Freiheitsrechten.

ebenfalls auf demokratischem Weg - eine

neue Verfassung in Kraft gesetzt wird,
welche die demokratischen Mitwirkungsrechte

und/oder die bürgerlichen Freiheitsrechte

beschneidet, wie dies beispielsweise
vor einigen Jahren in Liechtenstein
geschehen ist, als (sogar unter Anwendung
eines direktdemokratischen Verfahrens)
eine neue Verfassung beschlossen wurde,
die dem Fürsten beispielsweise das Recht

einräumt, unliebsame Richter zu entlassen
und das Veto gegen in einer Volksabstimmung

beschlossene Gesetze einzulegen.

Ergebnisse empirischer Untersuchungen
Man kann sich fragen, inwieweit

Einschränkungen individueller Freiheitsrechte

durch Volksentscheide tatsächlich
ein relevantes Problem darstellen oder ob

es sich hier nur um rein theoretische

Überlegungen handelt, die in der Praxis keine

Rolle spielen. Hierzu gibt es einige empiri¬

sche Arbeiten, insbesondere für die

Vereinigten Staaten, aber auch für die Schweiz.
Sie untersuchen, inwiefern direkte Volksrechte

zur Einschränkung oder Ausweitung
individueller Freiheitsrechte, vor allem
von Minderheitenrechten, geführt haben.1

In den Arbeiten für die Vereinigten
Staaten drehte es sich vor allem um die
Rechte von Homosexuellen, insbesondere
deren Recht auf Gleichstellung, was eheliche

Beziehungen betrifft, aber u.a. auch

um das Recht auf Abbruch einer
Schwangerschaft bzw. die Rolle der Eltern beim

Schwangerschaftsabbruch einer
Minderjährigen, um die Rolle des Englischen als

einziger bzw. zumindest dominierender
Sprache sowie um die Zulässigkeit besonderer

Regelungen zur Förderung von
Minderheiten («affirmative actions»).

Fasst man die Ergebnisse all dieser

Arbeiten zusammen, dann zeigt sich eine

deutliche Ambivalenz bezüglich des

Verhältnisses zwischen direkter Demokratie

und Menschenrechten. Es gibt eine ganze
Reihe von Beispielen dafür, dass

Minderheitenrechte mit Hilfe direktdemokratischer

Verfahren eingeschränkt wurden,
und weniger Beispiele dafür, dass sie mit
Hilfe dieser Verfahren ausgeweitet wurden.

Es bleibt jedoch offen, ob das Ergebnis

grundlegend anders wäre, wenn das politische

System rein repräsentativ wäre. Das

methodische Problem herauszufinden,
was (kontrafaktisch) geschehen wäre,

wenn diese Rechte nicht zur Verfügung
gestanden hätten, ist nicht nur ausserordentlich

schwierig zu lösen, sondern es wird in
vielen Arbeiten auch gar nicht erkannt,
dass hier ein Problem besteht.

Mit Hilfe der direkten Volksrechte lassen

sich Mehrheitsmeinungen freilich
leichter durchsetzen als im rein repräsen-

l Die vielleicht wichtigsten Arbeiten über die Schweiz
sind: Bruno Frey und Lorenz Goette (1998):
Does the Popular Vote Destroy Civil Rights?,
American Journal of Political Science 42, S. 1343-
1348; Anna Christmann (2012): Die Grenzen direkter
Demokratie, Nomos, Baden-Baden, sowie die Arbeiten

in Adrian Vatter (2011) (ed.): Vom Schächt-
zum Minarettverbot: Religiöse Minderheiten in der
direkten Demokratie, Verlag Neue Zürcher Zeitung,
Zürich. Zur Übersicht über die Arbeiten bis
einschliesslich 2008 siehe Gebhard Kirchgässner (2009):
Direkte Demokratie und Menschenrechte, Jahrbuch
für direkte Demokratie 1, S. 66-89.

67



VERTIEFEN / DOSSIER SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013

tativen System: Die direkte Demokratie

reagiert sensibler auf die Präferenzen der

Bevölkerung. Damit hängt die Gewährung von
Minderheitenrechten wesentlich von diesen

Präferenzen ab. Ist eine deutliche Mehrheit

einer Bevölkerung für die Einschränkung

(Ausweitung) solcher Rechte, wird
sich dies auch in der Politik widerspiegeln:
im rein parlamentarischen System genauso
wie in der direkten Demokratie.

Wieweit hier tatsächlich in fundamentale

Rechte eingegriffen wird, hängt sehr

davon ab, welche Rechte man den einzelnen

zugestehen will. Ist es beispielsweise
tatsächlich ein unbestrittenes Recht, dass

man in Kalifornien Spanisch als zweite

Amtssprache verwenden darf? Oder kann

man nicht von Zuwanderern erwarten,
dass sie (in relativ kurzer Zeit) Englisch als

die Sprache ihres neuen Heimatlandes
erlernen? Ähnliche Fragen lassen sich auch

in bezug auf die Ausgestaltung der rechtlichen

Beziehungen zwischen
gleichgeschlechtlichen Paaren stellen. Es dürfte
wohl kaum zu bestreiten sein, dass man in
diesen Fragen mit guten Argumenten
unterschiedliche Auffassungen vertreten
kann. Entscheidet sich eine Mehrheit im
demokratischen Prozess für eine restriktivere

Lösung, dann ist dies zwar zum Nachteil

einer betroffenen Minderheit, aber es

ist schwierig, dabei generell von der

Verweigerung von «Rechten», insbesondere

von «Menschenrechten» zu sprechen.

Abschliessende Bemerkungen
Auch die Ergebnisse für die Schweiz

zeigen kein einheitliches Bild. Am
interessantesten sind die Beiträge in dem von
Adrian Vatter herausgegebenen Sammelband.

Dort wird der Einfluss der direkten
Volksrechte auf die Rechte religiöser
Minderheiten untersucht und gezeigt, dass es

wesentlich darauf ankommt, ob diese von
den Stimmberechtigten als «In-» oder als

«Outgroups» wahrgenommen werden, d.h.

ob diese Gruppen in die Gesellschaft

integriert sind oder ob sie von der
Mehrheitsgesellschaft als Aussenseiter betrachtet
werden. Wie das Beispiel der jüdischen
Minderheit zeigt, kann sich dies im Zeitablauf

ändern. Für Outgroups ist die Gefahr

gross, dass Volksentscheide gegen ihre

berechtigten Interessen ausfallen.

Auch wenn es gelegentlich bestritten
wird, gibt es, wie gerade die jüngste
Vergangenheit wieder gezeigt hat, ein
Spannungsfeld zwischen direkten Volksrechten
und individuellen Freiheitsrechten bzw.

zwischen der Verwirklichung des

demokratischen Prinzips und des Rechtsstaatsprinzips

in einer modernen Gesellschaft.

Wegen der Gefahr einer Tyrannei der

Mehrheit, die seinerzeit bereits von James

Madison in den «Federalist Papers» thematisiert

wurde, betrifft dies insbesondere
die Rechte von Minderheiten. Die Frage, ob

solche Rechte in einer direkten Demokratie

weniger stark gewährt werden als in einem

rein parlamentarischen System, muss trotz
der inzwischen recht umfangreichen
Literatur zu diesem Thema offenbleiben. Und
auch die Beispiele, die man aus verschiedenen

Ländern anführen kann, lassen nicht
den Schluss zu, dass die Rechte von
Minderheiten in der Schweiz de facto besser

oder weniger gut abgesichert wären als in
anderen westlichen Demokratien. Empirisch

recht gut abgesichert ist dagegen,
dass die direkten Volksrechte dazu führen,
dass die Politik sich stärker an der

Mehrheitsmeinung in der Bevölkerung orientiert.
Hierbei spielen die politischen Institutionen

eine wesentliche Rolle. Dort, wo es

um Verfassungsregeln zur Sicherung der

Minderheitenrechte geht, hängt viel davon

ab, wie einfach oder schwierig es ist, die

Verfassung zu ändern. Wie jedoch
insbesondere das Beispiel der Vereinigten Staaten

mit ihrer nur sehr schwer zu ändernden

Verfassung zeigt, kann man durch eine

Veränderung ihrer Auslegung aber auch

dann auf die Rechtswirklichkeit Einfluss

nehmen, wenn der Wortlaut der Verfassung

nicht geändert wird.
Im übrigen beschränkt sich das

Spannungsfeld zwischen Demokratie- und

Rechtsstaatsprinzip nicht auf die direkten

Volksrechte; auch das rein parlamentarische

System ist damit konfrontiert. Auch
Parlamente können individuelle Freiheitsrechte

einschränken, und sie tun dies

gelegentlich auch. Und selbst die

Verfassungsgerichtsbarkeit garantiert keinen absoluten

Schutz der liberalen Freiheitsrechte: In
Kalifornien revidierte zum Beispiel das oberste

Gericht seine Einschätzung zur
Verfassungsmässigkeit der Todesstrafe, als sich

dessen Zusammensetzung änderte.

Wir müssen daher in diesem Bereich

immer mit Kompromissen, d.h. mit
nichtidealen Lösungen leben. Das Verfahren,
das in der Schweiz heute praktiziert wird,
um das Spannungsfeld zwischen liberalem
und demokratischem Prinzip im konkreten
Fall aufzulösen, kann freilich kaum als

befriedigend betrachtet werden: Es werden

- wie beispielsweise im Fall der

Verwahrungsinitiative - Gesetze erlassen, die, um
mit dem Völkerrecht vereinbar zu sein,

gegen die Verfassung (bzw. zumindest gegen
deren Wortlaut) Verstössen. Reformen, die

hier Abhilfe schaffen könnten, würden
einen (wenn auch nur moderaten) Ausbau
der Verfassungsgerichtsbarkeit erfordern.
Formal würden sie geringfügige Einbussen

beim Initiativrecht mit sich bringen, während

sich materiell kaum etwas ändern

würde, zumindest solange das Parlament

bei seiner Gesetzgebung das Völkerrecht
so weit berücksichtigt, als es dieses durch

Verträge als bindend anerkannt hat. Eine

erhebliche Einschränkung der direkten
Volksrechte ist nicht erforderlich. Daher

ist auch das Hauptargument, das bisher in
den Räten gegen einen Ausbau der

Verfassungsgerichtsbarkeit vorgebracht wurde
und an dem letztlich alle entsprechenden
Vorstösse scheiterten, wonach dadurch
die Volksrechte (zu stark) eingeschränkt
würden, nicht haltbar. Möglicherweise
steht hinter der bisherigen Ablehnung
durch das Parlament aber auch die

Befürchtung, dass dadurch der eigene Spielraum

eingeschränkt würde, indem es

stärker an die Verfassung und an das

Völkerrecht gebunden wäre. Aus der Perspektive

der Demokratietheorie und auch für
die Stimmbürger sollte dies freilich kein
Nachteil sein. <

68


	Gespannte Lage

