
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 92 (2012)

Heft: 1002

Artikel: Vergesst Rousseau!

Autor: Horn, Karen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013 WEITERDENKEN

Vergesst Rousseau!
Jean-Jacques Rousseau war weder ein origineller Denker noch hat er der Freiheit einen Dienst erwiesen.
Im Gegenteil. Dank seines süssen Gifts des «gemeinen Willens» landen offene Gesellschaften direkt
im Kollektivismus. Wir sollten ihn endlich vergessen.

von Karen Horn

Rousseau pour tous» - das ist der Slogan, mit dem die Stadt

Genf die Volksbildungsfestivitäten bewirbt, mit denen sie

den vor dreihundert Jahren dort geborenen Philosophen ehrt.
Seinerzeit lag sie mit Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) eher

über Kreuz. Seine beiden 1762 erschienenen Bücher «Emile ou
De l'éducation» und «Du contrat social ou Principes du droit
politique» wurden in der calvinistischen Stadt - nicht anders als in
Paris - verboten; gegen den Autor erging ein Haftbefehl. Nicht
nur aus später Genugtuung, auch inhaltlich hätte der Genfer

Slogan Rousseau selbst, dem Erfinder des Gemeinwillens,
womöglich gefallen. Schliesslich war das genau sein Thema: Eine

entsprechend konzipierte Bildung und Erziehung sollte dafür

sorgen, dass sich der individuelle Wille harmonisch in den
Gemeinwillen fügt. Nur wäre es Rousseau kaum eingefallen, seinen

Geburtstag feierlich zu begehen: «Ich kostete meine Mutter das

Leben, und meine Geburt war mein erstes Unglück», schrieb er
in seinen «Bekenntnissen». Es folgten noch viele weitere
Malheurs. Rousseau führte ein unstetes Leben, war kränklich, ständig

auf der Flucht, egozentrisch, innerlich zerrissen und eine

notorisch gequälte Seele.

Die Ideen Rousseaus werden bis heute als grosser Wurf
gefeiert, als Meilenstein der Philosophiegeschichte und des

Liberalismus, gerade wieder in diesen Monaten. Die Begeisterung
erfasste bereits Rousseaus Zeitgenossen. Der schottische
Moralphilosoph und Ökonom Adam Smith (1723-1790) bejubelte in
Rousseau eine innovative intellektuelle Kraft, welche die
moralischen Ungeheuerlichkeiten des Doktors Bernard Mandeville
(«Private Laster, öffentliche Vorteile») zurechtzurücken
imstande sei; David Hume (1711-1776) lud den verfolgten Autor
nach England ein und hielt ihn in seiner Gutmütigkeit auch
finanziell aus, was ihm freilich nur Schmähungen eintrug.
Immanuel Kant (1724-1804) Hess sich im fernen Königsberg von
ihm inspirieren. Wenig später konnte sich der stürmende und
drängende junge Dichter Friedrich Schiller (1759-1805) vor
Begeisterung kaum mehr halten, hiess Rousseau in einer (später
wohl aufgrund besserer Einsicht drastisch gekürzten) Ballade

«einen kühnen Reformator» und dichtete tränenreich: «Nicht
für diese Welt warst du - zu bieder / Warst du ihr, zu hoch -
vielleicht zu nieder - / Rousseau, doch du warst ein Christ. / Mag der

Karen Horn
ist Ökonomin und Publizistin. Sie ist Vorsitzende des Vorstands
der Friedrich-A.-von-Hayek-Gesellschaft und leitet ausserdem
die Wert der Freiheit GmbH in Berlin. Zuletzt von ihr erschienen:
«Die soziale Marktwirtschaft. Alles, was Sie über den Neoliberalismus
wissen sollten» (Frankfurter Allgemeine Buch, 2010).

Wahnwitz diese Erde gängeln! / Geh du heim zu deinen Brüdern

Engeln / Denen du entlaufen bist.»

Das sind starke Worte von Denkern, deren freiheitliches

Engagement ausser Zweifel steht und deren Bewertungen ernst

zu nehmen man grundsätzlich durchaus geneigt ist. Und doch

sind sie, mit der nötigen Distanz der Nachgeborenen betrachtet,
einem monumentalen Irrtum aufgesessen. Rousseau sprach

zwar von Freiheit, aber er meinte materielle Gleichheit; er
romantisierte das Individuum, aber er erstickte es im Zwang des

Kollektivs; er sprach von Volkssouveränität, aber er ebnete dem

Totalitarismus den Weg. Von Rousseau führt der Weg nicht nur
zum Umverteilungsstaat, zum aufgeblähten Wohlfahrtsstaat
und zum Schuldenstaat von heute. Seine geistigen Erben heissen

auch Karl Marx, Wladimir Iljitsch Lenin und Josef Stalin. Marx

zum Beispiel hatte Rousseau in seinem Werk «Das Kapital» sogar
mir dem höhnischen Satz zitiert: «Ich werde gestatten, sagt der

Kapitalist, dass ihr die Ehre habt, mir zu dienen, unter der Bedingung,

dass ihr mir für die Mühe, die ich mir mache, euch zu

kommandieren, das wenige gebt, was euch bleibt.» Der Einschub

«sagt der Kapitalist» allerdings stammte von Marx persönlich.
Wahrscheinlich war die politische Eskalation seines

Denkansatzes in Richtung Totalitarismus mitnichten Rousseaus

Absicht; und er stand auch beileibe nicht allein damit, die Fährnisse

seiner Konstruktionen zu übersehen. Wer ihn so anbetete

wie Schiller, der hatte wohl einfach so kraftvolle Sätze im Ohr

wie: «Der Mensch ist frei geboren und überall liegt er in Ketten»

oder «Die Freiheit des Menschen liegt nicht darin, dass er tun
kann, was er will, sondern dass er nicht tun muss, was er nicht
will». Es gibt allerdings auch andere Sätze, die einem freiheitlich
gesinnten Menschen das Blut in den Adern gefrieren lassen:

«Rückt die Meinungen des Volkes zurecht, und seine Sitten werden

sich von selbst bessern.» Oder: «Der Eigentumsteufel vergiftet

alles, was er berührt.»

21



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013

Womöglich bezieht sich die Bewunderung für Rousseau auch

schlicht auf dessen Beitrag zur Entdeckung des Individuums und
dessen Gefühlswelt. Vor Rousseau hatte man im cartesianisch-
rationalistisch geprägten und schon von der Aufklärung erfass-

ten französischen Sprachraum vor allem auf die Vernunft
gesetzt, die man scharf vom Gefühl schied. Rousseau nun ritt - zum
Entsetzen seines einstigen Förderers Denis Diderot, der ihn in
seiner «Encyclopédie» hatte schreiben lassen - einen Frontalangriff

gegen die Aufklärung und ihre Betonung des vernünftig
handelnden Menschen. Stattdessen postulierte der übersteigert
empfindsame Denker eine Philosophie, nach der im Gefühl der

unverdorbene Ausdruck menschlicher Güte zu erkennen sei.

Damit zementierte er allerdings den cartesianischen Dualismus
bloss von der anderen Seite. Das war eine anthropologische
Engführung, der sich ausserhalb Frankreichs weder Adam Smith

(«Theory of Moral Sentiments») und David Hume («A Treatise on
Human Nature») noch Friedrich Schiller («Über das Erhabene»)

anschlössen. Ihr Menschenbild war umfassender.

Von bleibender Bedeutung für die politische Philosophie
war Rousseaus Ablehnung staatlicher Willkür, der Gedanke der

Bindung an das Gesetz, die Idee der Volkssouveränität und die

kontrakttheoretische
Legitimierung des Staates.

Es war dies sein Versuch
Rousseau schwärmte einer Antwort auf die

vom Naturzustand Grundfrage, wie eine frei-

und hielt den Menschen heitliche Staatsordnung
aussehen kann, und für
alle seine Ansätze fand er
im vorrevolutionär gären-
den Frankreich damals

den Boden bereitet. Der Ständestaat war längst nicht mehr tragbar

- aber wie sollte das politische und gesellschaftliche Gefüge

der Zukunft aussehen? Die Gedanken der Volkssouveränität und
des Gesellschaftsvertrags waren indes beileibe nicht neu. Die

Idee der - von Gott und dem Naturrecht abgeleiteten -
Volkssouveränität findet sich schon im späten fünfzehnten und
sechzehnten Jahrhundert in den heute zu Unrecht weitgehend in
Vergessenheit geratenen Schriften der Mönche der spätscholastischen

Schule von Salamanca. Sie liegt ebenfalls dem

Gesellschaftsvertrag zugrunde, mit dem das sonst einander bekriegende

Volk in dem ungeschichtlichen Gedankenexperiment von
Thomas Hobbes (1588-1679) alle Gewalt an den Staat als Leviathan

abgibt und aus einer Gefangenendilemmasituation herausfindet.

Dass Herrschaft überhaupt notwendig sei, hatte Hobbes

eigener schmerzlicher Anschauung von Jahrzehnten des Bürgerkriegs

in England entnommen. Doch die Herrschaft sollte nicht
oktroyiert werden; freie Bürger sollten hierüber einen Konsens

erreichen können.
Wie angesichts widerstreitender Interessen ein solcher Konsens

in der Realität gefunden werden kann oder worin zumindest

eine Annäherung bestehen mag, ist seitdem ein ungelöstes

an sich für gut.

Dilemma der politischen Philosophie. Das Problem liegt darin,
dass für jeden Bürger stets ein Anreiz besteht, für die Gemeinschaft

sinnvolle Regeln zugunsten des eigenen kurzfristigen
Vorteils abzulehnen. Partikularinteresse und Gemeinwohl drohen

somit nicht zur Deckung zu kommen. Wie lässt sich das

überwinden? Der Philosoph John Rawls überlegte sich 1971 in
seiner «Theorie der Gerechtigkeit» dazu einen - ebenfalls freilich

wieder nur fiktiven und nicht realisierbaren - «Schleier des

Nichtwissens», hinter dem der Bürger sein Partikularinteresse

vergisst. Wenn die Bürger keine Ahnung hätten, ob sie Mann oder

Frau, arm oder reich, dumm oder intelligent, Europäer oder
Afrikaner sind und wie es um ihre gesellschaftliche Position bestellt
ist, so die Idee, dann könnten sie sich auf allgemeine Regeln einigen,

die tatsächlich im gemeinsamen Interesse liegen. Der Ökonom

James M. Buchanan fokussiert statt auf eine fiktiv herbeigedachte

Einigung lieber gleich nur noch auf das Kriterium der

Zustimmungsfähigkeit: Legitim sind dann nur solche staatlichen

Einrichtungen und Handlungen, denen die Bürger aufgrund ihres

Eigeninteresses wahrscheinlich zustimmen können.
Statt das Problem zu lösen, war Rousseau seinerzeit beherzt

darüber hinweggegangen: Er postulierte einfach, dass es einen
Zustand gebe, in dem zwischen den Menschen gar keine
widerstreitenden Interessen mehr existierten. Woraus er folgerte: Wo

dies dennoch der Fall sei, zeige dies bloss den schlechten Ein-
fluss der Gesellschaft auf die Menschen. Mit Hilfe der Erziehung
jedoch könne es gelingen, die Menschen wieder zum Naturzustand

zurückzuführen und ihre Präferenzen so zu formen, dass

sie in einem gemeinsamen Willen zusammenfänden: dem

Gemeinwillen. Damit hätten sie zugleich ihre Freiheit gefunden,
die für Rousseau nichts anderes bedeutet, als das zu wollen, was

alle wollen, in seinen Worten: «Gehorsam gegenüber dem

Gesetz, das man sich vorgeschrieben hat.» Wer vom gemeinen
Willen abweicht, wird zur Freiheit gezwungen - mit Recht: denn

er hat sich seiner guten Natur entfremdet. Um den Gemeinwillen

durchzusetzen, dürfen selbst die Gewissensfreiheit, die

Religionsfreiheit und die Redefreiheit der Bürger ausgesetzt werden.
Diese schauerliche Konstruktion zur Legitimierung des Zwangs
fusst auf einem sozialkritischen Befund, mit dem man noch
heute am Stammtisch punkten kann. Die Hauptingredienzien
lauten: Der Mensch ist eigentlich gut; doch Ungleichheit
verdirbt den Charakter; Eigentum ist Diebstahl und zementiert
die Ungleichheit; dagegen muss etwas geschehen - und notfalls
mit Gewalt.

Wo Hobbes von einem «Krieg aller gegen alle» schrieb und

davon, dass im Naturzustand das Leben «einsam, armselig,
scheusslich, tierisch und kurz» sei, schwärmte Rousseau vom
Naturzustand und hielt den Menschen an sich für gut. Er feierte
den naturverbundenen «edlen Wilden» und betrachtete erst die

pervertierenden Kräfte der Gesellschaft als Quelle der menschlichen

Charakterverbiegung und Verkünstelung. Die einzig richtige

Antwort darauf fand Voltaire, der in einem Brief an Rousseau

böse spottete: «Noch niemand hat so viel Geist leuchten

22





f) ABACUS
version internet

ABACUS Version Internet - führend in Business Software

ABACUS Business Software bietet alles, für
jedes Business, jede Unternehmensgrösse:

> Auftragsbearbeitung
> Produktionsplanung und -Steuerung

> Service-A/ertragsmanagement
> Leistungs-/Projektabrechnung
> E-Commerce und E-Business

> Adressmanagement und Workflow
> Archivierung
> Rechnungswesen/Controlling
> Personalwesen

> Electronic Banking

> Informationsmanagement

www.abacus.ch

ABACUS
business software



SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013 WEITERDENKEN

lassen wie Sie in dem Bestreben, uns wieder zu Bestien zu
machen; man bekommt [...] ordentlich Lust, wieder auf allen vieren
zu gehen.»

Indem Rousseau das Gute im Menschen betonte, begründete
er seine Ideen jedoch offenbar auf eine zumindest vordergründig

sympathischere Weise, die bei den Idealisten und Romantikern

des achtzehnten Jahrhunderts ebenso verfing wie bei ihren

Nachfolgern von heute. Adam Smith beispielsweise muss es

gefallen haben, dass Rousseau fest daran glaubte, dass jedermann
mit einem Gewissen ausgestattet sei. «Es gibt im Innern der Seele

ein angeborenes Prinzip der Gerechtigkeit und der Tugend, nach

dem wir, unseren eigenen Grundsätzen zum Trotz, unsere
Handlungen und diejenigen anderer als gut oder böse beurteilen»,
schrieb Rousseau, und Smith widmete dieser Beobachtung in
einem Leserbrief an die «Edinburgh Review» viel Raum und
lobende Worte. Nicht nur David Hume, auch Francis Hutcheson

(1694-1746), der einstige Lehrer von Smith in Glasgow, hatte mit
einem solchen angeborenen «moral sense» des Menschen

gerechnet. Smith allerdings erkannte, dass ein solches axiomati-
sches Postulat unterkomplex und somit nicht zufriedenstellend
ist. In seiner 1759 veröffentlichten «Theory of Moral
Sentiments» hinterfragte er die Wurzeln der Tugenden, konstruierte

zur Erklärung des Gewissens die Denkfigur des «unparteiischen
Beobachters», die jeder in der eigenen Brust trage, und führte die

Genese moralischer Überzeugungen auf einen Prozess

gesellschaftlicher Rückkopplungen zurück. In unserer Reaktion
aufeinander bieten wir einander ein fortwährendes Verhaltenskorrektiv:

Wer über die Stränge schlägt, wird das schon erfahren.

Zugleich verständigen wir uns so indirekt auf das, was innerhalb
der Gemeinschaft als moralisch gelten soll.

Smith freilich war Empiriker; dass im gesellschaftlichen
Miteinander jeder jedem den Spiegel vorhält, betrachtete er schlicht
als normal und erkannte darin einen evolutionären Prozess. Für

Rousseau jedoch war genau diese gesellschaftliche Existenz des

Individuums ein widernatürliches Unheil, verschärft durch die

Erfindung des Privateigentums, der Wurzel alles Bösen. Die

Begründung des Privateigentums durch John Locke (1632-1704),

der die Frucht der eigenen Hände Arbeit als Teil des Verfügungsrechtes

am eigenen Körper versteht, überzeugte ihn nicht. «Der

erste, der ein Stück Landes umzäunte, es sich in den Sinn kommen

liess zu sagen: <Dies ist mein>, und einfältige Leute fand, die

es ihm glaubten, der war der wahre Stifter der bürgerlichen
Gesellschaft. Wie viele Verbrechen, Kriege, Morde, wie viel Elend

und Greuel hätte der dem Menschengeschlecht erspart, der die

Pfähle herausgerissen [...] hätte.» Dass die Notwendigkeit eines

gesicherten Privateigentums auch im ökonomischen Phänomen

der Knappheit begründet ist, erschloss sich ihm nicht. In der

Rückschau nach Jahrzehnten des praktizierten Sozialismus wissen

wir heute jedoch nur zu genau, dass Gemeineigentum nicht
gerade zu Strebsamkeit und dazu anhält, mit knappen Ressourcen

pfleglich umzugehen - mit dem Ergebnis, dass es jedermann
schlechtergeht.

Die Ungleichheit der Menschen wiederum, die angeblich
von der Institution des Eigentums festgeschrieben wird, bedingt
nach Rousseau nicht nur eine ungesunde Arbeitsteilung - ein
Problem, das auch der grosse Theoretiker und Fürsprecher der

Arbeitsteilung Adam Smith im Blick hatte, der sich durchaus um
die damit einhergehende Verengung des Horizontes gerade in
den unteren gesellschaftlichen Schichten sorgte. Doch anders
als Smith erkennt Rousseau nicht, dass materielle Ungleichheit
ein Fortschrittsmotor ist; die Idee, dass einmal ein Tellerwäscher

zum Millionär werden könnte, war für ihn wohl zu verwegen.

Für ihn führt Ungleichheit zu sozialen Spannungen und
verursacht eine tiefe persönliche Zerrissenheit. Der Mensch, der
sich laufend mit anderen vergleicht und nach Anerkennung
giert, muss nach Rousseau permanent sein Ungenügen empfinden

und unglücklich sein. Er steht in Abhängigkeit und Konkurrenz,

und er nimmt Schaden an seiner Seele. Er kann gar nicht
anders, als seinen Mitmenschen ständig etwas vorzuspielen -

die charakterlichen Folgen

sind Ichfixiertheit,
Ehrgeiz, Koketterie, Eitel-

Rousseaus Meinung nach lebt keit und andere destruk-
jeder einzelne im Zustand tive Leidenschaften; die

fortdauernder Lüge und gesellschaftlichen Folgen

entfremdet sich seiner selbst. sind Hierarchien und
Klassenkonflikte.

Man kennt das. Es ist
aber leider nicht viel mehr

als eine fehlgeleitete, aus billiger Küchenpsychologie hergeleitete

Gesellschaftskritik. Es gehört nun einmal zur Natur des

Menschen, auf andere zu schauen. Erst im Begreifen des anderen

wurzelt das Bewusstsein des Selbst. Und der Mensch ist ein
wettbewerbliches Wesen. Wenn er nicht nach materiellen Dingen

streben darf, sucht er seine Mitmenschen anderweitig zu
beeindrucken. Womit, ist dabei offen - durch besondere

Wohltätigkeit oder Skrupellosigkeit, durch Frömmigkeit oder Macht.
Das Streben ist dem Menschen eigen - und wenn es sich auf
positive Werte richten darf, dann tut es ihm auch gut: Was ist denn
mit der motivierenden und befreienden Wirkung des Erfolges?
Mit dem verbindenden Erlebnis der Gemeinschaft, die hierfür
die Folie bietet? Mit der gegenseitigen Fürsorge, die ohne den

Erfolg einzelner nicht denkbar ist?

Anders als Smith glaubte Rousseau nicht, dass es zu einem
natürlichen Gleichgewicht und zu einem zwischenmenschlichen

Ausgleich kommen kann. Seiner Meinung nach lebt jeder
einzelne im Zustand fortdauernder Lüge und entfremdet sich

zwangsläufig seiner selbst; er ist innerlich gespalten. Der
optimistische Fortschrittsglaube, der mit der Aufklärung einherging,

macht nach Ansicht von Rousseau alles nur noch schlimmer.

Aus freiheitlicher Sicht könnte er damit allenfalls dann
recht haben, wenn Vernunft unweigerlich in Hybris münden
müsste. Die Gefahr besteht zwar, wie gerade das Rousseausche
Erbe verdeutlicht; aber zwingend ist das nicht: Die Vernunft ist

25



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013

auch dazu angetan, die Vernünftelei in Schach zu halten. Einer

Gesellschaft vernunftbegabter Menschen, die um die Fehlbar-

keit ihrer Spezies wissen, ist es aufgegeben, gesellschaftliche
Einrichtungen zu finden, die mit diesen Begrenztheiten
klarkommen. Und das ist eine einzigartige Chance.

Trotz oder vielmehr gerade wegen seiner sozialkritischen
Miesepetrigkeiten wurde Rousseau vor allem mit den Ideen zur
Volkssouveränität und zum Gesellschaftsvertrag immerhin zum

Ideengeber der 1789 beginnenden und nach ganz Europa
ausstrahlenden Französischen Revolution. Mit der Überwindung
des feudalistischen Ständestaats und der Einführung individueller

Freiheitsrechte macht die Französische Revolution in der Tat
einen Meilenstein in der Geschichte der Freiheit aus. Allerdings
verläuft die Geschichte nun einmal nicht linear; wo Licht ist, ist
auch Schatten. Auf die erste hoffnungsvolle Phase der Französischen

Revolution folgte mit der wüsten, schreckensreichen,
undemokratischen und rechtlosen Zeit der «Terreur» ein fürchterlicher

Rückschlag; eine Degenerationserscheinung, die Frankreich

am Ende in die Arme des

Usurpators Napoléon
Bonaparte führte. Dass sich

insbesondere der berüchtigte

Maximilien Robespierre

ausdrücklich auf
Rousseau berief, muss
nicht verwundern. Aus
Rousseaus Legitimierung
des Zwangs zur Bewahrung

des Gemeinwillens folgte für Robespierre, dass die Gegner
der Republik ihre Meinung ändern oder eben sterben mussten.
Es verdeutlicht die Tatsache, dass in Rousseaus Gedankengebäude

etwas Entscheidendes missraten war: Er spricht von Freiheit,

doch in seiner Theorie ist finsterster Totalitarismus angelegt

- mit Todesfolge.
Und überhaupt: schon allein der Ansatz, die postulierte

innere Zerrissenheit des Menschen beheben zu wollen, indem dieser

mit seinem ganzen Willen mit der Gemeinschaft verschmilzt,
der er angehört, ist geradezu eine Einladung zur Manipulation
des Individuums und zur organischen Überhöhung des Kollektivs.

Demokratisch kann man das längst nicht mehr nennen:
Demokratie ist als ein Verfahren zum Interessenausgleich
gedacht; Rousseau will die Interessenunterschiede durch
Verschmelzung ausradieren und die Menschen gleichschalten. In
Kombination mit seiner Verteufelung des Privateigentums und
der Ungleichheit führt dies ohne Umwege zu Umverteilung und

Enteignung und immer weiter bis hin zur Zentralverwaltungs-
wirtschaft, wie sie im real existiert habenden Sozialismus zu

besichtigen war. Der Einladung in diese Richtung sind im weiteren

Verlauf der Menschheitsgeschichte allzu viele Geister

gefolgt. Selbst in den Demokratien des Westens leiden wir noch
heute unter den gravierenden Kollateralschäden dieser verfehlten

Gedankenspielerei. In welche Sackgasse es führt, wenn sich

Umverteilung, mangelnder Schutz des Privateigentums und eine

unscharfe Begrenzung des staatlichen Radius verbinden, lässt
sich derzeit gut beobachten: in den Schuldenstaat.

Da half es auch nichts, dass nach Rousseau schon bald
Benjamin Constant (1767-1830) die Bühne der politischen Philosophie

betrat, ein weiterer, weniger irrlichternder Schweizer.
Constant erklärte, dass politische Freiheit nicht alles, sondern ohne

persönliche Freiheit nichts sei, dass es Vorkehrungen gegen
einen Abusus selbst der demokratisch legitimierten Staatsgewalt

zu treffen und die Privatsphäre jedes Menschen vor
Übergriffen zu schützen gelte. Doch das süsse Gift des Rousseau-

schen gemeinen Willens war nun schon in der Welt. Allzu viele
Menschen hat es seither krank gemacht. Muss man das noch
feiern? Es wäre vielmehr an der Zeit, Rousseau und seine Ideen

nun endlich gründlich zu vergessen. <

Rousseau spricht von Freiheit,
doch in seiner Theorie

ist finsterster Totalitarismus

angelegt.

26


	Vergesst Rousseau!

