Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 92 (2012)
Heft: 1002
Artikel: Vergesst Rousseau!
Autor: Horn, Karen
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-735545

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-735545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013 WEITERDENKEN

Vergesst Rousseau!

Jean-Jacques Rousseau war weder ein origineller Denker noch hat er der Freiheit einen Dienst erwiesen.
Im Gegenteil. Dank seines siissen Gifts des «gemeinen Willens» landen offene Gesellschaften direkt

im Kollektivismus. Wir sollten ihn endlich vergessen.

von Karen Horn

ousseau pour tous» — das ist der Slogan, mit dem die Stadt
((RGenf die Volksbildungsfestivititen bewirbt, mit denen sie
den vor dreihundert Jahren dort geborenen Philosophen ehrt.
Seinerzeit lag sie mit Jean-Jacques Rousseau (1712—-1778) eher
iber Kreuz. Seine beiden 1762 erschienenen Biicher «Emile ou
De I’éducation» und «Du contrat social ou Principes du droit po-
litique» wurden in der calvinistischen Stadt — nicht anders als in
Paris — verboten; gegen den Autor erging ein Haftbefehl. Nicht
nur aus spdter Genugtuung, auch inhaltlich hétte der Genfer
Slogan Rousseau selbst, dem Erfinder des Gemeinwillens, wo-
moglich gefallen. Schliesslich war das genau sein Thema: Eine
entsprechend konzipierte Bildung und Erziehung sollte dafiir
sorgen, dass sich der individuelle Wille harmonisch in den Ge-
meinwillen fiigt. Nur wire es Rousseau kaum eingefallen, seinen
Geburtstag feierlich zu begehen: «Ich kostete meine Mutter das
Leben, und meine Geburt war mein erstes Ungliick», schrieb er
in seinen «Bekenntnissen». Es folgten noch viele weitere Mal-
heurs. Rousseau fiihrte ein unstetes Leben, war krianklich, stin-
dig auf der Flucht, egozentrisch, innerlich zerrissen und eine
notorisch gequalte Seele.

Die Ideen Rousseaus werden bis heute als grosser Wurf
gefeiert, als Meilenstein der Philosophiegeschichte und des Li-
beralismus, gerade wieder in diesen Monaten. Die Begeisterung
erfasste bereits Rousseaus Zeitgenossen. Der schottische Moral-
philosoph und Okonom Adam Smith (1723-1790) bejubelte in
Rousseau eine innovative intellektuelle Kraft, welche die mora-
lischen Ungeheuerlichkeiten des Doktors Bernard Mandeville
(«Private Laster, offentliche Vorteile») zurechtzuriicken im-
stande sei; David Hume (1711-1776) lud den verfolgten Autor
nach England ein und hielt ihn in seiner Gutmiitigkeit auch
finanziell aus, was ihm freilich nur Schmé@hungen eintrug. Im-
manuel Kant (1724-1804) liess sich im fernen Konigsberg von
thm inspirieren. Wenig spiter konnte sich der stiirmende und
dringende junge Dichter Friedrich Schiller (1759-1805) vor Be-
geisterung kaum mehr halten, hiess Rousseau in einer (spdter
wohl aufgrund besserer Einsicht drastisch gekiirzten) Ballade
«einen kithnen Reformator» und dichtete trinenreich: «Nicht
fiir diese Welt warst du — zu bieder / Warst du ihr, zu hoch — viel-
leicht zu nieder — / Rousseau, doch du warst ein Christ. / Mag der

Karen Horn

ist Okonomin und Publizistin. Sie ist Vorsitzende des Vorstands

der Friedrich-A.-von-Hayek-Gesellschaft und leitet ausserdem

die Wert der Freiheit GmbH in Berlin. Zuletzt von ihr erschienen:

«Die soziale Marktwirtschaft. Alles, was Sie iber den Neoliberalismus
wissen sollten» (Frankfurter Allgemeine Buch, 2010).

Wahnwitz diese Erde gingeln! / Geh du heim zu deinen Briidern
Engeln / Denen du entlaufen bist.»

Das sind starke Worte von Denkern, deren freiheitliches
Engagement ausser Zweifel steht und deren Bewertungen ernst
zu nehmen man grundsidtzlich durchaus geneigt ist. Und doch
sind sie, mit der notigen Distanz der Nachgeborenen betrachtet,
einem monumentalen Irrtum aufgesessen. Rousseau sprach
zwar von Freiheit, aber er meinte materielle Gleichheit; er ro-
mantisierte das Individuum, aber er erstickte es im Zwang des
Kollektivs; er sprach von Volkssouverdnitdt, aber er ebnete dem
Totalitarismus den Weg. Von Rousseau fithrt der Weg nicht nur
zum Umverteilungsstaat, zum aufgebldhten Wohlfahrtsstaat
und zum Schuldenstaat von heute. Seine geistigen Erben heissen
auch Karl Marx, Wladimir Iljitsch Lenin und Josef Stalin. Marx
zum Beispiel hatte Rousseau in seinem Werk «Das Kapital» sogar
mit dem hohnischen Satz zitiert: «Ich werde gestatten, sagt der
Kapitalist, dass ihr die Ehre habt, mir zu dienen, unter der Bedin-
gung, dass ihr mir fiir die Miihe, die ich mir mache, euch zu kom-
mandieren, das wenige gebt, was euch bleibt.» Der Einschub
«sagt der Kapitalist» allerdings stammte von Marx personlich.

Wahrscheinlich war die politische Eskalation seines Denk-
ansatzes in Richtung Totalitarismus mitnichten Rousseaus
Absicht; und er stand auch beileibe nicht allein damit, die Fihr-
nisse seiner Konstruktionen zu iibersehen. Wer ihn so anbetete
wie Schiller, der hatte wohl einfach so kraftvolle Sdtze im Ohr
wie: «Der Mensch ist frei geboren und iiberall liegt er in Ketten»
oder «Die Freiheit des Menschen liegt nicht darin, dass er tun
kann, was er will, sondern dass er nicht tun muss, was er nicht
will». Es gibt allerdings auch andere Sitze, die einem freiheitlich
gesinnten Menschen das Blut in den Adern gefrieren lassen:
«Riickt die Meinungen des Volkes zurecht, und seine Sitten wer-
den sich von selbst bessern.» Oder: «Der Eigentumsteufel vergif-
tet alles, was er beriihrt.»

21



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013

Womoglich bezieht sich die Bewunderung fiir Rousseau auch
schlicht auf dessen Beitrag zur Entdeckung des Individuums und
dessen Gefiihlswelt. Vor Rousseau hatte man im cartesianisch-
rationalistisch geprédgten und schon von der Aufkldrung erfass-
ten franzosischen Sprachraum vor allem auf die Vernunft ge-
setzt, die man scharf vom Gefiihl schied. Rousseau nun ritt — zum
Entsetzen seines einstigen Forderers Denis Diderot, der ihn in
seiner «Encyclopédie» hatte schreiben lassen — einen Frontalan-
griff gegen die Aufkldrung und ihre Betonung des verniinftig
handelnden Menschen. Stattdessen postulierte der iibersteigert
empfindsame Denker eine Philosophie, nach der im Gefiihl der
unverdorbene Ausdruck menschlicher Giite zu erkennen sei. Da-
mit zementierte er allerdings den cartesianischen Dualismus
bloss von der anderen Seite. Das war eine anthropologische Eng-
fiihrung, der sich ausserhalb Frankreichs weder Adam Smith
(«Theory of Moral Sentiments») und David Hume («A Treatise on
Human Nature») noch Friedrich Schiller («Uber das Erhabene»)
anschlossen. Ihr Menschenbild war umfassender.

Von bleibender Bedeutung fiir die politische Philosophie
war Rousseaus Ablehnung staatlicher Willkiir, der Gedanke der
Bindung an das Gesetz, die Idee der Volkssouverdnitdt und die
kontrakttheoretische Le-
gitimierung des Staates.
Es war dies sein Versuch
einer Antwort auf die

Rousseau schwiarmte

vom Naturzustand Grundfrage, wie eine frei-
heitliche Staatsordnung
aussehen kann, und fiir

alle seine Ansitze fand er

und hielt den Menschen

an sich fiir gut.

im vorrevolutiondr gdren-
den Frankreich damals
den Boden bereitet. Der Stdndestaat war ldngst nicht mehr trag-
bar — aber wie sollte das politische und gesellschaftliche Gefiige
der Zukunft aussehen? Die Gedanken der Volkssouverédnitdt und

des Gesellschaftsvertrags waren indes beileibe nicht neu. Die
Idee der — von Gott und dem Naturrecht abgeleiteten — Volks-
souverdnitdt findet sich schon im spiten fiinfzehnten und sech-
zehnten Jahrhundert in den heute zu Unrecht weitgehend in
Vergessenheit geratenen Schriften der Monche der spitscholas-
tischen Schule von Salamanca. Sie liegt ebenfalls dem Gesell-
schaftsvertrag zugrunde, mit dem das sonst einander bekrie-
gende Volk in dem ungeschichtlichen Gedankenexperiment von
Thomas Hobbes (1588—-1679) alle Gewalt an den Staat als Levia-
than abgibt und aus einer Gefangenendilemmasituation heraus-
findet. Dass Herrschaft iiberhaupt notwendig sei, hatte Hobbes
eigener schmerzlicher Anschauung von Jahrzehnten des Biirger-
kriegs in England entnommen. Doch die Herrschaft sollte nicht
oktroyiert werden; freie Biirger sollten hieriiber einen Konsens
erreichen konnen.

Wie angesichts widerstreitender Interessen ein solcher Kon-
sens in der Realitdt gefunden werden kann oder worin zumin-
dest eine Anndherung bestehen mag, ist seitdem ein ungeldstes

22

Dilemma der politischen Philosophie. Das Problem liegt darin,
dass fiir jeden Biirger stets ein Anreiz besteht, fiir die Gemein-
schaft sinnvolle Regeln zugunsten des eigenen kurzfristigen
Vorteils abzulehnen. Partikularinteresse und Gemeinwohl dro-
hen somit nicht zur Deckung zu kommen. Wie ldsst sich das
iiberwinden? Der Philosoph John Rawls iiberlegte sich 1971 in
seiner «Theorie der Gerechtigkeit» dazu einen — ebenfalls frei-
lich wieder nur fiktiven und nicht realisierbaren — «Schleier des
Nichtwissens», hinter dem der Biirger sein Partikularinteresse
vergisst. Wenn die Biirger keine Ahnung hétten, ob sie Mann oder
Frau, arm oder reich, dumm oder intelligent, Europder oder Afri-
kaner sind und wie es um ihre gesellschaftliche Position bestellt
ist, so die Idee, dann konnten sie sich auf allgemeine Regeln eini-
gen, die tatsichlich im gemeinsamen Interesse liegen. Der Oko-
nom James M. Buchanan fokussiert statt auf eine fiktiv herbeige-
dachte Einigung lieber gleich nur noch auf das Kriterium der
Zustimmungsfahigkeit: Legitim sind dann nur solche staatlichen
Einrichtungen und Handlungen, denen die Biirger aufgrund ihres
Eigeninteresses wahrscheinlich zustimmen kdnnen.

Statt das Problem zu 16sen, war Rousseau seinerzeit beherzt
dariiber hinweggegangen: Er postulierte einfach, dass es einen
Zustand gebe, in dem zwischen den Menschen gar keine wider-
streitenden Interessen mehr existierten. Woraus er folgerte: Wo
dies dennoch der Fall sei, zeige dies bloss den schlechten Ein-
fluss der Gesellschaft auf die Menschen. Mit Hilfe der Erziehung
jedoch konne es gelingen, die Menschen wieder zum Naturzu-
stand zurilickzufithren und ihre Préferenzen so zu formen, dass
sie in einem gemeinsamen Willen zusammenfinden: dem
Gemeinwillen. Damit hétten sie zugleich ihre Freiheit gefunden,
die fiir Rousseau nichts anderes bedeutet, als das zu wollen, was
alle wollen, in seinen Worten: «Gehorsam gegeniiber dem
Gesetz, das man sich vorgeschrieben hat.» Wer vom gemeinen
Willen abweicht, wird zur Freiheit gezwungen — mit Recht: denn
er hat sich seiner guten Natur entfremdet. Um den Gemeinwil-
len durchzusetzen, diirfen selbst die Gewissensfreiheit, die Reli-
gionsfreiheit und die Redefreiheit der Biirger ausgesetzt werden.
Diese schauerliche Konstruktion zur Legitimierung des Zwangs
fusst auf einem sozialkritischen Befund, mit dem man noch
heute am Stammtisch punkten kann. Die Hauptingredienzien
lauten: Der Mensch ist eigentlich gut; doch Ungleichheit ver-
dirbt den Charakter; Eigentum ist Diebstahl und zementiert
die Ungleichheit; dagegen muss etwas geschehen — und notfalls
mit Gewalt.

Wo Hobbes von einem «Krieg aller gegen alle» schrieb und
davon, dass im Naturzustand das Leben «einsam, armselig,
scheusslich, tierisch und kurz» sei, schwdrmte Rousseau vom
Naturzustand und hielt den Menschen an sich fiir gut. Er feierte
den naturverbundenen «edlen Wilden» und betrachtete erst die
pervertierenden Krifte der Gesellschaft als Quelle der menschli-
chen Charakterverbiegung und Verkiinstelung. Die einzig rich-
tige Antwort darauf fand Voltaire, der in einem Brief an Rous-
seau bose spottete: «Noch niemand hat so viel Geist leuchten



Karen Horn, photographiert von Philipp Baer.




ABACUS Version Internet — fuhrend in Business Software

ABACUS Business Software bietet alles, fur
jedes Business, jede Unternehmensgrosse:

=

>

NV NGNS VRV SY, Ve VN

Auftragsbearbeitung
Produktionsplanung und -steuerung
Service-/Vertragsmanagement
Leistungs-/Projektabrechnung
E-Commerce und E-Business
Adressmanagement und Workflow
Archivierung
Rechnungswesen/Controlling
Personalwesen

Electronic Banking
Informationsmanagement

www.abacus.ch

ABACUS

business software




SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013 WEITERDENKEN

lassen wie Sie in dem Bestreben, uns wieder zu Bestien zu ma-
chen; man bekommt [...] ordentlich Lust, wieder auf allen vieren
zu gehen.»

Indem Rousseau das Gute im Menschen betonte, begriindete
er seine Ideen jedoch offenbar auf eine zumindest vordergriin-
dig sympathischere Weise, die bei den Idealisten und Romanti-
kern des achtzehnten Jahrhunderts ebenso verfing wie bei ihren
Nachfolgern von heute. Adam Smith beispielsweise muss es ge-
fallen haben, dass Rousseau fest daran glaubte, dass jedermann
mit einem Gewissen ausgestattet sei. «Es gibt im Innern der Seele
ein angeborenes Prinzip der Gerechtigkeit und der Tugend, nach
dem wir, unseren eigenen Grundsitzen zum Trotz, unsere Hand-
lungen und diejenigen anderer als gut oder bdse beurteilen»,
schrieb Rousseau, und Smith widmete dieser Beobachtung in ei-
nem Leserbrief an die «Edinburgh Review» viel Raum und lo-
bende Worte. Nicht nur David Hume, auch Francis Hutcheson
(1694-1746), der einstige Lehrer von Smith in Glasgow, hatte mit
einem solchen angeborenen «moral sense» des Menschen ge-
rechnet. Smith allerdings erkannte, dass ein solches axiomati-
sches Postulat unterkomplex und somit nicht zufriedenstellend
ist. In seiner 1759 verdffentlichten «Theory of Moral Senti-
ments» hinterfragte er die Wurzeln der Tugenden, konstruierte
zur Erkldarung des Gewissens die Denkfigur des «unparteiischen
Beobachters», die jeder in der eigenen Brust trage, und fiihrte die
Genese moralischer Uberzeugungen auf einen Prozess gesell-
schaftlicher Riickkopplungen zuriick. In unserer Reaktion auf-
einander bieten wir einander ein fortwahrendes Verhaltenskor-
rektiv: Wer iiber die Stringe schldgt, wird das schon erfahren.
Zugleich verstindigen wir uns so indirekt auf das, was innerhalb
der Gemeinschaft als moralisch gelten soll.

Smith freilich war Empiriker; dass im gesellschaftlichen Mit-
einander jeder jedem den Spiegel vorhilt, betrachtete er schlicht
als normal und erkannte darin einen evolutiondren Prozess. Fiir
Rousseau jedoch war genau diese gesellschaftliche Existenz des
Individuums ein widernatiirliches Unheil, verschérft durch die
Erfindung des Privateigentums, der Wurzel alles Bosen. Die Be-
griindung des Privateigentums durch John Locke (1632-1704),
der die Frucht der eigenen Hande Arbeit als Teil des Verfiigungs-
rechtes am eigenen Korper versteht, {iberzeugte ihn nicht. «Der
erste, der ein Stiick Landes umziunte, es sich in den Sinn kom-
men liess zu sagen: «Dies ist mein>, und einféltige Leute fand, die
es ihm glaubten, der war der wahre Stifter der biirgerlichen Ge-
sellschaft. Wie viele Verbrechen, Kriege, Morde, wie viel Elend
und Greuel hitte der dem Menschengeschlecht erspart, der die
Pfihle herausgerissen [..] hitte.» Dass die Notwendigkeit eines
gesicherten Privateigentums auch im 6konomischen Phinomen
der Knappheit begriindet ist, erschloss sich ihm nicht. In der
Riickschau nach Jahrzehnten des praktizierten Sozialismus wis-
sen wir heute jedoch nur zu genau, dass Gemeineigentum nicht
gerade zu Strebsamkeit und dazu anhdlt, mit knappen Ressour-
cen pfleglich umzugehen — mit dem Ergebnis, dass es jedermann
schlechter geht.

Die Ungleichheit der Menschen wiederum, die angeblich
von der Institution des Eigentums festgeschrieben wird, bedingt
nach Rousseau nicht nur eine ungesunde Arbeitsteilung — ein
Problem, das auch der grosse Theoretiker und Fiirsprecher der
Arbeitsteilung Adam Smith im Blick hatte, der sich durchaus um
die damit einhergehende Verengung des Horizontes gerade in
den unteren gesellschaftlichen Schichten sorgte. Doch anders
als Smith erkennt Rousseau nicht, dass materielle Ungleichheit
ein Fortschrittsmotor ist; die Idee, dass einmal ein Tellerwé-
scher zum Milliondr werden kénnte, war fiir ihn wohl zu verwe-
gen. Fiir ihn fiihrt Ungleichheit zu sozialen Spannungen und
verursacht eine tiefe personliche Zerrissenheit. Der Mensch, der
sich laufend mit anderen vergleicht und nach Anerkennung
giert, muss nach Rousseau permanent sein Ungeniigen empfin-
den und ungliicklich sein. Er steht in Abhédngigkeit und Konkur-
renz, und er nimmt Schaden an seiner Seele. Er kann gar nicht
anders, als seinen Mitmenschen stindig etwas vorzuspielen —
die charakterlichen Fol-
gen sind Ichfixiertheit,
Ehrgeiz, Koketterie, Eitel-
keit und andere destruk-
tive Leidenschaften; die
gesellschaftlichen Folgen
sind Hierarchien und
Klassenkonflikte.

Man kennt das. Es ist
aber leider nicht viel mehr
als eine fehlgeleitete, aus billiger Kiichenpsychologie hergelei-
tete Gesellschaftskritik. Es gehort nun einmal zur Natur des
Menschen, auf andere zu schauen. Erst im Begreifen des ande-
ren wurzelt das Bewusstsein des Selbst. Und der Mensch ist ein
wettbewerbliches Wesen. Wenn er nicht nach materiellen Din-
gen streben darf, sucht er seine Mitmenschen anderweitig zu
beeindrucken. Womit, ist dabei offen — durch besondere Wohl-
tatigkeit oder Skrupellosigkeit, durch Frommigkeit oder Macht.
Das Streben ist dem Menschen eigen — und wenn es sich auf po-
sitive Werte richten darf, dann tut es ihm auch gut: Was ist denn
mit der motivierenden und befreienden Wirkung des Erfolges?
Mit dem verbindenden Erlebnis der Gemeinschaft, die hierfiir
die Folie bietet? Mit der gegenseitigen Fiirsorge, die ohne den
Erfolg einzelner nicht denkbar ist?

Anders als Smith glaubte Rousseau nicht, dass es zu einem
natiirlichen Gleichgewicht und zu einem zwischenmenschli-
chen Ausgleich kommen kann. Seiner Meinung nach lebt jeder
einzelne im Zustand fortdauernder Liige und entfremdet sich
zwangslaufig seiner selbst; er ist innerlich gespalten. Der opti-
mistische Fortschrittsglaube, der mit der Aufklirung einher-
ging, macht nach Ansicht von Rousseau alles nur noch schlim-
mer. Aus freiheitlicher Sicht konnte er damit allenfalls dann

Rousseaus Meinung nach lebt
jeder einzelne im Zustand
fortdauernder Liige und
entfremdet sich seiner selbst.

recht haben, wenn Vernunft unweigerlich in Hybris miinden
miisste. Die Gefahr besteht zwar, wie gerade das Rousseausche
Erbe verdeutlicht; aber zwingend ist das nicht: Die Vernunft ist

25



WEITERDENKEN SCHWEIZER MONAT 1002 DEZEMBER 2012/JANUAR 2013

auch dazu angetan, die Verniinftelei in Schach zu halten. Einer
Gesellschaft vernunftbegabter Menschen, die um die Fehlbar-
keit ihrer Spezies wissen, ist es aufgegeben, gesellschaftliche
Einrichtungen zu finden, die mit diesen Begrenztheiten klar-
kommen. Und das ist eine einzigartige Chance.

Trotz oder vielmehr gerade wegen seiner sozialkritischen
Miesepetrigkeiten wurde Rousseau vor allem mit den Ideen zur
Volkssouverdnitdt und zum Gesellschaftsvertrag immerhin zum
Ideengeber der 1789 beginnenden und nach ganz Europa aus-
strahlenden Franzdsischen Revolution. Mit der Uberwindung
des feudalistischen Stdndestaats und der Einfiihrung individuel-
ler Freiheitsrechte macht die Franzosische Revolution in der Tat
einen Meilenstein in der Geschichte der Freiheit aus. Allerdings
verlduft die Geschichte nun einmal nicht linear; wo Licht ist, ist
auch Schatten. Auf die erste hoffnungsvolle Phase der Franzosi-
schen Revolution folgte mit der wiisten, schreckensreichen, un-
demokratischen und rechtlosen Zeit der «Terreur» ein fiirchterli-
cher Riickschlag; eine Degenerationserscheinung, die Frankreich

- am Ende in die Arme des
Usurpators Napoléon Bo-
naparte fiihrte. Dass sich

Rousseau spricht von Freiheit, jnshesondere der beriich-
tigte Maximilien Robes-

dochin seiner Theorie

pierre ausdriicklich auf
Rousseau berief, muss
nicht verwundern. Aus
Rousseaus Legitimierung
des Zwangs zur Bewah-
rung des Gemeinwillens folgte fiir Robespierre, dass die Gegner
der Republik ihre Meinung d@ndern oder eben sterben mussten.
Es verdeutlicht die Tatsache, dass in Rousseaus Gedankenge-
bdude etwas Entscheidendes missraten war: Er spricht von Frei-
heit, doch in seiner Theorie ist finsterster Totalitarismus ange-
legt — mit Todesfolge.

Und {iberhaupt: schon allein der Ansatz, die postulierte in-
nere Zerrissenheit des Menschen beheben zu wollen, indem die-
ser mit seinem ganzen Willen mit der Gemeinschaft verschmilzt,
der er angehort, ist geradezu eine Einladung zur Manipulation
des Individuums und zur organischen Uberhdhung des Kollek-
tivs. Demokratisch kann man das ldngst nicht mehr nennen:
Demokratie ist als ein Verfahren zum Interessenausgleich ge-
dacht; Rousseau will die Interessenunterschiede durch Ver-
schmelzung ausradieren und die Menschen gleichschalten. In
Kombination mit seiner Verteufelung des Privateigentums und
der Ungleichheit fiihrt dies ohne Umwege zu Umverteilung und
Enteignung und immer weiter bis hin zur Zentralverwaltungs-
wirtschaft, wie sie im real existiert habenden Sozialismus zu
besichtigen war. Der Einladung in diese Richtung sind im weite-
ren Verlauf der Menschheitsgeschichte allzu viele Geister ge-
folgt. Selbst in den Demokratien des Westens leiden wir noch
heute unter den gravierenden Kollateralschdden dieser verfehl-
ten Gedankenspielerei. In welche Sackgasse es fiihrt, wenn sich

26

Umverteilung, mangelnder Schutz des Privateigentums und eine
unscharfe Begrenzung des staatlichen Radius verbinden, ldsst
sich derzeit gut beobachten: in den Schuldenstaat.

Da half es auch nichts, dass nach Rousseau schon bald Ben-
jamin Constant (1767-1830) die Biihne der politischen Philoso-
phie betrat, ein weiterer, weniger irrlichternder Schweizer. Con-
stant erkldrte, dass politische Freiheit nicht alles, sondern ohne
personliche Freiheit nichts sei, dass es Vorkehrungen gegen
einen Abusus selbst der demokratisch legitimierten Staatsge-
walt zu treffen und die Privatsphire jedes Menschen vor Uber-
griffen zu schiitzen gelte. Doch das siisse Gift des Rousseau-
schen gemeinen Willens war nun schon in der Welt. Allzu viele
Menschen hat es seither krank gemacht. Muss man das noch
feiern? Es wire vielmehr an der Zeit, Rousseau und seine Ideen
nun endlich griindlich zu vergessen. ¢



	Vergesst Rousseau!

