
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 92 (2012)

Heft: 1001

Artikel: Sinn und Sinnlichkeit

Autor: Hedinger, Johannes M. / Badura, Jens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1001 NOVEMBER 2012

Sinn und Sinnlichkeit
Ein Plädoyer wider die grassierende Spezialisierung und das Abarbeiten
des Status quo im akademischen Betrieb. Erfahrungen, so Künstler und Philosoph Jens Badura,
müsse man machen-undnicht nur darüber schreiben oder reden.

Johannes M. Hedinger trifft Jens Badura

Jens, was macht die Kunst?

Die Kunst - lieber spreche ich von den Künsten - macht vielerlei.
Die Künste machen Möglichkeiten, sie machen Um-Ordnungen in

unseren Wissensbeständen, sie machen von sich reden und vor
allem: sie lassen gern über sich reden.

Dann lass uns das tun! Derzeit reden alle über Artistic Research

oder zu Deutsch: künstlerische Forschung. Was genau ist das?

Welterschliessung durch künstlerische Praktiken. Es geht darum,
dass künstlerische Prozesse

als Erkenntnisprozesse
verstanden, anerkannt und

entsprechend artikuliert
werden. Die Debatte ist
Ausdruck eines veränderten

Umgangs mit Künsten

und ihren Funktionen im
Kontext unserer Auffassungen

von Wissen,
Kreativität und Forschung. Den Künsten wird zugetraut, im
Zusammenhang mit unserer Wissensproduktion eine relevante und

vielleicht gar notwendige Rolle zu spielen.

Das gern gepflegte Klischee der Romantikkunst hat also endgültig
ausgedient?
Ja, es muss abdanken zugunsten einer differenzierten Auffassung

multipler Verstrickungen in und mit den diversen Sphären unserer

Weltbildgestaltungsstrategien: Kunst kann nicht mehr auf eine

Funktion (und sei es die der Funktionslosigkeit) reduziert werden,
also exklusiv zum politischen Widerstandsagenten oder

Erbauungsinstrument erklärt werden. Hier sind Porositäten entstanden,

die die Künste mehr und mehr verflechten mit Politik, Ökonomie

etc. - und eben auch mit dem Diskurs zur Wissensproduktion.

Kunst operierte doch schon immer als erkenntnisstiftende Kraft
im gesellschaftlichen Kontext, was ist jetzt neu und anders?

Künstlerische Forschung gibt es, seit es künstlerische Praxis gibt:
Kunst ist immer auch forschende Weiterschliessung und verbindet

ästhetische Sensibilität, kreative Praxis und reflexive Ausein¬

jens Badura
ist habilitierter Philosoph, Dozent und Kulturproduzent.
Er leitet den Forschungsschwerpunkt «Performative Praxis»
am Institute for the Performing Arts and Film der Zürcher Hochschule
der Künste und unterrichtet Ästhetik und Kulturphilosophie
an verschiedenen Universitäten und Kunsthochschulen
im europäischen Raum. Er ist Senior Researcher am Sinlab
(ETH Lausanne), Sprecher der Plattform künstlerische Forschung
in Österreich (PARA) und Betreiber der Kulturagentur
konzeptarbeit.at in Salzburg.

andersetzung mit beidem. Die Konjunktur der Debatte zur
künstlerischen Forschung erklärt sich insbesondere durch das Anliegen,
künstlerische Praxen als Forschungspraxen zu thematisieren. Es

geht um eine zunehmende Re-Emanzipation der Sinnlichkeit.

Lange wurde die Frage kleingeredet, ob es neben der rationalen
Erkenntnis auch noch andere, sinnliche Erkenntnis geben kann,

die man ebenso ernst nehmen sollte. Diese Entwicklung hat auch

damit zu tun, dass das Klischee der Wissenschaft als Hort einer

selbsttransparenten Rationalität mit Eigentlichkeitsgarantie brüchig

geworden ist. Im heutigen Bewusstsein werden kreative Praktiken

sowie Intuition etc. auch den Wissenschaften als

unverzichtbare Zutat bei der Erkenntnisgewinnung zugestanden. Das

Zerrbild des kritisch-rational vor sich hin falsifizierenden
Wissenschafters ist schlicht unhaltbar geworden.

Die klassische Forschungsdefinition hat das Herstellen origineller
Erkenntnisse zum Ziel. Von welchem Forschungsverständnis geht

die künstlerische Forschung aus?

Grundsätzlich vom gleichen. Nur wird hier der Erkenntnisbegriff
diversifiziert: Es gilt eben nicht als selbstverständlich, dass

Forschung nur Erkenntnisgewinnung im Sinne wissenschaftlich
ermittelter, rational fassbarer Erkenntnisse betreibt, sondern dass

es auch andere, ästhetisch sinnliche Erkenntnisse geben kann, die

anderer Forschungspraktiken und Formen der Artikulation von

Forschungsresultaten bedürfen. Wichtig scheint mir hier
allerdings, nicht das Schema «die Wissenschaft» versus «die Kunst» zu

unterlegen, denn diese Kollektivsingulare sind ja absurde

Vereinfachungen, man denke nur an die grundlegenden Unterschiede

zwischen Natur-, Sozial- und Geisteswissenschaften - ganz zu

schweigen von der Diversität in den Künsten.

Das Zerrbild des kritisch-
rational vor sich hin falsifizierenden

Wissenschafters ist
schlicht unhaltbar geworden.

68





ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1001 NOVEMBER 2012

Dennoch kann man wissenschaftliche Erkenntnisgewinnung
anhand allgemeiner Kriterien charakterisieren.
Klar: Nachvollziehbarkeit des Forschungsprozesses und der

Ergebnisproduktion; Verwendung disziplinar anerkannter Methoden,

Veröffentlichung der Resultate in einschlägigen Foren in
Form von bestimmten «Aufschreibsystemen». Auch wenn
künstlerisches Forschen durchaus ähnliche Praktiken in Anschlag

bringt wie wissenschaftliches Arbeiten - etwa mittels Experimentierens,

Recherchierens etc. -, ist es doch nicht in gleicher Weise

an disziplinaren Methodenvorgaben und an standardisierten
Kommunikationsformaten orientiert.

Und in dieser Offenheit liegt das Potential der künstlerischen
Forschung?

Hier kann eine breiter gefächerte Weiterschliessung stattfinden,
die der disziplinierten Wissenschaft und ihren Rationalitätserwartungen

so nicht offensteht. Es sollte darum gehen, die einan¬

der ergänzenden Potentiale

von Kunst und Wissenschaft

zur Erkenntnisgewinnung
fruchtbar zu machen und

ein Mit- und Durcheinander

zu provozieren. Ziel ist

es, eine Pluralität von
Wissensformen zuzulassen,
die seit der Renaissance

zunehmend zuungunsten
der Sinnlichkeit auf begrifflich-rationale Erkenntnis hin reduziert
wurden.

Nach so viel Abstraktem - könntest du ein paar konkrete Beispiele

künstlerischer Forschung nennen?

Es gibt unterschiedliche Typen und Forschungssettings, die sich

grob in zwei Kategorien einteilen lassen: a) Forschung als

Entwicklung und Erschliessung der Künste und b) Forschung als

Zusammenwirken von künstlerischer und wissenschaftlicher
Expertise. Als Beispiel für den ersten Fall möchte ich ein

Forschungsfeld des Sinlab Lausanne nennen, wo Verfahren entwickelt

werden, die es ermöglichen, Bewegung als kompositorische
Qualität zu erschliessen - also mit dem Körper Musik zu machen.

Durch das Verbinden von künstlerischen Ausdrucksformen und

neuen Technologien werden künstlerische Entwicklungsmöglichkeiten

erkundet. Für den zweiten Fall ein Beispiel aus meiner
Arbeit am Institute for the Performing Arts and Film an der Zürcher

Hochschule der Künste: Hier kooperieren Hirnforscher und

Schauspieler mit dem Ziel, die neurophysiologischen Prozesse bei

der Entstehung von Emotionen zu erforschen: Schauspieler sind

hier Experten für die Erzeugung bestimmter emotionaler
Zustände, die dann gezielt untersucht werden können.

Es gibt aber sicher auch Fälle, in denen beide Typen zusammenkommen.

Ja, etwa die «historische Aufführungspraxis» eines Nikolaus Har-

noncourt, bei der es durch eine systematische Verschränkung von
wissenschaftlicher Quellenforschung und der experimentellen
Arbeit an den Arten des Spiels und auf Instrumenten der jeweiligen

Zeit möglich wurde, neu-alte Klangformen zu erschliessen.

Nur das forschende Zusammenwirken von künstlerischer und

wissenschaftlicher Expertise hat dies möglich gemacht. All das

steht im Kontext einer Aufwertung ästhetischer Praxis und damit
auch einer Ästhetisierung der Welterschliessung. Eine derartige
Ästhetisierung meint hier allerdings nicht die Behübschung unseres

Alltags, sondern die Aufwertung der sinnlichen Welterschliessung

und damit die Verbesserung unserer Aufmerksamkeit
gegenüber der Gegenwart und ihrer Vielgestaltigkeit.

In der frühen Neuzeit gab es mit dem Typus des Universalgenies
schon mal das Zusammengehen von Kunst und Wissenschaft.
Natürlich gab es Universaldenker, die Künstler und Wissenschafter

waren, Figuren wie Leonardo oder später Goethe. Wichtig
scheint mir aber vor allem, dass es insbesondere in der Renaissance

eine grössere Selbstverständlichkeit gab, was die Anerkennung

der Relevanz des Zusammenspiels von unterschiedlichen

Typen von Erkenntnis und Rationalität für unsere Weiterschliessung

angeht.

Im Zuge einerfortschreitenden Spezialisierung haben dann Kunst
und Wissenschaft getrennte Wege eingeschlagen.

In der Aufklärung und der späteren Romantik folgte eine zunehmend

funktionale Differenzierung, wo die Künste und die

Wissenschaften voneinander getrennte Rollen zugewiesen bekamen

- und diese Rollen jeweils auch problematisch idealisiert wurden:
der Künstler als Genie versus den Wissenschafter als Verkörperung

des Rationalen. Das späte 19. und ganze 20. Jahrhundert
kann als eine lange und komplizierte Geschichte der Rückabwick-

lung dieser Rollenverteilung gesehen werden. Die künstlerische

Forschung ist ein Indiz dafür, dass diese Rückabwicklung ein

Stück weit erfolgreich war.

Wie kann man Kunstforschung von klassischer Kunstproduktion
einerseits und der wissenschaftlichen Forschung andererseits

abgrenzen?
Im Gegensatz zur Kunstproduktion geht es bei künstlerischer
Forschung darum, den Aspekt der Erkenntnisproduktion selbst zu

thematisieren und Formen des Ausdrucks zu suchen, die diesen

Erkenntnisgewinnungsprozess verständlich und für andere

anschlussfähig machen - aber eben nicht unbedingt in Form von
theoretischen Texten, sondern genauso durch die Entwicklung

von Formaten des konkreten Mitvollzugs von Erkenntnisprozessen,

die eventuell auch eine reale Mitwirkung und eine direkte
ästhetische Aussetzung erforderlich machen.

Ist Kunst generellfreier als Wissenschaft?
Es ist nicht so, dass Kunst, weil sie andere Formen des Zugangs zu-

Wir sollten einander ergänzende

Potentiale von Kunst und

Wissenschaft zur Erkenntnisgewinnung

fruchtbar machen.

70



SCHWEIZER MONAT 1001 NOVEMBER 2012 ERZÄHLEN

lässt, irgendwie besser wäre als die Wissenschaft - sie ist anders
als die Wissenschaften, sie kann gewisse Dinge, die die
Wissenschaften nicht können - und ist freier insofern, als dass sie ihre
intuitive und assoziative Heran- und Vorgehensweise nicht
möglichst weitgehend durch methodische und kommunikative
Konventionen ausschliessen muss. Kunst kann Momente und
Erfahrungszusammenhänge ermöglichen, die ich über eine Theoriesprache
nicht erhalte. Dadurch werden erst Fragestellungen und Denkweisen

ermöglicht, die nicht in der Form eines rationalen Sprachspiels

entstehen können, sondern nur als Wechselspiel von
ästhetischer Erfahrung und konzeptueller Erfassung.

Erfahrungen muss man machen und nicht nur darüber reden.

Genau. «Abstraktion ist Verlust», hat Alexander Baumgarten, der

Begründer der philosophischen Ästhetik, gesagt - ein Satz, der

mir immer wieder sehr zu denken gibt. Denn es ist ja nicht so, dass

es ohne Abstraktion, ohne Begriff bzw. Konzept ginge - aber es

geht eben auch nicht ohne Sinnlichkeit. Und Sinnlichkeit meint
hier nicht zuerst die physiologische Dimension unserer Körpersinne

- hören, sehen, schmecken, tasten -, sondern das Vermögen,

Phänomene in ihrer Mannigfaltigkeit wahrzunehmen, als

komplexes Ganzes, durch das sich uns etwas zeigt. Zugleich
scheint uns eine Erfahrung zum Begreifenwollen zu nötigen, auch

wenn dieses Begreifenwollen immer wieder das Erfahrene
verfehlt. Das muss man aushalten. Letztlich geht es darum, eine

Aufmerksamkeit gegenüber der Gegenwart zu kultivieren, die sich im
Zwischenraum des Erfahrens und Begreifens bewegt und damit
sensibel bleibt für das, was der etablierte Begriffsapparat immer

wieder noch nicht begriffen hat.

Du nennst dich Philosoph am Rande des akademischen Betriebes...

Ja, weil ich einerseits diesem akademischen Betrieb entstamme,
ihm viel verdanke und die intellektuelle Intensität und Strenge,
die dort zumindest in glücklichen Stunden herrschen kann, sehr

schätze. Ohne diesen Betrieb würde mir gewissermassen das

Schiff fehlen, mit dem ich mich auf dem schwankenden Medium

Gegenwart über Wasser halten kann.

Aber andererseits... was treibt dich an die Peripherie?
Der akademische Betrieb hat sich in den letzten 20 Jahren stark

verändert. Das ist nicht nur ein Effekt der Bologna-Reformen, der

generell zunehmenden Effizienzsteigerungsanforderungen und
der Drittmittelbeschaffungspflichten, die produktive Freiräume
für mäanderndes Forschen einschränken. Es ist vor allem auch
der Konkurrenz- und Profilierungsdynamik im Denken geschuldet:

Es wird wahnsinnig viel publiziert, das letztlich nur marginale
Relevanz hat, weil keiner mehr alles überschauen kann. Die Folge
ist ein immer strategischerer Kommunikationsstil, immer mehr
Spezialisierung - und damit eine zunehmende Kontextkompetenzverarmung

- und der Bedarf an Meisterschaft in der

Theorieadministration, wo es in vielen Fällen nur noch um das hechelnde
Aufbereiten eines Status quo geht, nicht aber um ein leiden¬

schaftsgetriebenes «Erfinden von Konzepten», wie es Gilles

Deleuze und Félix Guattari mal in bezug auf die Philosophie
genannt haben.

Wasfehlt dir konkret?

Essayistisches und explorativ-experimentelles Denken, wie es mir
wichtig ist und das die Lust an der Sache wachhält, wird immer

weniger möglich - obwohl es paradoxerweise von vielen, die in
dieser Mühle mittreten, eigentlich ebenfalls ersehnt wird. Ich
fühle mich deshalb wohler an der Schnittstelle von praxisbezogenen

ästhetischen Reflexionsarbeiten und künstlerischen
Ausdrucksformen als im traditionellen akademischen Kontext.

Bist du deswegen auch selbst künstlerisch-performativ tätig?
Ich probiere gerne Formate aus, die es möglich machen, Reflexion
durch künstlerische Praktiken zu betreiben, ja. Dazu zählen
Projekte wie «Philosophische Reportagen», z.B. «Passagen», wo ich

auf Fährschiffen
Erkundungen zum Dasein im
Nicht-mehr-Hier und Noch-

Ohne Abstraktion, ohne nicht-Dort unternommen

Begriffbzw. Konzept geht habe. In jüngerer Zeit sind

Wissenschaft nicht - aber es aber vor allem Perfor"

auch nicht ohne Sinnlichkeit. die das

Philosophieren auf
Bühnenbringen.

Philosophieren als eine transformative Kraft?
Ja, Philosophieren soll für andere erfahrbar und mitvollziehbar
werden. Ich arbeite dabei eigentlich immer mit Künstlern zusammen,

um gemeinsam eine Dynamik herzustellen, in welcher die

Beschränkungen der je eigenen Denk- und Handlungsmuster
verschoben werden. Konzeptarbeit und künstlerische Ausdrucksformen

verstören sich in der gemeinsamen kreativen Praxis

wechselseitig - und häufig produktiv. Da kommt es dann bei mir zuweilen

zu Glücksgefühlen. <

Links:
www.konzeptarbeit.at
www.ipf.zhdk.ch
www.sinlab.ch

Literatur:
Forschen mit Kunst. In: Dramaturgie. Zeitschrift der dramaturgischen
Gesellschaft 02/2012. S. 13-16. '

Ästhetische Dispositive. In: Critica - Zeitschrift für Philosophie und Kunsttheorie.
II/2011.
Erwartungstransgression. In: Bekmeier-Feuerhahn (Hg.): Theorien für den Kultursektor.

Jahrbuch Kulturmanagement. Bielefeld: Transcript, 2010. S. 273-290.
Im Echoland. In: Kulturwissenschaftliches Jahrbuch Moderne 5, 2009. S. 194-204.

71


	Sinn und Sinnlichkeit

