Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 92 (2012)
Heft: 1000
Artikel: Die Kunst, das schlechte Gewissen des Kapitalismus
Autor: Hedinger, Johannes M. / Wyss, Beat
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-735515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-735515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERZAHLEN SCHWEIZER MONAT 1000 OKTOBER 2012

Die Kunst, das schlechte Gewissen

des Kapitalismus

Der Kunsthistoriker Beat Wyss erklirt die vier Tugenden der Kunst, die Geburt des modernen Kiinstlers
und seine Rolle als Pionier der Marktwirtschaft. Streitlustig beerdigt er die Diskursheroen der Postmoderne

und fordert: Wendet euch wieder den Dingen zu!

Johannes M. Hedinger trifft Beat Wyss

Beat, was macht die Kunst?

Die Kunst «macht» nichts. Aber sie stellt Kommunikation her. Sie
ist kein vorschreibendes Tun, sie ist ein «Gewadhrenlassen» — das
ist ihre grosse Tugend. Kunst ldsst etwas geschehen, an dem du
teilnehmen kannst. Die Stdrke von avancierter Kunst ist es, diese
Offenheit zuzulassen. Der Kiinstler ist dabei der Regisseur des Ge-
schehenlassens. Er stellt eine Versuchsanordnung her und macht
einen Vorschlag, woran sich dann ein Dialog und Kommunikation

entspinnt. Das ist die Funk-
tion der Kunst: Sie inklu-
diert immer alle, die daran
Der anonyme Markt fir teilnehmen. Kunst ist ein

Bilder war eine Befreiung von  weiches, gewihrenlassen-

der Patronage, diese Kiinstler ~ des Tun.

waren erste Ich-AGs!

Du nennst das Gewdhren-
lassen eine Tugend der
Kunst. In deinem Buch «Vom
Bild zum Kunstsystem» hast du insgesamt vier Tugenden der Kunst
herausgearbeitet. Quasi eine Ethik der Kunst.

Richtig. Das sind erstens die Achtung des Individuums, zweitens
die zivile Wertschdtzung von Arbeit, drittens offene Tausch- und

Handelspraktiken und viertens die Freiheit 6ffentlicher Meinung.
Nur wenn alle diese vier Tugenden enthalten sind, kann man von
Kunst sprechen.

Konntest du das kurz historisch herleiten?

Die erste und dlteste Tugend, die Achtung des Individuums, ent-
steht im humanistischen Diskurs um 1300, als ein Menschen-
schlag auftaucht, den man dafiir schitzt, dass er mehr kann als
nur Brot essen — der Kiinstler. Obschon stdndisch organisiert,
erlaubte man Kiinstlern wie Giotto, sich von den Lohn- und Preis-
bindungen der Ziinfte zu befreien. Kiinstlertum gehdrte damit zu
den ersten Berufen mit Karrierejoker, bei denen die stindischen
Schranken und das soziale Korsett aufgebrochen wurden und man
nicht zwingend in der Kaste blieb, in der man geboren wurde.

Diese Wertschdtzung des Individuums hdngt sehr eng mit der sozi-
alen oder zivilen Wertschdtzung von Arbeit zusammen.

88

Beat Wyss

ist Inhaber des Lehrstuhls fiir Kunstwissenschaft und

Medientheorie an der HfG Karlsruhe, Mitglied der Heidelberger
Akademie der Wissenschaft und war von 2008-2011 Professorial Fellow
und Leiter des Biennale-Research-Projekts am Schweizerischen
Institut fiir Kunstwissenschaft (SIK-ISEA) in Ziirich.

Erist Trager des Kunstpreises der Stadt Luzern.

Es gab die Wertschitzung des humanistischen Intellektuellen: Ju-
risten, Theologen, Literaten. Im Mittelalter. Aber die haben sich
nicht die Hinde schmutzig gemacht. Petrarca sah seine Lebens-
form vorgezeichnet in antiken Autoren wie Horaz und Cicero. Die
Wertschdtzung von bildenden Kiinstlern der Antike hingegen war
ambivalent, wenn etwa Pausanias sagt: «Wir lieben die Kunst, aber
verachten die Kiinstler.» Weil es «banausoi» sind, Ofenbauer,
Handwerker. Die Farbflecken auf der Hose waren das Problem. Ab
dem 14. bzw. 15. Jahrhundert ist der Kiinstler einer, der sich die
Hinde schmutzig macht — und trotzdem geachtet wird.

Wann kam die Tugend der offenen Tausch- und Handelspraktiken
hinzu?

Die kommen etwas spiter ins Spiel. Viele Renaissancekiinstler wa-
ren Hofkiinstler, die keine Werke auf dem offenen Markt verkauft
haben, sondern fiir den Papst oder einen Fiirsten deren Decken aus-
malten. Die neue Dimension, dass der geachtete Kiinstler, dessen
Hinde Werk man schitzt, fiir einen anonymen Markt Bilder auf
Halde malt und sie dann verkauft, das ist eine Entwicklung, die sich
im 16. und 17. Jahrhundert in den Niederlanden verbreitete.

In dem Sinne konnte man sagen: Marktluft macht frei.

Richtig. Der Markt war eine Befreiung von der Patronage, diese
Kiinstler waren erste Ich-AGs! Sie, die als Biirger in Amsterdam
oder Antwerpen auf eigene Rechnung arbeiteten, fithlten sich frei
gegeniiber etwa einem Michelangelo, dem der Papst dauernd rein-
geredet hat. Nur der Markt machte es moglich, dass nicht immer
stindig zensiert wurde und jemand ihnen sagte: «Da hitte ich lie-
ber mehr Blau!»

Und wie schaut es mit der Freiheit der dffentlichen Meinung aus?
Sie ist die jiingste Tugend, die sich im 18. Jahrhundert dank der



e’

o
v
/ ey
o 7

o

S

89



g€ ‘9 ‘€€ AME U 0iq11 ZZN

| BT} X3|j3Y
1oz albojoyiuy-yoeg

JUOI3|J3Y
wy-yoeg

LOL ‘SSL 'SEL TP 'SE

o pon UoUbRa - A7 AN
n L B

aibojoyiuy-yoeg

Kantate BWV 78  DVD A2 Y
Kantate BWV 81  DVD Ad84 R —

B

virret» Kantate BWV 35  DVDA630

Kantate BWV 125 DVD A487

BACH
LIVE

die auffiihrung des gesamten
vokalwerks von johann sebastian
bach - ein projekt gigantischen
ausmasses.

das projekt

25 Jahre soll das mutige Projekt dauern, das vor sechs Jahren
im barocken Trogen mitten in den appenzellischen Voralpen
begann. Alle vier Wochen «pilgern» mehrere hundert Perso-

nen von nah und fern zu den Kantatenkonzerten unter der

Leitung von Rudolf Lutz.

in ton & bild

Um die lebendigen Aufflihrungen fiir die Bach-Liebhaber auf
der ganzen Welt erlebbar zu machen, werden die Konzert-
abende - Werkeinfliihrung, Kantatenkonzerte und Reflexion
- filmisch auf DVD festgehalten. Fiir das reine Hérvergniigen
erscheinen die Kantaten zusatzlich auf CD. Neu sind diese

auch als Download u.a. auf iTunes und Ex Libris erhaltlich.

bach im internet
@ www.bachstiftung.ch

www.youtube.com/bachstiftung

ﬂ www.facebook.com/bachstiftung

J.S. Bach-Stiftung

St.Gallen



SCHWEIZER MONAT 1000 OKTOBER 2012 ERZAHLEN

Aufklirung herausgebildet hat. Da knirscht es bis heute aber
noch am meisten im Gebilk, siehe nur jiingst den Fall «Pussy
Riot» in Russland oder Ai Weiwei in China. Trotzdem: diese vier
Tugenden sind Etappensiege der Autopoesis, der immer stédrke-
ren Selbstbeziiglichkeit der Kunst. Diese Selbstbeziiglichkeit —
oder sagen wir Autonomie — der Kunst ist die Lackmusprobe fiir
den Stand der Menschenrechte einer modernen Gesellschaft. Ihr
Wesen ist es, die Freiheit des offentlichen Diskurses aufrechtzu-
erhalten, indem sie ihre Autonomie auslebt. Die Kunst ist eine
Art Fitnesstrainer der Gesellschaft — sie trainiert Toleranz und
geistige Offenheit.

Wo liegen die Grenzen der Kunst?

Wenn etwa Artur Zmijewski, der Leiter der diesjihrigen Berlin
Biennale, mit Kunst Politik machen will: das ist einfach ein Schritt
zu viel. Ich bin nicht per se gegen eine solche Politik, aber das ist
dann nicht mehr Kunst. Da finde ich dann Carolyn Christov-Ba-
kargievs documenta 13 gelungener.

Inwiefern?

Sie blieb innerhalb des Kunstsystems, in diesem «Ich tue dir nichts,
aber ich lasse etwas geschehen». Auch da wurde Post-Art gemacht
und der Versuch unternommen, die Kunst ins Leben zu tiberfiih-
ren. Eigentlich ein alter Gedanke, den es seit den 60er Jahren gibt.
Das Kunstsystem lebt davon, immer an seine Grenzen gefahren zu
werden, um festzustellen, dass es diese magische Grenze gibt.
Dieses Ausreizen erhoht die Elastizitdit von Kunst. Duchamp
gehort zu den ersten Fitnesstrainern neuen Typs. Im Test der
Grenzen zwischen Kunst und Nichtkunst geschieht Innovation,
die Ubertretung ist dabei nur ein Gedankenspiel.

Und wie weit komme ich da mit hartem Training, sprich: wie weit
kann ich das Kunstsystem aktiv beeinflussen?

Das Kunstsystem — dieses unbewusste Ganze, die Summe aller
Handlungen, die im Namen der Kunst geschehen —kann man nicht
wirklich beeinflussen. Man kann das Kunstsystem zwar erkliren,
aber immer nur nachtréglich. Deswegen kann ich auch nicht wissen,
wohin es die Kunst der Zukunft treibt.

Aber Tendenzen kann man schon ausmachen.

Ja, um dann spiter festzustellen, dass es doch anders gekommen
ist. (lacht) Das ist ja gerade das Spannende an der Sache, dass das
Kunstsystem nicht wirklich planbar und beherrschbar ist. Es bildet,
im Gegensatz zur Finanzwelt, eine gutartige Blase von imaginérer
Unwahrscheinlichkeit. Der Kunstbetrieb, im Gegensatz zu diesem
unbeherrschbaren Kunstsystem, ist das akute Handeln, das sind
die Akteure wie Galerien, Ausbildungsstétten, Kuratoren etc., die
natiirlich alle etwas wollen, ein ganz bestimmtes Ziel haben. Der
Kunstbetrieb ist die manifeste Ebene des kulturellen Feldes, wih-
rend das Kunstsystem die Ebene des Unwahrscheinlichen ist, von
der man nicht weiss, was nun aus all den konkreten Aktionen
werden wird.

Kannst du die zuvor erwdhnte Nachtrdglichkeit von Kunst noch
etwas genauer erldutern?

Kunst ist immer die Riickkoppelung mit friither. Letztlich die Ebene
der Reflexion. Kunst ist wesentlich Verspédtung, ganz im Sinne von
Marcel Duchamp, der sein grosses Glas ein «Delay» nannte. Der
Kiinstler verspdtet die Dinge, er iiberantwortet sie einem Nach-
traglichkeitsprozess. Oder mit Aby Warburg gesprochen: Kunst ist
ein Schonraum, ein Denkraum der Besonnenheit.

Ein Ding kann man also erst wirklich verstehen, wenn es am
Veralten ist?

Kiinstler haben einen klaren Instinkt fiir die Dinge, die etwas zu
spat kommen oder leicht veraltet sind. Wie etwa Andy Warhol: alle
Dinge, die er zu Kunst machte, waren nicht mehr ganz aktuell,
waren camp. Fiir sein be-

rithmtes Marilyn-Monroe-
Bild nahm er ein Foto aus
den 50er Jahren mit einer
damals uncoolen hohen
Fonfrisur, die Jugendstil-
Typographie des Coca-Cola-
Schriftzugs brachte er, als
alle Grafiker Helvetica ver-
wendeten. Warhol hat die-

Du bist nie vor der Zeit —
den blinden Fleck

des Jetzt kannst du

nie iibersteigen.

ses Unmodische, diesen démodé-Aspekt gespiirt. Ein Talent des
Kiinstlers muss es sein, diese dsthetische Differenz herauszufinden.

Werden Kiinstler andererseits nicht oft als Seismographen, Avant-
gardisten und Vorreiter bezeichnet?

Du bist nie vor der Zeit — den blinden Fleck des Jetzt kannst du nie
iibersteigen. Selbst die utopische Literatur der frithen Neuzeit hat
nichts anderes gemacht, als Platon neu zu schreiben, einen Kritias-
Dialog in die eigene Zeit zu {ibersetzen, auch da eine nachtrigliche
Bearbeitung, die dann neu wirkt. Ich kann Zukunft nur immer mit
Formen der Vergangenheit simulieren. Das ist das Renaissance-
prinzip: Neu ist das desemantisierte Alte, das umschrieben wird.
Man {iiberschreibt ein altes Formenvokabular und dadurch er-
scheint es neu.

Das absolut Neue gibt es also gar nicht?

Das ist ein logisches Paradox: Neues kannst du nur definieren vor
der Folie des Alten. Und umgekehrt: auch das Alte gewinnt erst
Umriss, wenn Neues entstanden ist. Neuheit an sich ist eine logi-
sche Abstraktion. Die Nachtrédglichkeitsspanne oder dsthetische
Differenz auf dem Feld der Kunst ist als dieser Mechanismus zu
verstehen, der zwischen Alt und Neu herrscht. Aber: es ist nicht je-
des Neue jederzeit moglich! Neuheit ist nicht beliebig, das Neue
ist von zufilliger Notwendigkeit.

Konkret: nur etwas ganz Bestimmtes kann also neu werden?
Genau. Und es braucht schon ein Hindchen, um zu merken, in

welchem Alten wirklich der Wind drinsteckt. Auch hier musst du

91



ERZAHLEN SCHWEIZER MONAT 1000 OKTOBER 2012

das Richtige finden. Das Gespiir fiir Nachtriglichkeit, das ist es,
was das kiinstlerische Talent ausmacht. Genau das richtige Nicht-
kiinstlerische zur Verfiigung — also in den Denkraum der Beson-
nenheit zu stellen. Das muss man einfach im Urin haben. Neben
der alt/neu-Achse, was ich das Renaissanceprinzip nenne, gibt es
auch die Kunst/Nichtkunst-Achse, wo ich etwas aus der Nicht-
kunst in die Kunst iibersetze.

Gibt es auch die Riickwdrtsbewegung?

Es gibt immer wieder mal den rappel a 'ordre. Dann heisst es: «Es
reicht mit dieser Experimentiererei, wir wollen jetzt einfach mal
wieder Kunst machen.» Die jungen Wilden der 80er Jahre waren so
eine Reaktion, die fassten endlich mal wieder Farbe an, statt
immer nur Konzeptkunst zu machen. So wie es Neues nur gibt,
weil es Altes gab, gibt es heute Post-Art, die wieder abgeldst wird
von einer konservativen Revolution.

2009 verdffentlichtest du bei Suhrkamp den Essay «Nach den grossen
Erzdhlungen». Eine These darin ist, dass der globale Kapitalismus zur
Erosion der grossen Erzdhlungen gefiihrt habe. Was «kommt» denn
nun nach der grossen Erzdhlung der «Postmoderne»?

Kiinftig werden wir wieder stirker von den Dingen her gehende
Diskurse fiithren, man hat einfach mal genug von Foucault, Derrida
und all den Diskursheroen, auf die sich seit den 7oer Jahren
eigentlich jeder Diskurs beziehen musste. Diese Riickkehr zu einer
empirisch-pragmatischen Haltung hilft, dass die Ebene der Dinge
nicht nur als Illustration fiir einen Diskurs verwendet wird. Der
Diskurs soll fiir die Dinge da sein und nicht die Dinge fiir den
Diskurs. In diesem Sinne sind auch die beiden Grossveranstaltun-
gen des Sommers — so verschieden sie waren — postideologisch zu
verstehen: die eher esoterische documenta 13 und die politaktivis-
tische Berlin Biennale.

Du sprichst von einer Wende hin zum «Realen»?

Den Begriff finde ich etwas problematisch, das Wort ist kontami-
niert. Es gab schon so viele Realismen (Neorealismo, Nouveau Rea-
lisme, Sozialer Realismus etc.), und die sind historisch mit einem
ideologischen Geschmickle belastet. Daher wiirde ich es nicht
Realismus nennen wollen, sondern eher das Empirische. Es geht
mehr um die Art des Umgangs mit Denken und mit Dingen, also
um den empirisch-pragmatischen Umgang mit der Welt.

Lassen sich die zu Beginn beschriebenen Tugenden auch auf die
derzeit so gehypte «Global Art» anwenden?

Die vier Tugenden der Kunst sind ein humanistisches Modell, das
historisch gewachsen ist und sich im europédischen Westen her-
ausgebildet hat. Ob das globalisierbar ist, hdngt davon ab, wie sich
die erdriickende Mehrheit der Welt entwickelt. Also die Teile der
Welt, die nicht den westlichen Weg iiber die Aufklirung zur
Demokratie gemacht haben — zum Beispiel Russland und China.
Das sind Linder mit absolutistischen Traditionen, die im frithen
20. Jahrhundert in kommunistische Diktaturen umgewandelt und

92

jetzt staatskapitalistisch iiberschrieben wurden. Den Kult des
Individuums, den wir in der abendldndischen Entwicklung ken-
nen, gibt es nicht in den anderen Hochkulturen. Niemand hat in
Indien etwa die Biographie der Autoren jener wunderbaren illumi-
nierten Handschriften aufgeschrieben! Die Schopfer blieben ano-
nym, Kunsthandwerker eben: Man schidtzte ihr Werk, aber verach-
tete die Existenz der Schopfer. Auch die zivile Wertschdtzung der
Arbeit ist ein abendldndisches Alleinstellungsmerkmal: Max We-
bers «protestantische Ethik», wonach Arbeit adelt. Aber am meis-
ten Gegenwehr gibt es, wie schon erwdhnt, bei der vierten Tugend,
der Freiheit offentlicher Meinung. «Global Art» ist ein verfriihter
Vereinnahmungsversuch a I’américaine. Ich glaube, die globali-
sierte Kunst kann nur in einem interaktiven Prozess geschehen.
Heute ist «Global Art» nur ein von ethnographischer Ebene herab-
schauender Begriff.

Dann kann es auch keine globale Kunstgeschichtsschreibung geben?
Das konnte man auch noch zu den Tugenden zdhlen: Kunst gibt es
auch nur, wenn es Kunstgeschichte gibt: eine Kultur, deren Agen-
ten sich gegenseitig «erschreiben». Ich kann nicht nur mit dem
Tropenhelm von oben herab «Global Art» herbeischreiben. Da
unterscheide ich zwei Formen des Diskurses: erstens die Historio-
graphie, wenn ich mich in meine Geschichte einschreibe. Und
zweitens die Ethnographie, wenn ich als allwissender Autor die
Geschichte der anderen schreibe. «Global Art History» ist Ethno-
graphie mit dem Tropenhelm.

«Global Art» als Top-down-Prozess?

So ist es. Auch muss man aufpassen, wenn man Kulturkreise in-
kludiert, die das Wort «Kunst» selber gar nicht kennen, die es also
aus dem Westen erst importiert haben, ohne das Kleingedruckte
zu beriicksichtigen, jene omindsen vier Tugenden. Man kann
nicht einfach jede Form von Artefakt zur Kunst erkldren, das ist
ein ethnographisches Vorgehen.

Das europdische Kunstsystem wird also exportiert und adaptiert?
So, wie der Westen den Kapitalismus exportiert hat, hat er auch
das Kunstsystem exportiert. Und ich sage das nun als Herzenslin-
ker: Diese beiden Systeme sind gar nicht so weit auseinander. Das
Kunstsystem ist im selben Kulturraum, in derselben Familie ent-
standen. Die Kunst ist das schlechte Gewissen des Kapitalismus.<¢

Literatur:

Beat Wyss: Bilder von der Globalisierung. Die Pariser Weltausstellung von 1889.
Berlin: Insel Verlag, 2010.

Beat Wyss: Nach den grossen Erzdhlungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2009.

Beat Wyss: Vom Bild zum Kunstsystem. Reihe Kunstwissenschaftliche Bibliothek.
Bd. 32. K6In: Walther K6nig, 2006.

Links:
http://www.hfg-karlsruhe.de/lehrende/professoren/prof-dr-beat-wyss.html
http://de wikipedia.org/wiki/Beat_Wyss



	Die Kunst, das schlechte Gewissen des Kapitalismus

