
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 92 (2012)

Heft: 1000

Artikel: Die Kunst, das schlechte Gewissen des Kapitalismus

Autor: Hedinger, Johannes M. / Wyss, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1000 OKTOBER 2012

Die Kunst, das schlechte Gewissen
des Kapitalismus
Der Kunsthistoriker Beat Wyss erklärt die vier Tugenden der Kunst, die Geburt des modernen Künstlers
und seine Rolle als Pionier der Marktwirtschaft. Streitlustig beerdigt er die Diskursheroen der Postmoderne
und fordert: Wendet euch wieder den Dingen zu!

Johannes M. Hedinger trifft Beat Wyss

Beat, was macht die Kunst?

Die Kunst «macht» nichts. Aber sie stellt Kommunikation her. Sie

ist kein vorschreibendes Tun, sie ist ein «Gewährenlassen» - das

ist ihre grosse Tugend. Kunst lässt etwas geschehen, an dem du

teilnehmen kannst. Die Stärke von avancierter Kunst ist es, diese

Offenheit zuzulassen. Der Künstler ist dabei der Regisseur des

Geschehenlassens. Er stellt eine Versuchsanordnung her und macht

einen Vorschlag, woran sich dann ein Dialog und Kommunikation

entspinnt. Das ist die Funktion

der Kunst: Sie inklu-
diert immer alle, die daran

teilnehmen. Kunst ist ein

Bilder war eine Befreiung von weiches, gewährenlassender

Patronage, diese Künstler des Tun

waren erste Ich-AGs!
Du nennst das Gewährenlassen

eine Tugend der

Kunst. In deinem Buch «Vom

Bild zum Kunstsystem» hast du insgesamt vier Tugenden der Kunst

herausgearbeitet. Quasi eine Ethik der Kunst.

Richtig. Das sind erstens die Achtung des Individuums, zweitens

die zivile Wertschätzung von Arbeit, drittens offene Tausch- und

Handelspraktiken und viertens die Freiheit öffentlicher Meinung.
Nur wenn alle diese vier Tugenden enthalten sind, kann man von
Kunst sprechen.

Könntest du das kurz historisch herleiten?
Die erste und älteste Tugend, die Achtung des Individuums,
entsteht im humanistischen Diskurs um 1300, als ein Menschenschlag

auftaucht, den man dafür schätzt, dass er mehr kann als

nur Brot essen - der Künstler. Obschon ständisch organisiert,
erlaubte man Künstlern wie Giotto, sich von den Lohn- und

Preisbindungen der Zünfte zu befreien. Künstlertum gehörte damit zu
den ersten Berufen mit Karrierejoker, bei denen die ständischen

Schranken und das soziale Korsett aufgebrochen wurden und man
nicht zwingend in der Kaste blieb, in der man geboren wurde.

Diese Wertschätzung des Individuums hängt sehr eng mit der sozialen

oder zivilen Wertschätzung von Arbeit zusammen.

Beat Wyss
ist Inhaber des Lehrstuhls für Kunstwissenschaft und
Medientheorie an der HfG Karlsruhe, Mitglied der Heidelberger
Akademie der Wissenschaft und war von 2008-2011 Professorial Fellow
und Leiter des Biennale-Research-Projekts am Schweizerischen
Institut für Kunstwissenschaft (SIK-ISEA) in Zürich.
Er ist Träger des Kunstpreises der Stadt Luzern.

Es gab die Wertschätzung des humanistischen Intellektuellen:
Juristen, Theologen, Literaten. Im Mittelalter. Aber die haben sich

nicht die Hände schmutzig gemacht. Petrarca sah seine Lebensform

vorgezeichnet in antiken Autoren wie Horaz und Cicero. Die

Wertschätzung von bildenden Künstlern der Antike hingegen war
ambivalent, wenn etwa Pausanias sagt: «Wir lieben die Kunst, aber

verachten die Künstler.» Weil es «bänausoi» sind, Ofenbauer,
Handwerker. Die Farbflecken auf der Hose waren das Problem. Ab

dem 14. bzw. 15. Jahrhundert ist der Künstler einer, der sich die

Hände schmutzig macht - und trotzdem geachtet wird.

Wann kam die Tugend der offenen Tausch- und Handelspraktiken
hinzu?
Die kommen etwas später ins Spiel. Viele Renaissancekünstler waren

Hofkünstler, die keine Werke auf dem offenen Markt verkauft

haben, sondern für den Papst oder einen Fürsten deren Decken

ausmalten. Die neue Dimension, dass der geachtete Künstler, dessen

Hände Werk man schätzt, für einen anonymen Markt Bilder auf
Halde malt und sie dann verkauft, das ist eine Entwicklung, die sich

im 16. und 17. Jahrhundert in den Niederlanden verbreitete.

In dem Sinne könnte man sagen: Marktluft machtfrei.
Richtig. Der Markt war eine Befreiung von der Patronage, diese

Künstler waren erste Ich-AGs! Sie, die als Bürger in Amsterdam
oder Antwerpen auf eigene Rechnung arbeiteten, fühlten sich frei

gegenüber etwa einem Michelangelo, dem der Papst dauernd

reingeredet hat. Nur der Markt machte es möglich, dass nicht immer

ständig zensiert wurde und jemand ihnen sagte: «Da hätte ich
lieber mehr Blau!»

Und wie schaut es mit der Freiheit der öffentlichen Meinung aus?

Sie ist die jüngste Tugend, die sich im 18. Jahrhundert dank der

88





1 dir» Kantate BWV 38 ovo M69

;n sabbats» Kantate BWV 42 ovo *623

vird mich erlösen» Kantate BWV 48

Kantate BWV 60 dvda321 /

irvden» Kantate BWV 88 dvoami^n

anta

üchtig» Kantate BWV 26 DVDA633

hrist» Kantate

/irret» Kantate BWV 35 dvdä630

Itunu erduldet" Kantate BWV 57_

09 DVD *772

Kantate BWV 125 dvd A487

linder» Kantate BWV 135

Kantate BWV 139 dvda«94

tsto R\AA/ 1 M DVD A493

ZZN
i»

'191 'SSL 'SCi 'ZP 'SC

tuia pun uauoixayay ZZN
aißo|omuv-4Dca

tru'V 182

8£ '9

auojxaijay
juv-tpeg

ytußew» &z AMÖ nz KB"»®"! aq
» 'L9 'SS AM8 uaixaluaieiue* uop nz uauoixayay

LLOC a;6o|omuv-ipeg

Kantate BWV 81 dvd aam

BACH
LIVE
die aufführung des gesamten
vokalwerks von johann Sebastian

bach - ein projekt gigantischen
ausmasses.

das projekt

25 Jahre soll das mutige Projekt dauern, das vor sechs Jahren

im barocken Trogen mitten in den appenzellischen Voralpen

begann. Alle vier Wochen «pilgern» mehrere hundert Personen

von nah und fern zu den Kantatenkonzerten unter der

Leitung von Rudolf Lutz.

in ton & bild

Um die lebendigen Aufführungen für die Bach-Liebhaber auf

der ganzen Welt erlebbar zu machen, werden die Konzertabende

- Werkeinführung, Kantatenkonzerte und Reflexion

- filmisch auf DVD festgehalten. Für das reine Hörvergnügen

erscheinen die Kantaten zusätzlich auf CD. Neu sind diese

auch als Download u.a. auf iTunes und Ex Libris erhältlich.

bach im internet

www.bachstiftung.ch

dtna www.youtube.com/bachstiftung

www.facebook.com/bachstiftung

J. S. Bach-Stiftung
S t. G a I I e n



SCHWEIZER MONAT 1000 OKTOBER 2012 ERZÄHLEN

Aufklärung herausgebildet hat. Da knirscht es bis heute aber

noch am meisten im Gebälk, siehe nur jüngst den Fall «Pussy

Riot» in Russland oder Ai Weiwei in China. Trotzdem: diese vier
Tugenden sind Etappensiege der Autopoesis, der immer stärkeren

Selbstbezüglichkeit der Kunst. Diese Selbstbezüglichkeit -
oder sagen wir Autonomie - der Kunst ist die Lackmusprobe für
den Stand der Menschenrechte einer modernen Gesellschaft. Ihr
Wesen ist es, die Freiheit des öffentlichen Diskurses aufrechtzuerhalten,

indem sie ihre Autonomie auslebt. Die Kunst ist eine

Art Fitnesstrainer der Gesellschaft - sie trainiert Toleranz und

geistige Offenheit.

Wo liegen die Grenzen der Kunst?

Wenn etwa Artur Zmijewski, der Leiter der diesjährigen Berlin
Biennale, mit Kunst Politik machen will: das ist einfach ein Schritt
zu viel. Ich bin nicht per se gegen eine solche Politik, aber das ist
dann nicht mehr Kunst. Da finde ich dann Carolyn Christov-Ba-

kargievs documenta 13 gelungener.

Inwiefern?
Sie blieb innerhalb des Kunstsystems, in diesem «Ich tue dir nichts,
aber ich lasse etwas geschehen». Auch da wurde Post-Art gemacht
und der Versuch unternommen, die Kunst ins Leben zu überführen.

Eigentlich ein alter Gedanke, den es seit den 60er Jahren gibt.
Das Kunstsystem lebt davon, immer an seine Grenzen gefahren zu

werden, um festzustellen, dass es diese magische Grenze gibt.
Dieses Ausreizen erhöht die Elastizität von Kunst. Duchamp
gehört zu den ersten Fitnesstrainern neuen Typs. Im Test der

Grenzen zwischen Kunst und Nichtkunst geschieht Innovation,
die Übertretung ist dabei nur ein Gedankenspiel.

Und wie weit komme ich da mit hartem Training, sprich: wie weit
kann ich das Kunstsystem aktiv beeinflussen?
Das Kunstsystem - dieses unbewusste Ganze, die Summe aller

Handlungen, die im Namen der Kunst geschehen - kann man nicht
wirklich beeinflussen. Man kann das Kunstsystem zwar erklären,
aber immer nur nachträglich. Deswegen kann ich auch nicht wissen,

wohin es die Kunst der Zukunft treibt.

Kannst du die zuvor erwähnte Nachträglichkeit von Kunst noch

etwas genauer erläutern?
Kunst ist immer die Rückkoppelung mit früher. Letztlich die Ebene

der Reflexion. Kunst ist wesentlich Verspätung, ganz im Sinne von
Marcel Duchamp, der sein grosses Glas ein «Delay» nannte. Der

Künstler verspätet die Dinge, er überantwortet sie einem Nach-

träglichkeitsprozess. Oder mit Aby Warburg gesprochen: Kunst ist
ein Schonraum, ein Denkraum der Besonnenheit.

Ein Ding kann man also erst wirklich verstehen, wenn es am
Veralten ist?

Künstler haben einen klaren Instinkt für die Dinge, die etwas zu

spät kommen oder leicht veraltet sind. Wie etwa Andy Warhol: alle

Dinge, die er zu Kunst machte, waren nicht mehr ganz aktuell,
waren camp. Für sein
berühmtes Marilyn-Monroe-
Bild nahm er ein Foto aus

Du bist nie vor derzeit— den 50er Jahren mit einer

den blinden Fleck damals uncoolen hohen

des Jetzt kannst du Fönfrisur, die Jugendstil-
Typographie des Coca-Cola-

Schriftzugs brachte er, als

alle Grafiker Helvetica ver-
wendeten. Warhol hat dieses

Unmodische, diesen démodé-Aspekt gespürt. Ein Talent des

Künstlers muss es sein, diese ästhetische Differenz herauszufinden.

Werden Künstler andererseits nicht oft als Seismographen,
Avantgardisten und Vorreiter bezeichnet?

Du bist nie vor der Zeit - den blinden Fleck des Jetzt kannst du nie

übersteigen. Selbst die utopische Literatur der frühen Neuzeit hat

nichts anderes gemacht, als Piaton neu zu schreiben, einen Kritias-

Dialog in die eigene Zeit zu übersetzen, auch da eine nachträgliche

Bearbeitung, die dann neu wirkt. Ich kann Zukunft nur immer mit
Formen der Vergangenheit simulieren. Das ist das Renaissanceprinzip:

Neu ist das desemantisierte Alte, das umschrieben wird.
Man überschreibt ein altes Formenvokabular und dadurch
erscheint es neu.

nie übersteigen.

Aber Tendenzen kann man schon ausmachen.

Ja, um dann später festzustellen, dass es doch anders gekommen
ist. (lacht) Das ist ja gerade das Spannende an der Sache, dass das

Kunstsystem nicht wirklich planbar und beherrschbar ist. Es bildet,
im Gegensatz zur Finanzwelt, eine gutartige Blase von imaginärer
Unwahrscheinlichkeit. Der Kunstbetrieb, im Gegensatz zu diesem

unbeherrschbaren Kunstsystem, ist das akute Handeln, das sind
die Akteure wie Galerien, Ausbildungsstätten, Kuratoren etc., die

natürlich alle etwas wollen, ein ganz bestimmtes Ziel haben. Der

Kunstbetrieb ist die manifeste Ebene des kulturellen Feldes, während

das Kunstsystem die Ebene des Unwahrscheinlichen ist, von
der man nicht weiss, was nun aus all den konkreten Aktionen
werden wird.

Das absolut Neue gibt es also gar nicht?

Das ist ein logisches Paradox: Neues kannst du nur definieren vor
der Folie des Alten. Und umgekehrt: auch das Alte gewinnt erst

Umriss, wenn Neues entstanden ist. Neuheit an sich ist eine logische

Abstraktion. Die Nachträglichkeitsspanne oder ästhetische

Differenz auf dem Feld der Kunst ist als dieser Mechanismus zu

verstehen, der zwischen Alt und Neu herrscht. Aber: es ist nicht
jedes Neue jederzeit möglich! Neuheit ist nicht beliebig, das Neue

ist von zufälliger Notwendigkeit.

Konkret: nur etwas ganz Bestimmtes kann also neu werden?

Genau. Und es braucht schon ein Händchen, um zu merken, in
welchem Alten wirklich der Wind drinsteckt. Auch hier musst du

91



ERZÄHLEN SCHWEIZER MONAT 1000 OKTOBER 2012

das Richtige finden. Das Gespür für Nachträglichkeit, das ist es,

was das künstlerische Talent ausmacht. Genau das richtige
Nichtkünstlerische zur Verfügung - also in den Denkraum der
Besonnenheit zu stellen. Das muss man einfach im Urin haben. Neben

der alt/neu-Achse, was ich das Renaissanceprinzip nenne, gibt es

auch die Kunst/Nichtkunst-Achse, wo ich etwas aus der Nicht-
kunst in die Kunst übersetze.

Gibt es auch die Rückwärtsbewegung?
Es gibt immer wieder mal den rappel à Tordre. Dann heisst es: «Es

reicht mit dieser Experimentiererei, wir wollen jetzt einfach mal

wieder Kunst machen.» Die jungen Wilden der 8oer Jahre waren so

eine Reaktion, die fassten endlich mal wieder Farbe an, statt
immer nur Konzeptkunst zu machen. So wie es Neues nur gibt,
weil es Altes gab, gibt es heute Post-Art, die wieder abgelöst wird

von einer konservativen Revolution.

2009 veröffentlichtest du bei Suhrkamp den Essay «Nach den grossen

Erzählungen». Eine These darin ist, dass der globale Kapitalismus zur
Erosion der grossen Erzählungen geführt habe. Was «kommt» denn

nun nach der grossen Erzählung der «Postmoderne»?

Künftig werden wir wieder stärker von den Dingen her gehende

Diskurse führen, man hat einfach mal genug von Foucault, Derrida

und all den Diskursheroen, auf die sich seit den 70er Jahren

eigentlich jeder Diskurs beziehen musste. Diese Rückkehr zu einer

empirisch-pragmatischen Haltung hilft, dass die Ebene der Dinge

nicht nur als Illustration für einen Diskurs verwendet wird. Der

Diskurs soll für die Dinge da sein und nicht die Dinge für den

Diskurs. In diesem Sinne sind auch die beiden Grossveranstaltungen

des Sommers - so verschieden sie waren - postideologisch zu

verstehen: die eher esoterische documenta 13 und die politaktivis-
tische Berlin Biennale.

Du sprichst von einer Wende hin zum «Realen»?

Den Begriff finde ich etwas problematisch, das Wort ist kontaminiert.

Es gab schon so viele Realismen (Neorealismo, Nouveau
Réalisme, Sozialer Realismus etc.), und die sind historisch mit einem

ideologischen Geschmäckle belastet. Daher würde ich es nicht
Realismus nennen wollen, sondern eher das Empirische. Es geht

mehr um die Art des Umgangs mit Denken und mit Dingen, also

um den empirisch-pragmatischen Umgang mit der Welt.

Lassen sich die zu Beginn beschriebenen Tugenden auch auf die

derzeit so gehypte «Global Art» anwenden?

Die vier Tugenden der Kunst sind ein humanistisches Modell, das

historisch gewachsen ist und sich im europäischen Westen

herausgebildet hat. Ob das globalisierbar ist, hängt davon ab, wie sich

die erdrückende Mehrheit der Welt entwickelt. Also die Teile der

Welt, die nicht den westlichen Weg über die Aufklärung zur
Demokratie gemacht haben - zum Beispiel Russland und China.

Das sind Länder mit absolutistischen Traditionen, die im frühen
20. Jahrhundert in kommunistische Diktaturen umgewandelt und

jetzt staatskapitalistisch überschrieben wurden. Den Kult des

Individuums, den wir in der abendländischen Entwicklung kennen,

gibt es nicht in den anderen Hochkulturen. Niemand hat in

Indien etwa die Biographie der Autoren jener wunderbaren
illuminierten Handschriften aufgeschrieben! Die Schöpfer blieben

anonym, Kunsthandwerker eben: Man schätzte ihr Werk, aber verachtete

die Existenz der Schöpfer. Auch die zivile Wertschätzung der

Arbeit ist ein abendländisches Alleinstellungsmerkmal: Max
Webers «protestantische Ethik», wonach Arbeit adelt. Aber am meisten

Gegenwehr gibt es, wie schon erwähnt, bei der vierten Tugend,
der Freiheit öffentlicher Meinung. «Global Art» ist ein verfrühter
Vereinnahmungsversuch à l'américaine. Ich glaube, die globalisierte

Kunst kann nur in einem interaktiven Prozess geschehen.

Heute ist «Global Art» nur ein von ethnographischer Ebene

herabschauender Begriff.

Dann kann es auch keine globale Kunstgeschichtsschreibung geben?

Das könnte man auch noch zu den Tugenden zählen: Kunst gibt es

auch nur, wenn es Kunstgeschichte gibt: eine Kultur, deren Agenten

sich gegenseitig «erschreiben». Ich kann nicht nur mit dem

Tropenhelm von oben herab «Global Art» herbeischreiben. Da

unterscheide ich zwei Formen des Diskurses: erstens die Historiographie,

wenn ich mich in meine Geschichte einschreibe. Und
zweitens die Ethnographie, wenn ich als allwissender Autor die

Geschichte der anderen schreibe. «Global Art History» ist
Ethnographie mit dem Tropenhelm.

«Global Art» als Top-down-Prozess?
So ist es. Auch muss man aufpassen, wenn man Kulturkreise in-
kludiert, die das Wort «Kunst» selber gar nicht kennen, die es also

aus dem Westen erst importiert haben, ohne das Kleingedruckte

zu berücksichtigen, jene ominösen vier Tugenden. Man kann

nicht einfach jede Form von Artefakt zur Kunst erklären, das ist

ein ethnographisches Vorgehen.

Das europäische Kunstsystem wird also exportiert und adaptiert?
So, wie der Westen den Kapitalismus exportiert hat, hat er auch

das Kunstsystem exportiert. Und ich sage das nun als Herzenslinker:

Diese beiden Systeme sind gar nicht so weit auseinander. Das

Kunstsystem ist im selben Kulturraum, in derselben Familie
entstanden. Die Kunst ist das schlechte Gewissen des Kapitalismus.*

Literatur:
Beat Wyss: Bilder von der Globalisierung. Die Pariser Weltausstellung von 1889.
Berlin: Insel Verlag, 2010.
Beat Wyss: Nach den grossen Erzählungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2009.
Beat Wyss: Vom Bild zum Kunstsystem. Reihe Kunstwissenschaftliche Bibliothek.
Bd. 32. Köln: Walther König, 2006.

Links:
http://www.hfg-karlsruhe.de/lehrende/professoren/prof-dr-beat-wyss.html
http://de.wikipedia.org/wiki/Beat_Wyss

92


	Die Kunst, das schlechte Gewissen des Kapitalismus

