Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 91 (2011)
Heft: 992
Rubrik: Buch des Monats

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSION SCHWEIZER MONAT 992 DEZEMBER 2011/JANUAR 2012

Buch des Monats: Schweiz

76

Peter Ritedi
Diirrenmatt

wler
D Ahamungecom Ganzen

Biographic - Dicgenes

Silvia

Hess

Silvia Hess ist
Literaturkritikerin.

Sie lebt in
Ennetbaden.

Autonome Republik
Durrenmatt

Peter Riiedi: Diirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen.
Zirich: Diogenes, 2011.

r sagte immer, was er meinte, doch meinte er nicht immer, was er sagte. Nicht endgiiltig jedenfalls und schon gar
Enicht fiir alle Ewigkeit. Denn diese war ihm, dem Pfarrerssohn, sowieso suspekt. Er war, nach eigener Meinung,
ein unabldssiger «Gedankenschlosser und -konstrukteur», einer, der alles Vollendete dem Toten zuordnete, das
Fragment hingegen dem Gegliickten. Was in seiner Sprache hiess: dem Mdglichen. So gesehen war das Leben des
Friedrich Diirrenmatt «fragmentarisch». So gesehen waren die siebzig Jahre seines Lebens eine genuine Mdoglichkeit
—ein Leben als Werk. «Ich habe keine Biographie», fasste er diesen Zustand einmal zusammen. Nun hat er doch eine.
Peter Riiedi, langjdhriger Weggefihrte, reicht ihm einen beinahe tausendseitigen Lebensbericht nach, ein Buch, an
dem er, nebst seiner journalistischen Tatigkeit, zwanzig Jahre lang gearbeitet hat.

Da den meisten Freundschaften mit Diirrenmatt ein «Verfallsdatum» eigen war (Riiedi), gereicht es auch dem
entstandenen Band zum Authentizitdtsvorteil, dass der beiden Verhiltnis — zumindest aus der Sicht des Biographen
— lediglich als «distanzierte Vertrautheit» erfahren wurde. Reflektierte Distanz, Diirrenmattscher Fluchtpunkt in
Werk wie in eigener Sache: In der «autonomen Republik Diirrenmatt», wie Riiedi das abgelegene Neuenburger Anwesen
nennt, zwischen «hinter dem Mond und dem Rest der Welt», fand das letzte Gesprich der beiden statt, kurz vor
Diirrenmatts Tod. Uber Gott und die Welt wurde geredet, berichtet Riiedi, was nicht heissen soll: iiber alles und
nichts, sondern iiber das All und das Nichts.

Ausgehend vom christlichen Glauben seines Vaters war Diirrenmatt einen langen Weg gegangen und beim «Glau-
ben der Schriftstellerei, also dem Denken in mehrdeutigen Gleichnissen», angekommen. Er, der sich als Atheist ver-
stand — allerdings mit immerwéhrender religioser Grundierung —, hat dieses Ringen um eine eigene Metaphysik in
alle seine Werke getragen. Angefangen bei den «Wiedertdufern», den Kriminalromanen und Horspielen bis hin zu
seinen erfolgreichsten Theaterstiicken «Der Besuch der alten Dame» und «Die Physiker».

Doch das wurde er nicht los: Diirrenmatt, der Protestant, protestierte. Sein Werk — das geschriebene, aber ebenso
das gezeichnete und gemalte —, ein einziges Aufbegehren gegen die Welt, wie er sie vorfand. Die Kategorien, denen er
folgte, waren seine eigenen, auch die des guten Stils, um nicht zu sagen, des guten Geschmacks. Derbe Scherzchen,
drastische Darstellungen sabotierten bewusst gesellschaftlich tradierte Vorstellungen. Und man kann sich das grosse
Gelidchter des Friedrich Diirrenmatt bestens vorstellen, wenn sich etwa Max Frisch, der Stilist, {iber Diesbeziigliches
in den Theaterstiicken «Romulus» oder in «Die Ehe des Herrn Mississippi» drgerte. Diirrenmatt ging es nicht darum,
die Welt (stilvoll) zu spiegeln, er hielt ihr vielmehr seine eigenen Welten entgegen: iiberzeichnete, expressive, pralliip-
pige Schlachtfelder, auf denen sich das Leben ereignete. Das Instrumentarium war ebenfalls sein ureigenes: die iiber-
reiche Phantasie des Einzelgingers und Unzeitgeméssen.

Eines der ganz grossen Verdienste Peter Riiedis und seiner Biographie, die ihrerseits von immensem Wissen
zeugt, ist das neu evozierte Bild Diirrenmatts: Diirrenmatt als «Dilettant». Der Blick des «Laien» war fiir Diirrenmatt
der einzig mogliche Weg, an den Ursprung des Denkens zu gelangen. In einer Zeit, da alles schon gedacht sei, wie er
meinte, war sein Anspruch, alles erst beiseite zu rdumen, damit neue Konzeptionen, neue Ahnungen entstehen
konnten. Und daran hat er sich gehalten. Weder war er Theologe noch Philosoph, noch Astronom, noch Mathemati-
ker — einzig aus der Distanz des griiblerisch belesenen Dilettanten ist er zu Ahnungen vom Ganzen gekommen. Und
hat damit sein Weltrangwerk geschaffen. Die letzte Flasche Wein, berichtet Peter Riiedi, sei wihrend des letzten
Gesprichs mit Friedrich Diirrenmatt nicht leergetrunken worden. Zu keinem Ende fiithrt auch sein Buch. Es ist —nicht
anders moglich — Fragment geblieben. Und deshalb gegliickt. In hohem Masse. <



SCHWEIZER MONAT 992 DEZEMBER 2011/JANUAR 2012 REZENSION

Buch des Monats: International

T RN P S B ST T = T R P PO S U ST T T T

R e S T N S T o e EOGTP- T S R

Der ParK

E Bruce Bégout

RN
5
B

diaphanes '
broschur

Michael
Pfister

Michael Pfister ist
promovierter
Philosoph und
Literaturwissen-
schafter.

Er lebt in Mexiko-
Stadt.

Neues
Avantgardevergnugen

Bruce Bégout: Der ParK.
Aus dem Franzdsischen von Franziska Humphreys-Schottmann.
Zirich: diaphanes, 2011.

er Vergniigungspark, der die Speerspitzen unserer Spassgesellschaft ausnahmslos in den Schatten stellt, liegt
D auf einer 624 km? grossen Privatinsel vor Borneo. Ein Architekt und Cyperpunk-Futurist namens Licht hat ihn
im Auftrag des russischen Waffen- und Unterhaltungsindustriellen Kalt fiir rund 4 Milliarden Dollar erbaut. Die
«universelle Quintessenz aller realen und moglichen Parks» wird schlicht «ParK» genannt und tiglich von maximal
hundert Personen in Fiinfergruppen besucht, die fiir die Eintrittskarte je 15000 Dollar auslegen. ParK beschiftigt
175000 Angestellte, darunter Ingenieure, Neurobiologen, Schauspieler, Tierpraparatoren und Militdrberater. Die
Informationen iiber die eigentlichen Attraktionen sind bruchstiickhaft und bisweilen rdtselhaft: Im Uterus-Theater
reitet der Tourist «auf wild gewordenen Spermien»; im Viertel der Einsamen beobachtet er Menschen, die ohne jegli-
chen Kontakt zueinander leben; die Terroristischen Gewdichshduser prisentieren fleischfressende Pflanzen neben
Folterinstrumenten; in der «perfekten Nachbildung eines amerikanischen Gefingnisses im Irak kénnen die Besucher
Folterknecht spielen», das Hotel-Casino Todeskamp I1ddt zu Gliicksspielen in den stinkenden Baracken von Zwangs-
arbeitern ein; im Konservatorium der Schreie dokumentieren Tonaufzeichnungen den Todeskampf von ParK-Bewoh-
nern, die wilden Tieren zum Opfer gefallen sind. Den zahlenden Besuchern droht freilich keine Gefahr: Sie werden
von Aufsehern begleitet, und versteckte «Elitescharfschiitzen» garantieren das «Nullrisiko». Die Konfrontation mit
Wildnis und Grausamkeit findet unter Bedingungen totaler Kontrolle statt.

«Der ParK» zeigt, was auf die «Gesellschaft des Spektakels» folgt: ein vollkommen neuer Begriff von Unterhal-
tung. ParK ist «genauso gut ein Park der Sensationen wie der Aversionen». Die ldstige Mauer zwischen Zerstreuung
und Unbehagen ist gefallen: «Das Wunderbare und das Furchtbare, das Spielerische und das Pathetische, alles, was
starke Emotionen weckt, ob angenehme oder nicht: das ist das spektakulire Versprechen von ParK.»

Dass ausgesuchte Kunden alle zwei Wochen der Vergasung einiger ParKianer in den Duschen oder Saunas
beiwohnen, ist ein von der Parkleitung dementiertes Geriicht. Dennoch entspricht die Logik von ParK einer Vermi-
schung von «Disneyland und Treblinka», und ein im Buch zitierter Journalist einer Zeitung aus Tomsk bringt es so
auf den Punkt: «Die extreme Frage, die ParK aufwirft, ist die: Wie kann man sich nach Auschwitz noch amiisieren?
Seine Antwort: Man kann sich gemdiss Auschwitz amiisieren.» So erstaunt es nicht, dass die Institution oft Besuch
von Menschenrechtskommissionen und Politikern erhalt, doch bezeichnenderweise amiisieren sich ausgerechnet
diese Géste am besten und «ziehen mit lauter neuen Ideen im Kopf frohlich von dannen».

Passagen wie diese zeugen von der satirischen Lust des 1967 geborenen Autors Bruce Bégout, Philosophieprofessor
an der Universitidt Bordeaux. Als Spezialist fiir Edmund Husserl ist Bégout bekennender Phinomenologe und widmet
sich in seinen theoretischen Texten den Zusammenhéngen zwischen Alltagswelt und Stadtentwicklung. Seine Ver-
bindung von Reportage und Gesellschaftsanalyse kniipft an die kulturkritischen Ansitze seiner Landsleute Jean
Baudrillard, Paul Virilio oder auch Michel Foucault an — «Der ParK» erinnert aber auch an Peter Sloterdijks vor einem
guten Jahrzehnt heiss umstrittene Thesen {iber den «Menschenpark» und an den italienischen Philosophen Giorgio
Agamben, der die heutige «condition humaine» mit den Paradigmen des Zwangslagers, des Ausnahmezustandes und
des «nackten Lebens» beschreibt.

Was den Philosophen Bégout umtreibt, ist die Frage, inwieweit und wie sich Menschen der Welt um sie herum
offnen oder aber sich von ihr abkapseln. In den beiden Essays «Lieu commun» und «Zeropolis» (letzterer auch auf
Deutsch erschienen) hat er das Motel und die Casinos von Las Vegas als Spielarten solcher Fluchtburgen untersucht.
Weitere Beispiele wiren gated communities, akademische Elfenbeintiirme oder eben: Vergniigungsparks und

77



REZENSION SCHWEIZER MONAT 992 DEZEMBER 2011/JANUAR 2012

Buch des Monats: International

78

Arbeitslager. ParK zelebriert die «heilbringende Enklavenbildung» — im Hauptausstellungsraum prangt der Satz:
«Ungeachtet unserer Sehnsucht nach dem Unendlichen bestimmt das Bediirfnis nach Eingrenzung unser Wesen.»

«Der ParK» ist eine Hommage an H. G. Wells’ «Insel des Doktor Moreau» und steht in der Tradition negativer
Utopien wie George Orwells «1984» oder Aldous Huxleys «Schone neue Welt». Der wesentliche Unterschied: Bégouts
Insel ist kein totales Modell, das alle Bereiche des Lebens umfasst. Entsprechend ist der «<Roman» auch alles andere
als ein Roman, viel eher: Invention, Analyse, Gedankenexperiment, fiktive Reportage, philosophierender Tagtraum.
Dass namentlich bekannte Figuren nur am Rande auftreten und hochstens Ansdtze zu einem Plot vorhanden sind, ist
aber nicht der Grund dafiir, dass «Der ParK» als literarischer Text nur bedingt gegliickt ist. Dies liegt eher am manch-
mal etwas sperrigen und umstdndlichen Stil. Bégouts ausgeprégte Vorliebe fiir Aufzdhlung, Chiasmus und Oxymoron
hingegen passen immerhin gut zum grotesken und ambivalenten Inhalt des Buches. Das namenlose «Wir» des
Berichterstatters ist ein dubioser Bursche ohne klare Position und Funktion — literaturtheoretisch gesprochen ein
«unzuverldssiger Erzdhler».

Im Unterschied zu den totalitiren Weltentwiirfen Orwells und Huxleys liefert Bégout eine chaotische Vision in
Bruchstiicken — auf seiner Insel gibt es keinerlei Ubersichtskarten oder Wegweiser. Unter dem Stichwort «Neuro-
Architektur» denkt er die Interaktion zwischen Phantasma und Lebensraum an, und so erweist sich das kiinstliche
Paradies von ParK als ebenso nomadisch und plastisch wie das Begehren des Wunschwesens Mensch. Eines der
grossten Phantasmen unserer Zeit steckt zweifelsohne in den Fragen: Wie vergniigen sich die Reichen? Wofiir lohnt
es sich, sehr viel Geld anzuhédufen? Fiir das Recht, Tabubriiche zu begehen, lautet der schreckliche Verdacht, den das
Buch zumindest vordergriindig néhrt. Die Besucher von ParK sind in ihrem Schwanken zwischen Euphorie und
Melancholie Erben der Libertins aus den Romanen des Marquis de Sade oder auch der dekadenten Dandies des fran-
zosischen Fin de Siécle im spiten 19. Jahrhundert. Insbesondere Lady W., die dank einer Sonderbewilligung ihren
Tudor-Landsitz im ParK errichtet und «nur das Ungeniessbare geniessen» kann, wirkt wie aus Octave Mirbeaus
«Garten der Qualen» (1899) entsprungen.

Die Pointe von Bruce Bégouts Beitrag zur Diskussion {iber die Spassgesellschaft besteht darin, dass er die Avant-
garde des Vergniigens verlagert: weg von den Subkulturen der Bohéme, hin zu den «vorgewarnten Kunden» aus der
Finanzelite. «Post-gregidre Unterhaltung» emanzipiert sich von der populdren Massenkultur herkommlicher
Themenparks. In der perversen Abweichung liegt die letzte Chance des Widerstands gegen die Routine. Eine Revolu-
tion von oben und eine souverdne Geste, die dem Katzenjammer dennoch nicht entgeht: Denn selbst die grosste
Uberschreitung findet nur unter Kontrolle statt: «Grenzerlebnisse in festen Erlebnisgrenzen».

Aber die Reichen und Michtigen, so mag man Bégout entgegnen, werden doch nicht allen Ernstes nach Borneo
reisen, um sich am Leiden der Gemarterten zu weiden. In der Tat, dieses Leiden wird traditionellerweise eher
verschwiegen, beschonigt oder verdringt. Insofern ist Bégouts Buch vielleicht gerade keine Schreckensvision der
Zukunft, sondern eine Parabel auf den Ist-Zustand. Oder schérfer noch: der schwarzhumorige Appell, Lust und
Schmerz in ihrem real existierenden Zusammenhang zu zeigen und die gnadenlosen Demarkationslinien unserer
Welt nicht fortlaufend zu vertuschen. ParK wiire dann, wie der Text selber sagt, «die Weltausstellung der Ubel unse-
rer Zivilisation, die gerade dadurch abgewendet werden, dass sie 6ffentlich ausgestellt werden».



Buch des Monats: Freiheit

SCHWEIZER MONAT 9

92 DEZEMBER 2011/JANUAR 2012 REZENSION

, Soe
HE ORIGINS
gae=

B ol T s
OF POLITICAL

Daniel
Briihlmeier

Daniel Brithlmeier
ist promovierter
Politikwissenschafter.
Er koordiniert die
Aussenbeziehungen
des Kantons Ziirich.

Die politische Ordnung -
empirisch vom Ursprung an betrachtet

Francis Fukuyama: The Origins of Political Order. Bd. 1.
From Prehuman Times to the French Revolution.
New York: Farrar, Straus and Giroux, 2011.

arum finden sich Menschen zu politischen Gemeinschaften zusammen? Aristoteles ging davon aus, dass der

Mensch ein soziales Tier sei und sich deshalb von Natur aus politisch organisiere. Mit ihrem Gedankenexperi-
ment des Naturzustandes, aus dem sich die Menschen in einem (zunehmend demokratischeren und verfassungsnor-
mierteren) Staat verbinden, legitimierten die Sozialvertragstheorien von Hobbes bis Rawls eher eine politische Orga-
nisationsform, als dass sie diese wissenschaftlich erklarten. Ein michtiges empirisches Gegenprojekt markierte die
schottische Aufklirung mit ihrer Vier-Stadien-Theorie, nach der sich die Geschichte der biirgerlichen Gesellschaft,
und vor allem des Eigentums, in vier Stadien entwickelt: Jiger/Sammler, Hirten, (sesshafte) Agrikultur, Handel.

In Unkenntnis dieser schottischen Vorldufer beleuchtet nun Francis Fukuyama im ersten Band von «The Origins
of Political Order» Entstehung, Entwicklung und Verfall politischer Ordnungen ebenfalls in vier Stadien: von den
Horden iiber die Stimme zu den Stammesfiirstentiimern, zu den Staaten. Dabei verpflichtet sich Fukuyamas Antwort
einer kulturell-institutionell angereicherten Evolutionstheorie: ihn interessieren die Faktoren, die es der Menschheit
erlaubten, mittels des einen Prozents DNA, das sie von den bereits zu elementaren Formen der sozialen Kooperation
fihigen Schimpansen unterscheidet, die entsprechenden Entwicklungsstufen zu durchlaufen. Zu den Verwandt-
schaftsverhiltnissen und dem durch sie induzierten, entsprechend abgestuften gegenseitigen Altruismus kommen
nach Fukuyama als weitere Faktoren hinzu: die Sprache mit ihren Abstraktions- und Speichermdglichkeiten, ein
normengeleitetes Verhalten aus emotionalem Antrieb und transportiert durch mentale und rituell-religiose Modelle,
spiter auch durch Ideologie, sowie die hegelianisch inspirierte Suche nach Anerkennung.

Den ersten zentralisierten, meritokratisch und professionell verwalteten Staat finden wir in China; er wurde
unter Aufwand enormer physischer Gewalt fiir eine neue Kriegsfiihrung mit entsprechender Steuererhebung
geschaffen. Indien hingegen ging den Weg einer gewollt durch Religion geschwichten politischen Ordnung, hat aber
erste Ansitze einer ruleoflaw. In (West-)Europa schuf das Christentum mit dem Lehenskontrakt, dem Zélibat und der
vergleichsweise hoheren rechtlichen und sozialen Stellung der Frau die Voraussetzungen fiir einen Staat, dem
Rechtsfrieden mehr bedeutete als militirische Eroberung. Aber erst mit der Rechenschaftspflicht der Herrschenden,
ob moralisch (Fiirstenspiegel) oder in demokratisch-konstitutionellen Verfahren, sind die institutionellen Charakte-
ristika moderner Staatlichkeit komplett.

Fukuyamas Sekundérquellen fiillen Bibliotheken und seine Ambition ist gewaltig. Trotzdem gelingt es ihm, ein
kohidrentes und eindriicklich vergleichendes Gesamtbild zu vermitteln, ohne dabei ins Allgemeine abzugleiten.
Gegen vereinfachende Monokausalitdten stellt er multifaktorielle Wechselwirkungen, die gleichzeitig auch die
Varianz der moglichen Entwicklungen erweitern. Entgegen einer Vermutung, die man aus der Lektiire von «Ende der
Geschichte» haben konnte, hat die herausgearbeitete Entwicklung politischer Ordnungen keine Finalitédt oder gar
Perfektibilitédt. Natiirlich lebt es sich heute 6konomisch, gesellschaftlich und politisch besser als in fritheren Zeiten.
Jeder Fortschritt kann aber unter extremen Bedingungen mit einem Riickfall in weniger zivilisierte Stadien oder
Formen politischer Ordnung wieder zunichte gemacht werden. Konsequent warnt Fukuyama dann auch vor der
Riickkehr der Stammesherrschaft sowie linken wie rechten «Phantasien» von «minimal orno-governmentsocieties».
Und: der Zerfall von Staaten, historisch keine Seltenheit, tritt Fukuyama zufolge genau dann ein, wenn Institutionen
sich wegen der ihnen inhidrenten Rigiditdt und der Bewahrung durch organisierte Interessen nicht mehr den verdn-
derten Bedingungen anpassen. ¢

79



	Buch des Monats

