
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 91 (2011)

Heft: 991

Artikel: Du musst dein Leben steigern!

Autor: Sloterdijk, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 991 NOVEMBER 2011 ESSAY

Du musst dein Leben steigern!
Die Wachstumsrhetorik ist ein grosses Missverständnis. Europa ist seit der frühen Neuzeit
aufmehr als Wachstum angelegt: auf Lebenssteigerung. Stichworte zu einer Neufassung
der europäisch-unternehmerischen Idee vom reichen Leben.

von Peter Sloterdijk

Wer heute eine affirmative Wachstumsdoktrin vortragen

möchte, befindet sich in einer wenig beneidenswerten

Position: er muss sich zur Verteidigung seiner These auf einen

Begriff stützen, der schon heute stark kompromittiert ist und der

künftig wohl gänzlich unbrauchbar werden wird. «Produktivitätswachstum»

- das geht wohl noch an; aber schon der Drohbegriff

«Bevölkerungswachstum» macht den positiven Eindruck zunichte,

um vom «Wachstum» der Krebszellen nicht zu reden, und von
dem vielerorts angeklagten «Wachstumswahnsinn» erst recht

nicht. Es scheint, als hätten die Sprecher und Theoretiker der
modernen Wirtschaft es versäumt, rechtzeitig an die semantische

Wurzel ihrer Existenz zu

gehen und eine adäquate

Sprache für das grosse

profitwirtschaftliche
Gewinnspiel der Neuzeit zu

entwickeln. Man hat zu

lange auf die suggestive

Gemächlichkeit einer letztlich

noch immer agrarro-
mantisch codierten

Terminologie gesetzt und steckt jetzt semantisch in einer Falle, aus der

es kein Entrinnen gibt. Der einzige Ausweg besteht darin, sich auf
die Quellen des grossen europäischen Bereicherungsspiels zu
besinnen und von dort her eine neue Sprache für das zu entwickeln,

was mit der unmöglich gewordenen Rede vom Wachstum wirklich
gemeint war.

Ich denke, man muss mindestens bis ins 14- Jahrhundert
zurückgehen, um sich vor Augen zu bringen, was die Kultur- und

Wirtschaftsrevolution der Europäer bedeutet und was diese in der

Folge von anderen Kulturen unterscheidet. Egon Friedeil hat meines

Erachtens recht daran getan, seine grossartige Kulturgeschichte

der Neuzeit mit der Schwarzen Pest von 1348 beginnen zu
lassen. Diese schwerste Epidemie der Menschheitsgeschichte löschte

innerhalb weniger Jahre ein Drittel der Bevölkerung Europas aus

und veranlasste die Zeitgenossen zu der Meinung, es sei leichter,
die Übriggebliebenen zu zählen als die Toten. Wer so verreckt, für

Peter Sloterdijk
Peter Sloterdijk ist Rektor der Staatlichen Hochschule für Gestaltung
in Karlsruhe und daselbst Professor für Philosophie und Ästhetik.
Er ist Autor u.a. von «Stress und Freiheit» (2011), «Du musst dein Leben ändern»
(2010) und «Im Weltinnenraum des Kapitals» (2006). Sein Werk erscheint
im Suhrkamp-Verlag.

den steht kaum der Himmel offen. Europäische Pestüberlebende
können darum nicht mehr anders, als sich mit einer typischen und
neuen Betonung an das Leben vor dem Tode zu klammern.

Das klassische Dokument dieser neueuropäischen Orientierung

auf die diesseitige Existenz ist Giovanni Boccaccios berühmtes

und berüchtigtes Hundertgeschichtenbuch: «II Decamerone».
Es bezeugt unmissverständlich den Neuen Bund der Nach-Pest-

Europäer mit dem irdischen Leben. Man soll sich davor hüten, in
diesem überragenden Buch nur die erotische Geschichtensammlung

zu sehen, die es natürlich auch darstellt. Der Sache nach ist es

gerade kein Männermagazin des 14. Jahrhunderts, sondern ein
Aufheiterungsbuch für Überlebende und für Frauen, von deren

guter Laune - das weiss Boccaccio - der Zauber des geselligen
Lebens abhängt. Der «Decamerone» ist die Magna Charta der
europäischen Selbstermunterung, er enthält nicht weniger als den
Versuch, die Lebensgründe für europäische Stadtmenschen neu zu
buchstabieren und ihrer Liebe zum Leben einen neuen Anhalt in
der Welt zu bieten. Der «Decamerone» erzählt von hundert Gründen,

trotz allem das Leben vor dem Tod zu lieben; er verkündet ein

pluralistisches Evangelium der Heiterkeit, der Neugier, der
Schlagfertigkeit. Wenn die grosse Pest tatsächlich das Realsymbol für das

Ende des christlichen Mittelalters war, so steht der «Decamerone»

für die beginnende Renaissancekultur und die Umstellung
alteuropäischer Lebensstimmungen von Todesüberwindung auf
Diesseitsbewältigung.

Liest man die Dokumente der frühen Neuzeit unter dieser Optik,

so wird deutlich, dass die typischen Nach-Pest-Europäer, sofern

sie dem städtischen Geist nahestehen, schon eher an die Fortuna als

an Christus geglaubt haben. Als Göttin der Gewinne und Verluste

steht Fortuna, die wechselhafte femme fatale, am Eingang zur
europäischen Neuzeit. Sie repräsentiert das Abenteuer der Bereicherun-

Der Begriff des Wachstums

ist heute starkkompromittiert
undwird künftig wohl
gänzlich unbrauchbar werden.

21



ESSAY SCHWEIZER MONAT 991 NOVEMBER 2011

gen und der Lebenssteigerungen, ohne die sich der Typus des

neuzeitlichen Besitz- und Bildungsbürgers eine «menschliche» Existenz

schlechterdings nicht mehr vorstellen kann. Aus diesem Geist wurde

Europa für ein halbes Jahrtausend zur Mitte der Welt, Ausgangspunkt

einer ungeheuren Expansion und Taktgeber in einem
umfassenden Prozess, den wir heute die Globalisierung nennen. Die Jahre

1492 bis 1945 stehen weltgeschichtlich ganz im Zeichen Europas, sie

demonstrieren die europäische Akkumulation von Unternehmensund

Angriffskraft. Im Rückblick auf diese Zeit wird freilich auch

deutlich, dass dieses Kontinuum heute zerbrochen ist und dass die

Europäer aus ihrem welthistorischen Schub herausgefallen sind; sie

müssen sich - wie nach einer erneuten grossen Pest - von neuem

fragen, aus welchen Motiven sie künftig leben wollen.

Angesichts dieser Sachlage scheint es mir vernünftig, einen

Gegenvorschlag zu machen: es wäre wichtig, einen adäquaten
Ausdruck zu lancieren, in dem das wirkliche Motiv des European way

of life - samt seiner
amerikanischen Abzweigung -
ausdrücklich ausgesprochen

wird. Man muss

agrarromantische Maske endlich die agrarromanti-

fallen lassen und das sche Maske fallen lassen

und das Wachstumsgerede
Wachstumsgerede aufgeben. „ „aufgeben. Denn Wachstum

ist eine Idee der bäuerli-
chen Welt. Was die Europäer

seit dem 14. Jahrhundert wirklich wollten, war gerade der

Übergang von der bäuerlichen einfachen Reproduktion des Lebens

zur modernen unternehmerischen Lebenssteigerung. Dieser Übergang

erscheint uns heute selbstverständlich, aber er verdient es,

noch einmal ausdrücklich auf den Begriff gebracht zu werden.

Ich habe angedeutet, dass die Europäer seit der grossen Pest

anfingen, aus der christlichen Kultur der Jenseitsorientierung und

der Todesüberwindung herauszuwachsen. Sie finden seither mehr

und mehr zurück zu einer Lebenshaltung, die uns durch die

griechische und römische, teils auch durch die altjüdische Kultur
überliefert ist - nämlich zu der Grundhaltung der metaphysischen
Resignation, für die feststeht, dass wir die Sterblichen sind, für die es

letztlich keine Rettung gibt. Epikur hatte dies ausgedrückt, wenn er

sagte, die Menschen könnten sich gegen das meiste sichern, nur in

bezug auf den Tod lebten sie allesamt in einer Stadt ohne Mauern.

Aus der metaphysischen Resignation folgt, dass nachchristliche
Menschen ihr grösstes Begehren, den überschwenglichen Wahn

ihrer Seele, nicht mehr an ein himmlisches Objekt, an Gott oder ein

ewiges Leben, heften können. Sie brauchen von da an ein
innerweltliches Ersatzobjekt für ihr Begehren, und dies zeigt sich in dem

Doppelmotiv von Lebenssteigerung und materieller Bereicherung.
Man erkennt hier im übrigen, warum es nötig ist, von metaphysischen

und religiösen Wunschsystemen zu reden, wenn man die

ökonomischen verstehen will. Kein Christ mehr zu sein, ist schwieriger,

als man gemeinhin glaubt. Ein Christentum hinter sich zu

haben, ist keine Kleinigkeit. Natürlich ist auch das Christsein selbst

etwas Ausserordentliches; aber das Christentum hinter sich

zurückzulassen, das ist vielleicht noch merkwürdiger und
folgenreicher, denn es bedeutet in jedem Fall, aus einer Kultur
hervorzugehen, die ein hohes Mass an metaphysischer Prätention
aufgestachelt hat: ein Verlangen nach Ewigkeit für das eigene
Leben und einen Ausgriff auf das absolute Objekt, Gott.

Selbst wenn wir in einer überwiegend säkularen Kultur wie der

heutigen keine offizielle Hoffnung auf Todesüberwindung und
Rückkehr in Gott mehr ausdrücken, so haben wir in uns doch eine

Wunschproduktion zurückbehalten, die uns so anspruchsvoll
macht, als wollten wir nach wie vor das Äusserste. Nachchristliche

Europäer wissen mehrheitlich in der Tat nichts mehr von
Transzendenz, sie leben fern von positiven Doktrinen der Unsterblichkeit

und der Todesüberwindung, aber sie haben in der Schule des

Christentums das Wünschen gelernt - und sie verlangen viel. Für

europäische Menschen, wenn sie auf der Höhe der psychodynamischen

Überlieferungen sind, gilt die Regel: es ist unmöglich, sich

je wieder klein zu machen. Man kann die Europäer unmöglich wieder

zurück in den engen Flaschenhals pressen, durch den sie sich

in jahrhundertelangen soziokulturellen Geburtskämpfen ins Freie

gebracht haben. Die europäischen Wünsche sind entfesselt und in
die Welt ausgeströmt wie der Dämon aus der Flasche. Nichts bringt
sie wieder in das enge Gefäss zurück. Die Wunschtätigkeiten sind

losgelassen, und die Agenten dieser Entfesselung haben sich

allesamt bewusst und unbewusst einem Projekt verschrieben, das in

expliziter Fassung lautet: von der einfachen Lebenserhaltung zur
unaufhaltsamen Lebenssteigerung.

Man kann diese Wandlungen erläutern an der seltsamen
Gestalt des Christoph Kolumbus, den man gemeinhin als Seefahrer

bezeichnet, von dem man aber mehr begreift, wenn man in ihm einen
Unternehmer sieht. Kolumbus ist seiner Seinsweise nach ein para-
digmatischer neuzeitlicher Verrückter, wer aber nicht ein wenig
vom kolumbianischen Wahn in sich hat, ist nicht zur Teilnahme an
dem grossen Aufbruch der neuzeitlichen Europäer qualifiziert und
weiss nicht wirklich, in welcher Epoche wir leben und worum es in
ihr geht. Am Ende des 15. Jahrhunderts hat ein ganzer Kontinent
seinen explosiven Wahntraum gleichsam in einer einzigen Person

exemplarisch niedergelegt. Das Kolumbus-Unternehmen sollte
eine Art von Pilotfunktion für den gesamten neueuropäischen
Aufbruch haben. Die Ironie des Vorgangs ist bekannt: man bricht nach

Indien auf und landet auf einem geographischen X, das später
Amerika heissen wird. Fast unbekannt hingegen ist die technische

Dimension des Kolumbus-Unternehmens. Seit dem frühen 15.

Jahrhundert hatten die Portugiesen damit begonnen, das Windsystem

über dem Nordatlantik zu erforschen. Was sie dabei entdeckten,

hat etwas Atemberaubendes, und ihre Entdeckung liefert bis

heute eine Idee von dem, was in der frühen Neuzeit das Unternehmer-

und Entdeckertum einmal gewesen ist.

Portugiesische Seefahrer haben die mirakulöse Abstraktionsleistung

vollbracht, in Theorie und Praxis zu begreifen, dass man

22





ESSAY SCHWEIZER MONAT 991 NOVEMBER 2011

sich - um den Atlantik befahrbar zu machen - zunächst in die von

Europa konstant wegwehenden Winde so fallen lassen muss, als

wolle man nie wieder zurückkehren; dann aber, hoffnungslos weit
draussen auf hoher See, kann man weiter nördlich die starken

Nordwestwindströme erreichen, mit denen eine Rückkehr europa-
wärts möglich ist. Diese Operation hat einen religiösen Zug: nur
wer sich ganz verlorengegeben hat, dem kann - jenseits des point
of no return - eine andere Energie zu Hilfe kommen, die den Rückweg

eröffnet. Diese Technik wurde später von den Spaniern,
Niederländern und Briten so perfektioniert, dass Atlantiküberquerun-

gen in beiden Richtungen vom frühen 16. Jahrhundert an zur
Routine wurden, auch wenn sie in der Zeit der Segelschiffe ihre

Schrecken nie ganz verloren. Für unseren Kontext ist es wichtig zu

verstehen, dass die massstäbesetzenden Europäer der frühen
Neuzeit, die Seefahrer und

Amerikasucher, einen
nautischen salto mortale auf
dem Ozean riskierten, um

etwas zu verwirklichen, was

ihren innersten
Wunschantrieben entsprach. Man

könnte so weit gehen zu

sagen, diese überkühne
Geste stellte den Prototy-

pus für die europäische Unternehmensintelligenz im ganzen dar.

In ihr drückt sich eine fast verrückte Parteinahme für das Schwierige,

Indirekte und doch eben Mögliche und Gewinnbringende aus. An
dem europäischen Unternehmen «Amerika» lässt sich ablesen,

was die reale Traumkraft und Wunschproduktion der frühen Neuzeit

vermochte.

Kolumbus wurde zu seinen Entdeckungen vor allem durch die

Erwartung angetrieben, die märchenhaften Reichtümer Indiens für
die christlichen Könige Spaniens zu erschliessen. Kurioserweise

war seine Gier nach dem Gold im fernsten Westen noch nicht durch

neuzeitliche Bereicherungsmotive bestimmt, und Kolumbus war
kein Shylock. Ihm war der Begriff des Kapitals noch nicht aufgegangen

- wie es überhaupt Jahrhunderte dauern wird, bis die Europäer

allgemein den Unterschied zwischen der Schatzform des Reichtums

und der Kapitalform begriffen haben werden. Das Gold, das Kolumbus

sucht, soll sich noch nicht als Kapital verwerten, sondern dazu

dienen, einen Kreuzzug zur Befreiung Jerusalems von den Türken

zu finanzieren - hierin denkt Kolumbus noch ganz mittelalterlich,
in die Wunschhorizonte der feudalen Seele eingefügt. Hingegen ist
seine nautische Tat radikal modern, und so sind auch seine europäischen

und transatlantischen Konsequenzen. Der Ausdruck
«präkolumbianische Kultur» sollte nicht nur für die Mittel- und
Südamerikaner vor der Ankunft der Spanier benutzt werden, sondern

vor allem auch für die Europäer vor 1492. Wer nach diesem Datum

lebt, muss stets in der einen oder anderen Weise zur Kenntnis

nehmen, dass es aus der neuen, postkolumbianischen, das heisst
atlantischen und globalen Situation kein Entrinnen mehr gibt. Man lebt
nach Kolumbus fast, wie man nach Christus lebt - und die Weltge¬

schichte seit 1492 ist tatsächlich bis heute eine immer weiter gehende

Explikation der transatlantischen Wirklichkeit (die inzwischen
auch und mehr noch eine transpazifische ist).

Seit die andere Küste des Atlantiks vor europäischen Seefahrern

aufgetaucht ist, haben sich die extremen Wunschenergien der

Europäer gleichsam von einer himmlischen auf eine transatlantische

Transzendenz umgepolt. Es schien, als solle das Paradies ein

geographischer Begriff werden. Wer nun noch den unbändigen
Wunsch nach dem ganz Anderen in sich verspürte, wer vom
verklärten Leben am anderen Ufer träumte, der musste nicht mehr nur
nach der Auferstehung verlangen und von einem Dasein jenseits
der postmortalen Barriere träumen. Jetzt gibt es Amerika, jetzt sind

wir durch ein wirkliches anderes Ufer fasziniert, jetzt blickt uns
eine transatlantische Küste an, ein diesseitiges Jenseits. Mag es

auch einen aberwitzigen nautischen Versuch kosten - und Lebensgefahr

bei der Überfahrt bedeuten: es ist doch erreichbar. Und das

Gerücht von der Erreichbarkeit dieser anderen Küste, das Geflüster

von der neuen, der transatlantischen Transzendenz reisst die

europäischen Phantasien im 16. Jahrhundert auf. Das eröffnet die
Achsenzeit des europäischen Kapitalismus, hier findet die ursprüngliche

Akkumulation der Wünsche statt. Wer Europäer ist, lernt von
dieser Zeit an, den Blick auf den Atlantik hinaus zu richten und von
Gewinnen zu träumen, die aus der Offenheit der Ozeane auf uns

zuschwimmen.

Da nun von der europäischen Wunschökonomie in der frühen
Neuzeit die Rede ist, muss - neben den atlantischen Motiven - von
einer zweiten Quelle europäischer Träume vom besseren irdischen
Leben gesprochen werden. Denn bevor der Atlantik für Europäer

zum schicksalhaften Gewässer wurde, war für sie das Mittelmeer
die Gegend, aus der die massgeblichen Ideen und Waren kamen;

vor dem fernen Westen war es der nahe und mittlere Osten, durch
den sie das Wünschen und Träumen lernten. Bekanntlich wurde
ein Grossteil der alteuropäischen Luxuswirtschaft über die Kaufleute

von Venedig getätigt, und der venezianische Gewürzmarkt

spielte eine herausragende Rolle bei der Entwicklung des europäischen

Geschmacks an neuen Genüssen.

Hierzu muss man wissen, dass das alteuropäische
Grundlebensmittel das Gemüse war. Der Name verheisst nichts Gutes,

wenn man sich die Mühe macht, über ihn nachzudenken. Da man
im Deutschen mit der Vorsilbe «ge-» die berüchtigten ge-Kollektiva
bildet, erfährt man durch das Wort selbst, worum es geht: Gemüse

ist alles, was Mus ist oder genauer: was zu Mus gekocht werden

kann. Darin steckt eine schreckliche Nachricht über die Küche

unserer Vorfahren - das Wort verrät, wovon die Europäer vor der
Revolution des Geschmacks durch die Gewürze hauptsächlich lebten

(und vor dem Zeitalter der künstlichen Gebisse). Da sie, nur von
den Früchten der Jahreszeit bereichert, einen immerwährenden

Eintopf zu sich nahmen, waren sie empfänglich für die Angebote
des Handels, die den Einheitsgeschmack zu durchbrechen versprachen.

Die Idee eines anderen Lebens war schon im Hochmittelalter
sinnlich liiert mit der Hoffnung auf einen anderen Geschmack.

Am europäischen Unternehmen

«Amerika» lässt sich ablesen,

was die Wunschproduktion
der frühen Neuzeit vermochte.

24



SCHWEIZER MONAT 991 NOVEMBER 2011 ESSAY

Dank der Venezianer wurde aus Hoffnung Erfahrung. Die Pilotware

des neuzeitlichen Kapitalismus war der Pfeffer. Dies darf man
keinen Augenblick ausser Betracht lassen: mit dem Pfeffer fängt
unsere h/e-style-Geschichte an, vom Pfeffer werden Europäer auf
den Geschmack an den Differenzen gebracht - durch ihn wurden
sie, wie Amerikaner sagen würden, spicy people. Und warum? Weil
Pfeffer die erste Idee vom Anderen am Gaumen brachte. Salz ist ein

alteuropäisches Produkt, die Römer, die Kelten, die Germanen

kannten es, allesamt Salzgemüseesser. Aber Pfeffer: das ist die

Sprache Indiens, das ist der Orient auf der Zunge, das ist der Geist

der Utopie am Gaumen. Zusammen mit dem Pfeffer kommt bald
der Zimt, kommen die Nelken und tausend andere Wunderaromata

aus dem Osten. Ein Blick in spätmittelalterliche Kochbücher macht

den Sachverhalt klar. Man hat es da mit einer barocken Gewürze-

Küche zu tun, mit einem Taumel der Zutaten, die allesamt das

aromatische Andere, das Höhere und Intensivere mitbringen. Man

könnte aus diesen Beobachtungen ohne Mühe das Grundgesetz

europäischer Waren-Entwicklungen abstrahieren: die europäischen
Käufer interessieren sich für Güter vor allem dann, wenn diese Güter

Besserungen sind. Die klassische Ware ist diejenige, die besser ist
als die vorherige; und typisch europäischer Warenkonsum ist die

Steigerung des Lebens durch die Einverleibung der neuen Ware.

Kurzum, im Zug zum Warenkonsum, das zeigen die orientalischen

Gewürze als Protowaren ganz klar, liegt immer schon ein Verlangen

nach Lebenssteigerung. Die Lebensmittel der Neuzeit sind eo

ipso immer schon auch Lebenssteigerungsmittel.
Im Begriff der Ware, so wie die Europäer mindestens seit dem

14. Jahrhundert ihn verstehen, materialisiert sich die Idee, dass

sie einen stofflichen Beitrag zum grössten aller Feldzüge leistet:

zu dem Feldzug der Lebenssteigerungen, in denen die Menschen

der Nach-Pest-Epoche sich ihres Daseins vergewissern. Neben

der ursprünglichen Akkumulation der Kapitale in den frühen
Bankhäusern und Manufakturen vollzieht sich oft noch unter
mittelalterlichen und religiösen Masken eine analoge Akkumulation

der Wünsche. Es lohnt sich, unter solchen Aspekten die grossen

Autoren der frühen Neuzeit neu zu lesen, insbesondere

Shakespeare, dessen Genie die Sprache des europäischen Willens

zum gesteigerten Geniessen auf einen ersten Gipfel geführt hat.

Er hat sich in die Seele der Abenteuer-Unternehmer hineingedacht

und den Sorgen der Eigentümer von schwimmendem Kapital,

von Schiffen und Waren, eine blühende Sprache geliehen. Die

tiefste Formulierung für die neueuropäische Wunsch-Ökonomie

findet sich in Shakespeares Spätwerk «Der Sturm». Der Dichter

legt sie Ariel in den Mund, dem Luftgeist, der dem Zauberer Prospéra

bei der Inszenierung des künstlichen Zauber-Sturms zur
Hand geht. Auf die Frage des Meisters, wo sich denn jetzt das in
dem Schein-Sturm scheinbar gesunkene Schiff befinde, antwortet
Ariel, es liege unversehrt in einer Bucht, nämlich an eben der
Stelle der Insel, von der aus Ariel einst ausgeflogen sei, um
seinem Meister eine begehrte Zaubersubstanz zu besorgen, jenen
«Tau von den stürmischen Bermudas», den Prospéra für gewisse

Manipulationen anforderte.

...allwo
Du einst um Mitternacht mich aufriefst, Tau

Zu holen von den stürmischen Bermudas...
(«Der Sturm», 1,2, Übersetzung nach Schlegel/Tieck)

Niemand weiss wirklich, was man mit Tau von den Bermudas

anfangen kann, aber die Tatsache, dass Prospero, jenes
englischitalienische Gegenstück zum deutschen Doktor Faustus, sich dieser

Substanz bemächtigen wollte, gibt Raum für weitreichende
Vermutungen. Ich neige zu der Ansicht, dass Shakespeares Wort
über den Tau von den Bermudas die dunkle Formel für das

neueuropäische Objekt des Begehrens darstellt - es nennt etwas, das in
transatlantischen Zonen vom Himmel auf die Erde sinkt, etwas,
was mehr wert sein muss als Kapital, Gewürze, Schiffe und Gold.

Was unterscheidet Tau von
den Bermudas von dem
Tau aus Prato oder Oxford?

Worin besteht sein überlegener

Zauber? Ich glaube,
mit dem Bermuda-Tau

gelangt die riskante
transatlantische Energie, das Leben

zu verklären, in europäische

Hände, und um nichts
anderes geht es bei der grossen neueuropäischen Kampagne zur
Schaffung von Reichtümern.

Es kann kein Zufall sein, dass dieser Tau aus einer ozeanischen
Region stammen muss, die schon damals als die gefährlichste des

Globus galt. Bermuda-Tau ist die Quintessenz der neueuropäischen
Risiko-Wirtschaft. Vielleicht liegt in ihm der utopische Sinn aller
amerikanischen und europäischen Revolutionen. Wer Tau von den
Bermudas holt, ist der wahre Revolutionär. Tatsächlich, Revolutionär

im tieferen Sinn des Wortes ist, wer dem Leben durch Arbeit
und Magie eine Dimension hinzufügen möchte, die bisher nur
Königen und Zauberern zugesprochen wurde, nämlich die Macht,
Wünsche in Erfüllung gehen zu lassen. Der Tau von den Bermudas
ist dieses neueuropäische Wunsch-Elixier, das grosse
Verwandlungsmittel, um aus armem Leben reiches Leben zu machen. Und
damit haben wir unser Thema wieder erreicht und können endlich
genauer sagen, warum die Idee des Wachstums nicht länger geeignet
ist, das Eigentümliche des ursprünglichen europäischen Traums
auszudrücken.

Die neueuropäische Wirtschaft gründet nicht in der Idee des

Wachstums, sondern im Verlangen nach dem Sondergewinn. Es ist
ihre Leidenschaft, mit dem mühseligen Prinzip des Wachstums aus

der Natur zu brechen, um eine andere Erfahrung von Vermehrung
an seine Stelle zu setzen. Ihre erste Regung ist die Absage an die

bäuerliche Geduld und an die Ergebung in die immergleichen Zyklen

der natürlichen Jahre. Das Geschäftsjahr gehört zu einer
anderen, zu einer hektischen und nichtzyklischen Ordnung. Bis ins

15. Jahrhundert konnte man unter Wachstum kaum etwas anderes

Die neueuropäische Wirtschaft

gründet nicht in der Idee

des Wachstums, sondern im
Verlangen nach Sondergewinn.

25



ESSAY SCHWEIZER MONAT 991 NOVEMBER 2011

Wir sind durch Gewöhnung

phantasielos geworden und
haben es verlernt, von den

Pfefferländern zu träumen.

verstehen als die Eigentätigkeit der Natur. Was wächst, kann nur
kraft des Zutuns der Natur selbst wachsen. Aber eben von diesem

selbstwüchsigen Wachstum aus dem Boden wollen Europäer, die

von der Idee der grossen Bereicherung und Verklärung angesteckt
sind, nie mehr etwas hören. Sie träumen von etwas, was viel
schneller arbeitet als Natur und was viel höhere Gewinne abwirft
als ein Feld. Die neue Gewinnstrebigkeit vollzieht in der Sache

wie in der Gesinnung eine antiagrarische Revolution. Ihre Parole

könnte lauten: nie wieder blosses Wachstum. Aber weil viele
Revolutionäre in alten Kostümen herumlaufen und die Sprache

der Vergangenheit als Sprache der Revolution benutzen müssen,

reden die neuzeitlichen Antibauern und Wunschrevolutionäre
eben doch weiter vom Wachstum; aber sie bebauen nur noch

metaphorische Felder und bringen, wo sie Gewinne machen, nur
noch rhetorische Ernten ein.

In Wahrheit sind die neueuropäischen Gewinnsucher Personalunionen

aus Magiern, Offizieren und Spielern. Inwiefern die neuen
Gewinnsucher mit
Magiern verwandt sind, geht
aus den bisherigen Überlegungen

klar hervor; ohne

einen gewissen Zusatz von
dunklen Tricks kann die

moderne Verwandlung von
Arbeit in glänzendes Gold

nicht gelingen. Die Analo-

gie der Unternehmerfunktion

zur Offiziersfunktion ergibt sich aus zwei Faktoren, zum einen

daraus, dass das moderne Wirtschaftsleben sich seit längerem als

ein Krieg der Volkswirtschaften vollzogen hat und immer noch

vollzieht, zum anderen daraus, dass die Weltwirtschaft, über die

nationalen Mobilisierungen hinaus, wie ein umfassender Feldzug

der reichtumsorientierten Fraktionen der Menschheit vorangetragen

wird.
Aber noch weiter als die Verwandtschaft des neuzeitlichen

Wirtschaftsmenschen mit dem Magier und dem Offizier reicht

jene mit dem Spieler. Bei ihm nämlich lässt sich am ehesten mit
Händen greifen, warum es jetzt nirgendwo mehr um blosses

Wachstum geht. Spieler verlangen nach Gewinnen, die jenseits
aller in der Natur möglichen Wachstumsspannen liegen. Wären die

Herren der modernen Wirtschaft jemals an Wachstum im ernsten
Sinn des Wortes interessiert gewesen, so gäbe es eben keine moderne

Wirtschaft. Ihre Existenz selbst verkörpert das Verlangen nach

den Sondergewinnen, nach dem explosiven Mehr, durch das

zwischen dem Einsatz und dem Gewinn ein wunderbar weiter Graben

aufklafft. Der kapitalistische Spieler träumt vom Sprung über diesen

Graben, und je grösser die Gewinnspanne, desto beflügelter die

Sprungkraft beim Unternehmer. Das Kapital will nicht in der Stille

wachsen, sondern munter galoppieren.
Kenner der Geschichte werden sich daran erinnern, dass

frühkapitalistische Gewinnspannen oft ausserordentlich waren -
darum konnte man die frühen Bankleute Wucherer nennen und

die frühen Grosshändler merchant-adventurers. Man hat die

mobilisierende Kraft des Rendite-Denkens seit langem erkannt:
Bei ein paar Prozent Gewinn blieb das Kapital meist lethargisch,
bei zehn Prozent hob es den Kopf, bei zwanzig fing es an zu
traben, bei fünfzig fiel es in den Galopp, und ab hundert war es zu

jedem Verbrechen bereit. Dennoch ist der neuzeitliche Spieler-
Unternehmer nicht ein Spieler der ordinären Art; sein Spiel läuft
über Kalkulationen und vermittelt sich mit Arbeit und Wissenschaft.

Darum ist der typologisch nächste Verwandte des

Unternehmers, wenn er nicht Seefahrer ist, unmittelbar unter den

berüchtigten Renaissance-Magiern zu finden, unter den Alche-
misten, den Goldmachern, deren prominentester kein anderer ist
als jener Faustus, den Oswald Spengler in seinen Untersuchungen
zur abendländischen Kultur geradewegs als Modell für die
«faustische Seele» proklamiert hat. In unserer Sicht bedeutet das

faustische Streben nichts anderes als die Metaphysik des Sondergewinns.

Tatsächlich sind die Faustianer jene Menschen, die das

unruhige Lebensprinzip in sich tragen. Sie müssen weg von der

Scholle und spüren unentwegt, dass das Leben etwas zu Kostbares

ist, als dass man es mit stillem Warten auf ein Ende in Gott

vertrödeln dürfte. Sie sind keine Grundrentner wie die Adligen,
keine Pensionäre des Himmels wie der Klerus, sondern
Menschen, die einen innerweltlichen Himmel postulieren und gewaltige

Remunerationen für ihre irdischen Anstrengungen in
Aussicht nehmen.

Man darf sich in dieser Frage von dem kulturkritischen Gerede,

das heute den ganzen Westen überflutet, nicht beirren lassen. Die

meisten, die heute die modischen Thesen von einem Erlöschen der

utopischen Energien wiederholen, wissen nicht, wovon sie

sprechen. Aus der Grundstellung linker Enttäuschung heraus ist das

euro-amerikanische Abenteuer nicht angemessen zu charakterisieren.

Die europäische Protorevolution, das Verlangen danach, im
Zeichen des Taus von den Bermudas unser Leben zu steigern, ist
nicht an ihr Ende gelangt; aber es hat den Anschein, dass die

eigentlichen Kader dieser permanenten Revolution, das
innovationsbereite Unternehmertum, heute vor ihrem eigenen Projekt
dumpf und sprachlos dastehen und nicht mehr wissen, was sie

sagen sollen, wenn man sie fragt, wozu sie angetreten sind. Sie sind
der Banalisierung ihres Vorhabens zum Opfer gefallen und
sprechen tatsächlich nur noch die armselige Sprache der Bilanzen.
Aber wer den Markt beobachtet, wird schnell eines Besseren

belehrt. In den Supermärkten der westlichen Welt findet ein tägliches

Plebiszit statt zugunsten eines Universums von Lebenssteigerungsmitteln

- auch wenn die heutigen Kunden, wenn sie vor den

Gewürzregalen stehen, nicht mehr wissen, dass sie ein Kondensat

aus fünfhundert Wunsch-Jahren vor sich haben - das ganze Aroma-

Spektrum des Paradieses von Anis bis Zimt. Wir sind durch Gewöhnung

phantasielos geworden und haben es verlernt, von den
Pfefferländern und letzten Grenzen zu träumen.

An dieser Stelle scheint es mir notwendig, ein paar kurze

Bemerkungen über den inneren Zusammenhang zwischen dem euro-

26



SCHWEIZER MONAT 991 NOVEMBER 2011 ESSAY

päischen und dem amerikanischen Traum einzufügen. Aus dem

Bisherigen dürfte sich schon erahnen lassen, was ich im wesentlichen

hierzu sagen möchte. Europa hat in der Neuzeit zwei grosse

aussereuropäische Traum-Labors eingerichtet, das russisch-sowjetische

und das nordamerikanische, und seit der östliche Pfad zum
reichen Leben, das sogenannte sozialistische Experiment, gescheitert

ist, bleibt für die Europäer nur noch der Blick nach Westen. Die

USA sind nach wie vor die massgebliche Traum-Filiale und

Intelligenz-Filiale der europäischen Mutter. Diese Feststellung trifft auch

dann noch zu, wenn man einräumt, dass die Tochter der Mutter
über den Kopf gewachsen und dass zwischen 1945 und 1989

Westeuropa insgesamt zu einem amerikanischen Protektorat herabgesunken

ist. Im Augenblick ist nur die These wichtig, dass die USA

und Europa, insbesondere Nordwesteuropa, also das atlantische

Europa, eine Schicksalsgemeinschaft in bezug auf das kulturelle

Grundmotiv des reichen Lebens bilden.

Der zu Unrecht sogenannte amerikanische Traum ist in der

Sache natürlich ein europäischer Traum - mit der Nuance

vielleicht, dass die Europäer nicht alle ihre Träume selber träumen

und ausagieren, sondern dass sie auch träumen lassen und

ausagieren lassen. Europa hat Amerika aus sich herausgesetzt und

sieht nun zu, wie sich dieses Produkt der eigenen politischen
Libido entwickelt. Die Amerikaner leben im Grunde durch ein

europäisches Mandat, das Experiment des reichen Lebens in all

seinen Implikationen durchzuspielen, und insofern ist es auch

berechtigt zu sagen, dass die Europäer ihrerseits in wesentlichen

Dingen per Americanos existieren. Was dort scheitert, scheitert

auch hier, und was in Europa scheitert, lässt sich auf die Dauer

auch in den USA nicht retten. Es gibt tatsächlich viele Indizien für
ein allmähliches Zerbrechen des amerikanischen Traums, und

nicht erst seit heute. Schon in der Literatur des 19. Jahrhunderts
taucht die Figur des Amerikamüden auf, der aus der transatlantischen

Wüste nach Europa zurückkehrt. Für die Mehrheit der

zeitgenössischen Europäer sind die USA zwar noch eine Reise wert,
aber der grosse Sog scheint doch gebrochen und der transatlantische

Transzendenz-Effekt ist verbraucht.
Der von Soziologen angezeigte sogenannte postmaterialistische

Wertewandel in der westlichen Hemisphäre verrät etwas vom

allmählichen Abflauen des euro-amerikanischen Wunsch-Projekts.

Wenn man sich die US-amerikanischen Kultur-Industrie-Im-

porte anschaut, so drängt sich tatsächlich der Eindruck auf, dass

von dem grossen Aufbruch ins freie und reiche Leben nicht mehr

viel übriggeblieben ist; wo einst die Verklärung in Reichtum und

Freiheit gesucht wurde, drängt sich heute ein beispielloser Gewaltkult

in den Vordergrund, und die Religion der Bereicherung scheint

ersetzt durch eine Religion der Explosion und des Losschlagens.

Angesichts dieser Entwicklungen scheint es plausibel, die

Intelligenzen des euro-amerikanischen Komplexes zu einem neuen

Fundamentaldialog über den Geist der Neuzeit und das Projekt des

Westens zusammenzurufen. Was nötig ist, wäre eine Art von
Gipfelkonferenz der Zivilisationen, auf der rekonstruiert wird, was der
Sinn der Neuzeit wirklich war. Was haben die Europäer einst ge¬

meint, als sie anfingen, vom reichen Leben zu reden? Was meinten
sie, als sie von Reichtum und Auserwählung sprachen? Und was

waren die Implikationen der linken Forderungen nach Teilung des

Reichtums? Wohin wollten wir uns wirklich steigern? Welchen
Ozean haben wir eigentlich überquert, als Amerika entdeckt werden

sollte? Welche Wünsche haben wir in die damaligen Kolonien

hineingeträumt, und was träumten diese weiter, als sie ihre
sogenannte Unabhängigkeit erklärten? Und was haben die europäischen

Kolonien hervorgebracht, um in den Mutterländern den
Geschmack an Lebenssteigerungen weiter aufzustacheln?

Es wäre verführerisch, hier einen Exkurs über die Geschichte
der europäischen Waren und der Kolonialwaren einzufügen. Es

würde sich dabei herausstellen, dass alle Leitprodukte des

Welthandels zwischen dem 17. und 20. Jahrhundert einen direkten
Bezug zu den europäischen Wunsch-Expansionen aufweisen. Der

Hunger nach Lebenssteigerungsmitteln ist es, der die Weltmärkte
aufreisst. Er ruft einen weit-

Der zu Unrecht sogenannte
amerikanische Traum
ist in der Sache natürlich
ein europäischer Traum.

weiten Boom aus Geschäft

und Verbrechen hervor und
konstituiert ganze Länder

- Silberländer, Tee- und
Kaffeeländer, Bananenländer,

Gewürzländer,
Tabakländer, Kakaoländer,
Zuckerländer. Dieses letztere
Beispiel ist besonders

instruktiv. Seit dem 17. Jahrhundert können zunehmende Zahlen
von Menschen in Europa ohne das süsse Gift der Kolonien nicht
mehr sein. Die Implikationen dieses Verlangens nach den
Lebensversüssungs- und -Verklärungsmitteln aus der Karibik sind
ungeheuerlich; an ihm hängt zu grossen Teilen das System der
Sklavenwirtschaft, das vom 16. bis ins 18. Jahrhundert den
euroamerikanischen Verkehr vorantreibt. Ökonomie, Sucht und
Verbrechen sind darin zu einer unauflöslichen Einheit verbunden;
ich erinnere an den berüchtigten Dreieckshandel zwischen
England, Afrika und Amerika, in dem stets vollbeladene Schiffe mit
Zucker und Kolonialwaren von der Karibik nach Manchester
unterwegs waren, dann von England mit Nippes, Schnaps und
Sklavenfängern beladen nach Afrika und zuletzt von Afrika mit
Gefangenen nach Amerika. In unserem 20. Jahrhundert, das sich

einbildet, das schrecklichste der Geschichte gewesen zu sein,
wusste kaum noch jemand etwas über diesen dreihundertjährigen
wohlorganisierten Terror, hinter dem alles in allem ein Produkt
und ein Verlangen stehen, jenes heroische Produkt namens
Zucker, ohne das bei zahllosen Europäern seither nicht einmal mehr
der Stoffwechsel funktioniert.

Die ganze europäische Galanterie ist auf dem Zucker aufgebaut,

das Wiener System mit den süssen Mädeln und den Süss-

speisen, das Pariser System mit den Mätressen und den Desserts.

Über Jahrhunderte hinweg haben sich da neue Geschmacks- und

Appetitformen eingespielt, die in heftigen Wellen durch die euro-

27



ESSAY SCHWEIZER MONAT 991 NOVEMBER 2011

päischen Körper rollen. Als diese grosse neuzeitliche Begehrenslawine

in Bewegung kam, wurden die Körper der Europäer auf höhere

Amplituden von Aufputschungs- und Entspannungsmitteln eingestellt.

Hierfür sind Kaffee, Tee und Tabak die Leitprodukte, alle drei

typische Exponenten der neuen Stimulantien- und Leistungsdrogenkultur.

Die typischen Kolonialwaren sind eben jene, die über
diese Schiene laufen - Anregungswaren im Sinne der neueuropäischen

Lebenssteigerungsbedürfnisse.

Europäische Stimulantien haben allesamt den Charakter von
Weckmitteln und Leistungsdrogen. Sie bilden in ihrem Verbund
das mächtigste Drogensystem der Menschheitsgeschichte. Im

übrigen spielt sich im 19. Jahrhundert ein triadisches System der

drogenvermittelten Hochstimmungen in Europa ein, das in
Umrissen bis heute fortbesteht: die Stimulanzdrogen für die bürgerlichen

Leistungsschichten; die Alkoholika als Aufheiterungs- und

Versöhnungsdrogen für die Proletariate; die Opiate als Lethargiedrogen

für die Bohème und die romantischen Oppositionen.
Tatsächlich sind die Lethargika die wirklichen Oppositionsgifte, die

den europäischen Konsensus

in der Tiefe angreifen,
weil sie dem Steigerungsgedanken

selbst eine

Absage erteilen; die englischen

und kontinentalen Opium-
Esser seit De Quincey und
Baudelaire haben sich
tatsächlich selbst sozial ausser

Gefecht gesetzt, in der

Meinung, dass man das bürgerliche Hochleistungssystem nur
durch die Flucht in müde Ekstasen effektiv kritisieren kann. Erst

mit Opium im Leib sitze ich auf einer Dschunke, die in Richtung
Orient davonsegelt. Es versteht sich von daher von selbst, warum
die Leistungsdrogenkultur den Lethargika den Krieg erklären

musste: sie gefährden den Luststandort und Selbststeigerungsstandort

Europa.

Aus diesen Überlegungen lassen sich für die Frage nach den

Aussichten einer bedingungslos positiven Wachstumsideologie
verbindliche Folgerungen gewinnen. Es wird nicht möglich sein,

den neuaufgelegten amerikanischen Traum einfach nach Europa

zu reimportieren, und zwar deswegen, weil die Erfahrung der Europäer

mit ihrem eigenen Traum viel zu gebrochen ist, als dass er sich

über Nacht erneut aufstacheln liesse. Was die Balance zwischen

Wunschproduktion und Skepsis angeht, man könnte auch sagen
zwischen Wahn und Enttäuschung, stehen Europäer und Amerikaner

nicht an derselben Stelle der Kurve. Europäer haben in vielen

Dingen Abklärungen erreicht, von denen die durchschnittliche
amerikanische Psyche weit entfernt scheint. Die meisten Europäer
haben sich daran gewöhnt, dass in der grossen Lotterie des Lebens

höchstens drei Richtige herauskommen, und dieses Drei-Richtige-
Gefühl bildet so etwas wie den neuen europäischen Konsensus.

Von ihm aus ist der Übergang zu einer Kultur der postmaterialisti¬

schen Wertschätzungen und der Selbstbeschränkung vielleicht
nicht ganz so weit wie vom amerikanischen status quo aus, wo die

Ambitions-Motoren noch auf viel höheren Touren laufen. Kurzum,
die Europäer sind wohl am besten positioniert, um die ökonomische

Welt mit einer neuen Deutung des Projekts vom reichen
Leben zu konfrontieren.

Wer «Wachstum» sagt, schmeichelt sich in das Bewusstsein

von Menschen aus traditionalen und ländlichen Kulturen ein, die

natürlich noch von der Vorstellung durchdrungen sind, dass

«Wachstum» und «Leben» synonyme Ausdrücke darstellen. Das

Wachstums-Gerede ist daher ein rhetorisches Bauernlegen, ein
semantischer Betrug und eine auf die Dauer unerträgliche
Ausbeutung unserer romantischen Beziehung zur alten Natur. In
Wahrheit wollen die Wachstums-Rhetoriker - das habe ich zu

zeigen versucht - das genaue Gegenteil von langsamer und
behutsamer naturhafter Vermehrung, sie wollen den grossen
Gewinnzauber, den Zuwachsrausch, den übernatürlichen Sondergewinn.

Und davon müssen wir jetzt weltweit reden, und wir
müssen ebenso weltweit die Frage auf die Tagesordnung setzen,
wie diese Wunsch-Praktiken auf der Basis der modernen Ökonomie

mit dem Überleben der Gattung auf dem Planeten verträglich
sind. Wir haben auch sprachlich die Konsequenz zu ziehen aus

der Einsicht, dass wir nicht mehr auf dem Planeten der Bauern

leben, sondern auf dem Planeten der Spieler, auf dem Planeten
der Gewinnjäger. Und hierfür ist nicht eine neue mehr oder weniger

hysterische und autohypnotische Wachstums-Offensive made in
USA vonnöten, sondern eine neue Welt-Jagdordnung, eine neue

Welt-Gewinnspiel-Ordnung, eine Welt-Drogen-Ordnung. Es wäre

verbrecherisch, beim heutigen Stand der Erkenntnisse unsere
unhaltbar gewordene Wachstums-Semantik in die übrige Welt zu

exportieren, etwa in das alte Bauernland China, das auf den

Betrug der Wachstumsrhetorik natürlich wehrlos hereinfallen
muss. Aber in der Schlacht um die chinesischen Märkte sieht man
deutlich, wie alle euro-amerikanischen Magnaten bereitstehen,
um dem letzten Dummen auf dieser Erde sämtliche Illusionsprodukte

zu verkaufen, an die man bei uns selbst schon nicht mehr
recht glauben kann.

Der von manchen Diagnostikern angekündigte Zusammen-

stoss der Weltkulturen hat in dieser Perspektive einen guten Sinn.

Er muss sich zu einem definitiven Wettstreit der Lebensformen

entwickeln, und sollten die Europäer in ihn eingreifen wollen,
wären sie gut beraten, wenn sie nicht länger mit der ungenügenden
Leerformel vom unbegrenzten Wirtschaftswachstum werben wollten.

Es wäre für alle ein Gewinn, wenn sie sich zurückbesinnen auf
ihre frühneuzeitliche Vision vom reichen Leben und auf die immer
noch dunkle Skakespearesche Formel vom Tau von den Bermudas.

Diese Formel ist reich genug, um viele neue Deutungen zuzulassen.

Sie enthüllt und verbirgt zugleich den europäischen Traum vom
Dasein in einer wunderbar geweiteten Welt, die unsere ganze Neugier

verdient. Etwas Besseres haben Amerikaner und Europäer in
dem unausweichlichen Streit der Kulturen um die Deutung der

Idee des guten Lebens nicht zu sagen. <

InWahrheit wollen die
Wachstums-Rhetoriker den grossen
Gewinnzauber, den

übernatürlichen Sondergewinn.

28


	Du musst dein Leben steigern!

