
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 91 (2011)

Heft: 988

Artikel: Je reicher, desto ethischer

Autor: Bolz, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HHBB1MM BmMMIÊtBMMMMMMMMÊMtMM

SCHWEIZER MONAT 988 JULI/AUGUST 2011 DOSSIER

2 Je reicher, desto ethischer
Den Konsumenten geht es längst nicht mehr nur um Preise, sondern auch um Werte.
Die Unternehmen interessieren sich nicht mehr nur für Rendite, sondern auch für Ethik.
Erfindet sich der Kapitalismus gerade neu, und niemand merkt es?

von Norbert Bolz

Man muss kein Politologe sein, um zu

bemerken, dass die Nationalstaaten

nicht mehr das Heft des Handelns in der

Hand haben. Aber auch die alte Idee eines

Weltstaates ist in einer globalisierten Welt

völlig unangemessen. Globalisierung heisst

zunächst einmal politisch: Überforderung

Mit dem Sieg des Kapitalismus
wurde der Blick wieder

frei auf die nichtökonomischen
Kräfte.

der Nationalstaaten. Die Verantwortung für
den Stand der Weltdinge geht nun aber

nicht in die Hände einer Weltregierung
über, sondern in die der Corporate Citizens:

der grossen Unternehmen.

Wenn man heute von «Global

Governance» spricht, meint man also gerade nicht
die Regierung eines Weltstaates, sondern
das sozial verantwortliche Handeln grosser
Unternehmen und Organisationen. Neben

die Profitmaximierung tritt gleichberechtigt
die Aufgabe der Sorge für den Blauen Planeten

und dessen Bewohner. Sie stützen sich

nicht auf die planende Vernunft der Eliten,
sondern auf das Wissen der vielen, das

dezentral in der Weltgesellschaft verteilt ist.

Soziales Kapital
Während die Nationalstaaten also

zunehmend an Einfluss verlieren, formiert sich

heute ein «neues Mittelalter» der Netzwerke

und multiplen Autoritäten. Netzwerke lösen

Probleme, die der einzelne noch nicht einmal

formulieren kann. Damit solche Netzwerke

funktionieren, muss ausreichend grosses

soziales Kapital vorhanden sein. Das ethische

Zauberwort des modernen Managements,

«Commitment», meint genau diese überbrückende

Kraft sozialen Kapitals.

Das sind technische, genauer:
medientechnische Möglichkeitsbedingungen eines

guten Kapitalismus. Doch worin besteht

seine Affektstütze? Der amerikanische

Soziologe und Ökonom Albert Hirschman hat

sehr schön gezeigt, wie der Kapitalismus die

grossartige Kulturleistung erbrachte, die

Leidenschaften und ihre Ungewissheiten in den

Griff zu bekommen. Im System des kapitalistischen

Wirtschaftens wurden die Menschen

leidenschaftsloser, trockener und berechenbarer

- man könnte sagen: sie wurden auf

Zivilisationstemperatur gebracht. Das Profitmotiv

ersetzte den thymos, zu Deutsch: Herz,

Mut und Gesinnung. «Mehr Geld» statt Ehre.

Der Geist des Kapitalismus entstand also

durch rationale Temperierung - im Gegensatz

zur Gier des kapitalistischen Abenteurers.

Die neuen Werte
Im Proütmotiv «mehr Geld» liegt der

Akzent nicht auf «Geld», sondern auf

«mehr». Natürlich wollen wir bekommen,

was wir uns wünschen, aber mehr noch wollen

wir herausfinden, was wir wirklich wollen.

So können wir das Leben heute als

Erforschung eines Wertefeldes betrachten. Mit
dem Sieg des Kapitalismus wurde der Blick

wieder frei auf die nichtökonomischen
Kräfte - also die sozialen und moralischen

Norbert Bolz

Norbert Bolz ist Professor für Medienwissenschaften
an der Technischen Universität Berlin und Autor
von «Die ungeliebte Freiheit. Ein Lagebericht» (2010)

und von «Profit für alle: Soziale Gerechtigkeit neu
denken» (2009).

Werte, das Begehren nach Anerkennung -
und auf die andere Seite der Vernunft, also

Gefühle, Geschichten.
Die gemeinsamen Werte, die die globalisierte

Welt organisieren werden, bilden sich

nicht in der Politik, sondern im Business.

Es geht heute vor allem um Werte wie Authentizität,

Vertrauenswürdigkeit, Reputation,
Transparenz, soziale Verantwortlichkeit,
Nachhaltigkeit, Teamgeist, Fairness, Respekt,

Sorge, Bürgerlichkeit. Ob die organisatorische

Verkörperung dieser Werte gelingt oder

nur die Werberhetorik einer ethischen
Plakatwelt geboten wird, entscheiden die Kunden

als Bürger, die gerade auch im Akt des

Konsums zu Wertewählern geworden sind.
Die Welt des Luxus ist die Phantasiewelt

der absoluten Werte. Und auch wenn sich in
Zeiten der Wirtschaftskrise die Aufmerksamkeit

wieder von Gucci zu Aldi verschiebt,

bleibt doch die Frage nach dem Luxus die

lehrreichste. Jahrelang ging das Gespenst des

Discounts um und hat alle Marktbeobachter

blind gemacht für eine tiefgreifende
Veränderung unseres Wirtschaftslebens. Doch

sobald die Zeichen wieder auf Aufschwung
stehen, verblasst die Faszination durch die

kleinen Preise, und es wird deutlich, dass

sich Kunden und Unternehmen des 21. Jahr-

45





SCHWEIZER MONAT 988 JULI/AUGUST 2011 DOSSIER

hunderts mehr als je zuvor an den grossen
Werten orientieren. Dem geilen Geiz und

dem Kult des Saubilligen zum Trotz
entscheiden in der globalisierten Welt nicht die

Preise, sondern die Werte. Und dabei zählen

neben den wirtschaftlichen eben auch

soziale und moralische Werte, die sich weltweit

Geltung verschaffen.

Arbeitslose Kulturkritiker
Ein erfolgreiches Produkt ist nicht nur

technisch-sachlich von hervorragender
Qualität, sondern vermittelt auch einen

spirituellen Mehrwert. Der moderne Kunde

will nicht nur befriedigt und verführt,
sondern auch verändert werden. Und das

Unternehmen der Zukunft macht nicht nur
Profit, sondern übernimmt auch soziale

Verantwortung.
Je reicher, desto ethischer! Das ist die

erstaunliche Lektion, die uns der sorgende

Kapitalismus in den letzten Jahren erteilt

Ein erfolgreiches Produkt ist nicht
nur technisch von hervorragender
Qualität, sondern vermittelt auch

einen spirituellen Mehrwert.

hat. Auf der Ebene des Konsums sind wir es

ja schon gewohnt, dass Kunden «Ethikmarken»

konsumieren und mit gutem Gewissen

geniessen wollen. Heute sehen wir, dass

auch die Unternehmen und grossen
Organisationen Profitorientierung und moralisches

Handeln nicht mehr als Gegensatz,

sondern als wechselseitiges Steigerungsverhältnis

verstehen.

Die Kulturkritiker werden arbeitslos.

Kulturkritik war nämlich immer nur die

Busspredigt des Kapitalismus, hinter der

letztlich die puritanische Vorstellung stand,

Produktion sei die Sache der Erwählten,
Konsum aber die Sache der Verdammten.
Doch das grosse Nein negiert nichts mehr,

sondern wird unmittelbar vermarktet. Der

Aussenseiter wird zum Pop-Idol. Und
Begriffe wie «Guerillakonsument» machen

deutlich, dass Protest heute nur noch als

bunter Tupfer auf der Konsumpalette
auftaucht. Die Schwierigkeit, nein zu sagen, ist
deshalb so gross, weil das Nein unmittelbar
von einem Konformismus des Andersseins

vermarktet wird und das Ja längst selbstironisch

geworden ist.
Das System des Konsumismus übergreift

also auch die Negation des Konsums durch
die Zielgruppen, die sich dadurch definieren,
dass sie keine Zielgruppen sein wollen.
Offenbar gibt es keine Kritik, aus der die

Werbung nicht eine Kampagne machen könnte.

Werbung ist nicht mehr nur eine Sphäre der

modernen Lebenswelt, sondern ihr Schematismus.

Deshalb hat die Werbung es leicht,
ihre zentrale Funktion für das System des

Konsumismus zu erfüllen - nämlich dem

Konsum das schlechte Gewissen zu nehmen.

Das ist gerade in unserer Überflussgesellschaft

ein entscheidendes Problem. Was

unser Gewissen quält, ist ja nicht nur das

Wissen vom Elend der Welt, sondern auch

das Gefühl, dass unser Wohlstand eine

Funktion jenes Elends sei. Die Busspredigt

der Kulturkritik suggeriert uns, Konsum sei

schuld. Angesichts dessen hat die Werbung

eine viel wichtigere Aufgabe, als naive

Gemüter mit Luxusgütern zu blenden.
Werbung verführt nicht nur zum Genuss,
sondern erspart ihm auch die Reue. Sie hält die

Gegenpredigt zur Kulturkritik - einen
unendlichen Diskurs über den Sinn des

Konsums und den Konsum des Sinns.

Für eine bessere Welt
Bekanntlich kann man heute Limonade

für eine bessere Welt trinken und den Regenwald

retten, indem man sich ein Bier gönnt.
Das sind triviale Beispiele für den Konsumismus

im Zeichen der ökologischen Korrektheit,

der uns die Möglichkeit verspricht, eine

bessere Welt zu kaufen. Das macht vielleicht

nicht die Welt besser, aber in jedem Fall die

moderne Gesellschaft robuster. Denn so wie

die rote Kritik der 1968er hat unsere Gesellschaft

jetzt auch die grüne Kritik der Ökos in

sich hineinkopiert und damit ihre Immunität

gestärkt.
Die grünen Produkte von Body Shop

über den Toyota Prius bis zur Bionade

bestücken einen riesigen Markt der

Weltverbesserer, der von einer neuen, «grünen» Art

der Markentreue getragen wird, die an die

Einheit von Genuss, Ethik und Luxus glaubt.
Das gute Produkt hat eine hohe
sachlichtechnische Qualität, es bereitet Freude, es

verschafft ein gutes Gewissen - und
Anerkennung. Wir müssen deshalb heute das

Shopping als soziales Handeln und als

Medium einer Sakralisierung des Alltags

begreifen. Das amerikanische Akronym
LOHAS («Lifestyles of Health and Sustaina-

bility»), das für einen Lebensstil der Gesundheit

und Nachhaltigkeit steht, signalisiert
die Wiederkehr der sektenhaft organisierten
methodischen Lebensführung. Und das ist

für unsere Leitfrage nach dem Geist des

Kapitalismus von grösster Bedeutung: Konsumethik

ersetzt die Arbeitsethik.

Die neue Einfachheit
Wie gibt man viel Geld aus, ohne zu

protzen? Man investiert es in den eigenen
Körper, in Küche und Bad, in kleine Dinge;

man trinkt Wasser, das so teuer ist wie ein

Wochenendeinkauf bei Aldi; man trägt
Kleider, die lässig und nach Freizeit aussehen,

aber aus unglaublich kostbarem Stoff
gemacht sind; man macht Öko-Urlaub in
garantiert touristenfreien Naturschutzgebieten.

Statusinversion hat David Brooks
das genannt. Die Erfolgreichen geben für
die einfachsten Dinge des Lebens wie Kaffee,

Nudeln und Seife ungeheuer viel Geld

aus. Über dem Leben der Reichen liegt heute

eine Patina der Einfachheit.
Als der Philosoph Alexandrè Kojève

1957 den Begriff «gebender Kapitalismus»
in einem Vortrag präsentierte, wurde ihm
entgegengehalten, niemand könne geben,
ohne zuvor zu nehmen. Der Einwand bleibt
natürlich richtig, und auch in Zukunft wird
es Altruismus auf wirtschaftlicher Ebene

nur geben, wenn er die Fitness eines
Unternehmens steigert. Und dennoch hat Kojève

etwas Entscheidendes gesehen.
Es geht hier um das Ende des eindimensionalen

Kapitalismus, der jedes Geschäft

mit der Frage nach der Organisation und
dem Profit begonnen hat. Ganz anders der

gebende - oder wie wir sagen: der sorgende

Kapitalismus. Er hat von den Non-Profit-
und den Non-Governmental-Organizations

gelernt, dass man mit einer Mission, einer

47



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 988 JULI/AUGUST 2011

Vision, der Umwelt, der Gemeinschaft und
dem Kunden beginnen muss. Die dialektische

Pointe des sorgenden Kapitalismus
besteht also darin, dass Profit und Non-Profit
keinen Gegensatz mehr darstellen, sondern

Non-Profit als Portal zum neuen Profit
verstanden wird.

Während sich gerade die Intellektuellen
in den vergangenen zwei Jahrhunderten
daran gewöhnt hatten, das westliche

Wirtschaftssystem mit Entfremdung, Gier und
Kälte zu assoziieren - die Finanzkrise von
2008 ff. gab dazu wieder ausreichend

Gelegenheit -, melden sich in jüngster Zeit
immer häufiger die Stimmen eines sich um die

Welt sorgenden Kapitalismus. Die
Unternehmen arbeiten heute an einem Kapitalismus

mit gutem Gewissen. Idealismus
verkauft sich nämlich gut. Waschmittel sollen

ethischen Standards entsprechen; an die

Stelle von Ausbeutung soll der Fair Trade mit
Entwicklungsländern treten. Grüner Punkt
und das Siegel «umweltfreundlich» genügen

nicht mehr - es geht um Ethik und um das

gute Leben. Schon vor Jahren trat Body Shop

auf, als sei es kein Unternehmen, das Waren

verkaufen will, sondern eine Philosophenschule,

die uns das wahre Leben lehrt.

Der neue kapitalistische Zeitgeist
Zug um Zug hat die moderne Gesellschaft

die Forderungen der Französischen

Revolution verwirklicht: die Forderung nach

Freiheit wurde im Liberalismus des 19.

Jahrhunderts erfüllt; die Forderung nach Gleichheit

erfüllte der Sozialstaat des 20. Jahrhunderts.

Und die Idee der Brüderlichkeit wird
der sorgende Kapitalismus des 21. Jahrhunderts

verwirklichen. Dieser Begriff bezeichnet

eine tiefgreifende Spiritualisierung der

Wirtschaft. Gerade deshalb sind wir so

empört über Enron, Siemens, Lehman Brothers

und die Hypo Real Estate.

Und wehe dem, der sich diesem neuen

Zeitgeist entziehen will. Er wird abgestraft

von Kunden, die als mündige Bürger
konsumieren. Auch dafür hat man schon einen
schönen neuen Begriff gefunden: ethical

Shopping. Statt wählen zu gehen, drücken
die Bürger ihre politische Meinung durch
ihr Kaufverhalten aus. Kunden bestrafen
unmoralische Unternehmen. Und das ist

möglich, seit sich die öffentliche Weltmeinung

online bildet - Globalisierung prägt

nun auch die Dynamik sozialer Bewegungen.

Der Bürger, der sich heute politisch engagieren,

also einen Unterschied machen will,
geht nicht mehr in die Politik, die viel zu

komplex geworden ist, sondern er geht auf
den Markt der Sorge, der so kleinteilig und
einfach ist, dass man mit jedem Konsumakt

und jeder Spende die Welt verbessern kann.

Den Gegenpol zum Bionade-Trinken
bilden die sogenannten «Divestment»-Be-

wegungen auf dem Aktienmarkt. Hier ein

Beispiel: Darfur in Sudan assoziiert heute
jeder Bewohner des Westens mit Völkermord.
Grosse amerikanische Investoren wie
Pensionsfonds reagieren mit ökonomischem
Druck auf internationale Konzerne, die im
Sudan Geschäfte machen, d.h. sie stossen

deren Aktien ab. In solchen «Divestment»-

Bewegungen gewinnen also Menschenrechte

Einfluss auf Aktienkurse. So wie der
soziale Unternehmer nicht einfach nur ein

guter Mensch ist, sondern erkannt hat, dass

in jedem sozialen Problem ein Geschäftsmodell

steckt, so gilt heute auch umgekehrt:

Statt wählen zu gehen, drücken

Bürger politische Meinungen
durch Kaufverhalten aus. Kunden
bestrafen unmoralische Firmen.

soziale Bewegungen entpuppen sich als

Unternehmen, die neue Probleme auf dem

Markt der Aufmerksamkeit verkaufen.

Die Sorge ist keine Fassade

Skeptiker werden einwenden, das alles

sei nur Fassade. Und wenn bisher von der

Ethik des Kapitalismus die Rede war, hatten

Zyniker stets die Formel von Groucho Marx

zur Hand: der Schlüssel zum geschäftlichen

Erfolg sind Ehrlichkeit und fairer Handel.

Wenn du das vortäuschen kannst, hast du's

geschafft. Doch ist Moral in der Wirtschaft
tatsächlich blosser Schein? Der sorgende

Kapitalismus kann sich auf zwei objektive
Faktoren stützen: erstens die Moral der Koopera¬

tion und zweitens die Logik der Netzwerke.

Die Kraft, die Moral wachsen lässt, steckt in
den dauerhaften, weltweit vernetzten
Geschäftsbeziehungen. Kooperation erzeugt
Moral. Dass Menschen miteinander kooperieren,

weil sie Vertrauen ineinander haben,

ist für unser Thema mithin völlig uninteressant.

Uns interessiert umgekehrt, wie

Kooperationsangebote Vertrauen schaffen

und wie Vertrauen dann die Transaktionskosten

reduziert.

Raubtierkapitalismus dagegen ruiniert
sich selbst. Wer Erfolg hat, indem er die

Dummheit und Schwäche der anderen

ausnutzt, zerstört damit die Umwelt, in der er

Erfolg haben kann. Räuberische Strategien
zerstören also ihre eigenen Erfolgsbedingungen.

Und genau umgekehrt ist das

Programm des sorgenden Kapitalismus eines,

das gewinnt, ohne andere zu besiegen. Es

begreift den Erfolg des anderen als Bedingung

des eigenen. Erfolg habe ich demnach

nicht durch Schwächung des anderen,
sondern durch Stärkung der gegenseitigen
Interessen. Erfolg hat, wer mit Erfolgreichen
kooperiert.

Es geht also darum, Moral nicht ethisch,
sondern ökonomisch zu begründen - nämlich

aus der Evolution der Kooperation. Es

ist intelligent, nett zu sein. Wer dagegen

Erfolg sucht, indem er die Dummheit der
anderen ausnutzt, zerstört damit die Umwelt,
in der er Erfolg haben kann. Je komplexer
das Wirtschaftssystem, umso mehr hängt
der eigene Erfolg vom Erfolg des anderen
ab. Zusammenarbeit und Wettbewerb sind

kein Gegensatz, sondern die zwei Seiten

derselben Medaille.

Deshalb reden heute alle von strategischer

Allianz, symbiotischer Konkurrenz,
aber auch Co-Evolution von Unternehmen
und Kunden. In diesen Begriffen verbirgt
sich die Unternehmensphilosophie des

sorgenden Kapitalismus, dass Erfolg gerade

nicht in der Vernichtung des Konkurrenten
besteht. Open Source ist dafür ein gutes
Beispiel: jeder nutzt es, keinem gehört es,

jeder kann es verbessern. Die Gelegenheiten,

die Netzwerke bieten, erzeugen die

nötige Motivation. Deshalb kann man auch

von der Geburt des sorgenden Kapitalismus
aus dem Geist der Netzwerke sprechen. <

48


	Je reicher, desto ethischer

