Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und

Kultur
Band: 91 (2011)
Heft: 987
Artikel: Schwache Gesten der Kunst
Autor: Groys, Boris
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-735233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-735233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SR Sk R S LT T

T R I SRR

SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011 DOSSIER

Schwache Gesten der Kunst

Wie kann man Kunst machen, die nicht dem Wandel unterliegt — zeitlose Kunst, Kunst fiir alle Zeiten?
Die Antwort daraufist die kiinstlerische Avantgarde. Sie hat die Kunst gerettet.
Und wurde dadurch selbst zum Mainstream.

von Boris Groys

Wir wissen heute, dass alles Kunst sein
kann. Oder vielmehr wissen wir, dass
alles in ein Kunstwerk verwandelt werden
kann. Fiir einen Betrachter ist es unmog-
lich, allein aufgrund seiner visuellen Erfah-
rung zwischen einem Kunstwerk und einem
«blossen Ding» zu unterscheiden. Um ein
bestimmtes Objekt als Kunstwerk oder als
Teil eines Kunstwerks identifizieren zu
konnen, muss der Betrachter wissen, dass
dieses Objekt von einem Kiinstler im Kon-
text seiner kiinstlerischen Praxis verwen-
det wird.

Aber wer ist ein Kiinstler? Und wie lasst
sich ein Kiinstler von einem Nichtkiinstler
unterscheiden — wenn eine solche Unter-
scheidung iiberhaupt méglich ist? Diese
Frage scheint mir interessanter zu sein als
diejenige nach der Unterscheidung zwi-
schen einem Kunstwerk und einem «blos-
sen Ding».

Mittlerweile tiberblicken wir eine lange
Tradition der institutionellen Kritik. In den
vergangenen Dekaden ist die Rolle der
Sammler, Kuratoren, Vorstinde, Museums-
direktoren, Galeristen, Kunstkritiker usw.
von Kiinstlern ausfiihrlich analysiert und
kritisiert worden. Aber wie steht es mit dem
Kiinstler selbst? Der zeitgenossische Kiinst-
ler ist ganz offensichtlich ebenfalls eine in-
Stitutionelle Figur. Und die zeitgendssi-
schen Kiinstler sind meistens bereit
anzuerkennen, dass ihre Kritik der Kunstin-
stitutionen eine Kritik von innen ist. So
scheint es, dass der Kiinstler heute einfach
als Beruf gesehen wird, der innerhalb des
allgemeinen Rahmens der Kunstwelt, die
wie jede andere biirokratische Organisa-

tion, wie jedes andere kapitalistische Un-
ternehmen auf dem Prinzip der Arbeitstei-
lung beruht, eine bestimmte Rolle erfiillt.
Man kann auch sagen, dass seine Rolle zum
Teil darin besteht, die Kunstwelt zu kritisie-
ren mit dem Ziel, sie offener, gebildeter und
weniger exklusiv zu machen — und dadurch
ebenso effizienter und profitabler. Diese
Antwort scheint plausibel zu sein — {iber-
zeugt aber letztlich nicht.

«Jeder ist ein Kiinstler»

Erinnern wir uns an den Grundsatz von
Joseph Beuys: «Jeder ist ein Kiinstler.» Die-
ser Grundsatz hat eine lange Tradition, die

Die Vision einer Welt, die
vollstindig in eine Kunstwelt
verwandelt wird, ist ein

reiner Albtraum.

bis zum frithen Marxismus und der russi-
schen Avantgarde zuriickreicht und daher
heute — wie auch bereits zu Beuys’ Zeiten —
fast immer als utopisch bezeichnet wird. Er
wird ndmlich als Ausdruck einer utopi-
schen Hoffnung verstanden, der zufolge die
Menschheit, die gegenwirtig vor allem aus
Nichtkiinstlern besteht, in der Zukunft eine
Menschheit von Kiinstlern sein wird. Nun
kann man wohl annehmen, dass eine solche
Hoffnung irgendwie unrealistisch ist. Aber
ich wiirde niemals sagen, dass sie utopisch
ist, insofern die Figur des Kiinstlers so defi-

Boris Groys

Boris Groys ist einer der fithrenden zeitgendssischen
Kunsttheoretiker und derzeit Global Distinguished
Professor an der New York University. Er ist Autor von
«Einflihrung in die Anti-Philosophie» (2009) und
«Topologie der Kunst» (2003).

niert wird, wie sie hier soeben definiert
wurde. Die Vision einer Welt, die vollstin-
dig in eine Kunstwelt verwandelt wird und
in der jeder Mensch Kunstwerke produzie-
ren und darum kdmpfen muss, sie bei dieser
oder jener Biennale auszustellen, ist kei-
neswegs eine utopische Vision. Es handelt
sich vielmehr um eine dystopische Vision —
um einen reinen Albtraum.

Nun ldsst sich sagen — und es wurde in
der Tat oft gesagt —, dass Beuys eine roman-
tische, utopische Auffassung von der Figur
und der Rolle des Kiinstlers hatte. Genauso
oft wird gesagt, dass die utopische Vision
passé sei. Aber diese Diagnose scheint mir
nicht sehr iiberzeugend zu sein. Die Tradi-
tion, in der unsere zeitgendssische Kunst-
welt — inklusive unserer aktuellen Kunstin-
stitutionen — funktioniert, entstand nach
dem Zweiten Weltkrieg. Diese Tradition
basiert auf den Praktiken der historischen
Avantgarden — und ihrer Erneuerung und
Kodifizierung in den 1950er und 1960er
Jahren. Nun, man hat nicht den Eindruck,
dass diese Tradition sich seit damals stark
gewandelt hdtte. Im Gegenteil, sie hat sich
im Lauf der Zeit mehr und mehr gefestigt.
Neue Generationen von Kiinstlern finden ih-
ren Zugang zum Kunstsystem hauptsédch-
lich {iber ein Netzwerk von Kunstschulen

55



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011

und Ausbildungseinrichtungen, die sich in
den vergangenen Dekaden zunehmend
globalisiert haben. Diese globalisierte und
ziemlich uniformierte Kunsterziehung ba-
siert auf dem gleichen Avantgarde-Kanon,
der auch die anderen zeitgendssischen
Kunstinstitutionen dominiert — der sicher-
lich nicht nur die Produktion der Avantgar-
den einschliesst, sondern auch die Kunst,
die in der Tradition der Avantgarden steht.
Die dominante Form zeitgendssischer
Kunstproduktion ist die akademisierte spa-
te Avantgarde. Um also die Frage zu beant-
worten, wer ein Kiinstler ist, sollte man vor
allem zu den Anfingen der historischen
Avantgarde zuriickkehren — und zur Rolle des
Kiinstlers, wie sie damals definiert wurde.
Jede kiinstlerische Ausbildung — wie
jede Bildung {iberhaupt — muss auf einem
bestimmten Wissen oder Konnen griinden,
die von einer Generation zur anderen wei-
tergegeben werden. So stellt sich die Frage:

Der Kiinstler wird als
ein professioneller
Nichtprofessioneller
wahrgenommen.

Welche Art von Wissen und Konnen wird
durch die zeitgendssischen Kunstschulen
vermittelt? Wie wir wissen, erregt diese
Frage in den Kopfen der Zeitgenossen eine
grosse Unsicherheit. Die Rolle der vor-
avantgardistischen Kunstakademien war
klar definiert. Es gab dort fest etablierte
Kriterien fiir technisches Konnen — in der
Malerei, in der Plastik und in anderen Me-
dien —, die den Kunststudenten beigebracht
werden konnten. Zum Teil kehren die heuti-
gen Kunstschulen zu diesem Verstdndnis
von Ausbildung zuriick — vor allem im Be-
reich der neuen Medien. In der Tat erfor-
dern die Medien Fotografie, Film, Video,
Computer usw. bestimmte technische Fer-
tigkeiten, die in Kunstschulen unterrichtet
werden konnen, was auch geschieht. Doch
Kunst kann sicherlich nicht auf eine Sum-
me technischer Fertigkeiten reduziert wer-

56

den. Aus diesem Grund erleben wir heute
die Wiederkehr des Diskurses, der Kunst als
eine Form von Wissen interpretiert — eines
Diskurses, der unverzichtbar wird, wenn
Kunst unterrichtet werden soll.

Entprofessionalisierung der Kunst

Nun ist die Behauptung, dass Kunst
eine Form von Wissen ist, keineswegs neu.
Die religiose Kunst erhob den Anspruch, die
religiosen Wahrheiten einem Betrachter,
der sie nicht rein geistig erfassen konnte, in
visueller, bildlicher Form zu pridsentieren.
Und die traditionelle mimetische Kunst
behauptete, die natiirliche, alltdgliche Welt
so zu zeigen, wie sie der gewohnliche Be-
trachter niemals sehen konnte. Beide Auf-
fassungen wurden von vielen Autoren —von
Platon bis Hegel — kritisiert. Und beide An-
spriiche wurden von anderen Autoren —von
Aristoteles bis Heidegger — gerechtfertigt.
Doch was auch immer man {iber die ent-
sprechenden philosophischen Pros und
Kontras sagen kann, beiden Auffassungen
von Kunst als einer bestimmten Form von
Wissen wurde von der historischen Avant-
garde explizit eine Absage erteilt — ebenso
wie den traditionellen Kriterien des Kon-
nens, die mit diesen Auffassungen verbun-
den sind. Mit der Avantgarde wurde der
Beruf des Kiinstlers entprofessionalisiert.

Die Entprofessionalisierung der Kunst
hat den Kiinstler in eine ziemlich unange-
nehme Lage versetzt, da sie von der Offent-
lichkeit oftmals so interpretiert wurde, als
wiirde der Kiinstler zu einem nichtprofes-
sionellen Status zuriickkehren. Dement-
sprechend wird der Kiinstler als ein
professioneller Nichtprofessioneller wahr-
genommen — und die Kunstwelt als Raum
einer «Kunstverschworung» (um einen Aus-
druck Jean Baudrillards zu verwenden). Die
gesellschaftliche Effektivitdt dieser Ver-
schworung scheint ein Rétsel zu sein, das nur
noch soziologisch entziffert werden kann
(siehe die Schriften von Pierre Bourdieu
und seiner Schule).

Doch die Entprofessionalisierung der
Kunst, wie sie von der Avantgarde betrieben
wurde, darf nicht als eine einfache Riick-
kehr zur Nichtprofessionalitdt missverstan-
den werden. Die Entprofessionalisierung

der Kunst ist eine kiinstlerische Operation,
welche die gesamte Kunstpraxis transfor-
miert und nicht bloss einen individuellen
Kiinstler auf den urspriinglichen Stand der
Nichtprofessionalitdt zuriickwirft. Damit
ist die Entprofessionalisierung der Kunst
selbst ein hochprofessionelles Verfahren.
An spiterer Stelle werde ich auf das Ver-
héltnis zwischen der Entprofessionalisie-
rung und der Demokratisierung der Kunst
eingehen. Doch zunidchst mochte ich das
Wissen und das Konnen beschreiben, die
notwendig sind, um die Kunst zu entprofes-
sionalisieren.

Der sdkularisierte Apostel

In seinem Buch «Die Zeit, die bleibt»
beschreibt Giorgio Agamben — unter Ver-
wendung des Beispiels des heiligen Paulus
— das Wissen und das Konnen, die notwen-
dig sind, um ein professioneller Apostel zu
werden. Dieses Wissen ist ein messiani-
sches Wissen — ein Wissen vom kommen-
den Ende der Welt, wie wir sie kennen, von
der schrumpfenden Zeit, von der Diirftig-
keit der Zeit, in der wir leben — einer Zeit-
knappheit, die jeglichen Beruf aufhebt.
Denn die Ausiibung eines jeden Berufs be-
notigt die Perspektive einer longue durée —
sie braucht die Dauer der Zeit und die Stabi-
litat der Welt, wie sie ist. In diesem Sinne
besteht der Beruf des Apostels darin, so
schreibt Agamben, die «Widerrufung aller
Berufungen» zu praktizieren. Man kann
auch sagen: die «Entprofessionalisierung
aller Professionen». Die schrumpfende Zeit
entleert alle unsere kulturellen Zeichen
und Aktivitdten, ldsst sie verarmen — indem
sie sie in Nullzeichen oder vielmehr, wie
Agamben sagt, in schwache Zeichen ver-
wandelt.

Diese schwachen Zeichen sind die Zei-
chen des kommenden Endes der Zeit, sie
sind geschwicht durch dessen Ankunft. An
ihnen zeigt sich bereits der Mangel an Zeit,
die notwendig wire, um starke, reiche Zei-
chen zu produzieren und zu betrachten. Am
Ende der Zeit triumphieren allerdings diese
messianischen, schwachen Zeichen iiber
die starken Zeichen unserer Welt — die star-
ken Zeichen der Autoritdt, der Tradition
und der Macht. Aber auch die starken Zei-



pn Uly Martin

t
=
g
=}
o,
B
)
2
)
=
A
o
>
)
2
&)
w
=}
S]
[

57



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011

chen der Revolte, des Begehrens, des Hel-
dentums oder des Schocks. Wenn Agamben
iiber die «<schwachen Zeichen des Messiani-
schen» spricht, hat er offensichtlich den
«schwachen Messianismus» im Sinn — einen
Ausdruck, der von Walter Benjamin einge-
fiihrt wurde. Man kann dabei aber auch an
den Begriff der kenosis denken — auch wenn
Agamben ihn nicht verwendet —, der in der
griechischen Theologie die Figur Christi
charakterisiert — das Leben, Leiden und den
Tod Christi als Erniedrigung der gottlichen
Wiirde und als Entleerung der Zeichen der
gottlichen Herrlichkeit. Die Figur Christi ist
in diesem Sinne ebenfalls ein schwaches
Zeichen, das leicht als ein Zeichen der
Schwiche (miss)verstanden werden kann —
ein Problem, das Nietzsche in seinem «Anti-
christ» spiter ausfiihrlich diskutiert.

So mdchte ich den Avantgardekiinstler
als einen sdkularisierten Apostel bezeich-
nen, als einen Botschafter der Zeit, welcher

Alles, was auftaucht, wird von
uns fast automatisch unter

der Perspektive seines baldigen
Verschwindens betrachtet.

der Menschheit die Botschaft vom Schrump-
fen, von der Knappheit der Zeit, ja vom Man-
gel an Zeit {iberbringt. In der Tat ist die Mo-
derne die Zeit eines wiederholten Verlusts
der vertrauten Welt und der traditionellen
Lebensformen. Sie ist eine Zeit permanen-
ten Wandels, eine Zeit historischer Umbrii-
che — neuer Enden und neuer Anfinge. In
der Moderne zu leben bedeutet, keine Zeit
zu haben, chronische Zeitknappheit, chro-
nischen Zeitmangel zu erfahren, denn
moderne Projekte werden meistens aufge-
geben, ohne realisiert zu werden — jede Ge-
neration entwickelt ihre eigenen Projekte,
ihre eigenen Techniken und ihre eigenen
Berufe fiir die Realisierung ihrer Projekte,
die von den nachfolgenden Generationen
wieder aufgegeben werden. In diesem Sinne
ist unsere Zeit keine postmoderne, sondern
eine ultramoderne Zeit, weil sie die Zeit ist,

58

in der Zeitknappheit und Zeitmangel mehr
und mehr offensichtlich werden. Wir ken-
nen es: heute ist jeder beschiftigt — nie-
mand hat Zeit.

Unvermeidliches Verschwinden

Im Verlauf der Moderne sind wir zu
Zeugen des Untergangs und des Verschwin-
dens aller unserer Traditionen und vererbten
Lebensformen geworden. Genauso wenig
aber glauben wir heute an die Langlebigkeit
unserer gegenwirtigen, aktuellen Moden,
Lebensformen und Denkweisen. Tatsdch-
lich beginnen wir bereits im Moment des
Erscheinens neuer Trends und Moden de-
ren unvermeidliches Verschwinden zu ima-
ginieren, von dem wir wissen, dass es frii-
her oder spiter eintreten muss. (Daher
lautet der erste Gedanke, den man beim
Auftauchen eines neuen Trends hat: Wie
lang wird er sich halten konnen? Und die
Antwort heisst stets: nicht besonders lang.)
Wir konnen also sagen, dass nicht nur die
Moderne, sondern auch unsere eigene Zeit
eine chronisch messianische oder vielmehr
chronisch apokalyptische Zeit ist —und dies
sogar in wachsendem Mass. Alles, was exis-
tiert, alles, was auftaucht, wird von uns fast
automatisch unter der Perspektive seines
baldigen Untergangs und Verschwindens
betrachtet.

Die Avantgarde wird oft mit dem Begriff
des Fortschritts — vor allem des technologi-
schen Fortschritts — assoziiert. In der Tat
lassen sich viele Behauptungen von Avant-
gardekiinstlern und -theoretikern finden,
die gegen die Konservativen gerichtet sind
und von der Vergeblichkeit aller Bemiithun-
gen sprechen, alte Kunstformen unter neu-
en Bedingungen fortzufiihren, die von einer
neuen Technologie bestimmt werden. Doch
diese neue Technologie wurde — zumindest
von der ersten Generation der Avantgarde-
kiinstler — nicht als Chance zum Aufbau ei-
ner neuen stabilen Welt, sondern als eine
Maschine zur Zerstorung der alten Welt
betrachtet — wie auch zur permanenten
Selbstzerstorung der modernen techno-
logischen Zivilisation selbst. Die Kréfte
des Fortschritts wurden von der Avantgarde
in erster Linie als zerstorerische Krifte
wahrgenommen.

So stellte sich die Avantgarde folgende
Frage: Wie kann die Kunst weitergehen
oder, vielmehr, wie konnen Kiinstler weiter
Kunst machen unter den Bedingungen der
permanenten Zerstorung der kulturellen
Tradition und der vertrauten Welt durch
die Verkiirzung der Zeit, die das Hauptcha-
rakteristikum des technologischen Fort-
schritts ist? Oder anders formuliert: Wie
kann man der Zerstorungskraft des Fort-
schritts widerstehen? Wie kann man eine
Kunst machen, die dem permanenten Wan-
del entgeht — Kunst, die zeitlos, transhisto-
risch wire? Die Avantgarde wollte keine
Kunst fiir die Zukunft machen - sie wollte
transtemporale Kunst fiir alle Zeiten ma-
chen. Immer wieder hort und liest man,
dass wir Verdnderung brauchten, dass un-
ser Ziel — ebenso wie das Ziel der Kunst —
darin bestiinde, den Status quo zu verdn-
dern. Aber die Verinderung ist unser Status
quo. Der permanente Wandel ist unsere ein-
zige Realitdt. Wir leben im Gefdngnis der
permanenten Verdnderung. Um den Status
quo zu dndern, miissen wir die Verdnde-
rung verdndern — wir miissen dem steten
Wandel entkommen. Eigentlich ist jede
Utopie nichts anderes als ein solcher Aus-
bruch aus dem Wandel.

Wenn Agamben die Annullierung aller
unserer Beschiftigungen und die Entlee-
rung aller unserer kulturellen Zeichen
durch das messianische Ereignis be-
schreibt, fragt er allerdings nicht danach,
wie wir die Grenze iiberschreiten kénnen,
die unsere Zeit, unsere Ara von der kom-
menden trennt. Agamben stellt diese Frage
nicht, weil der Apostel Paulus sie nicht
stellt. Der heilige Paulus glaubte, dass die
einzelne Seele — als immaterielle — fihig
wire, diese Grenze zu iiberschreiten, und
dass sie somit nach dem Ende der materiel-
len Welt nicht zugrunde gehen wiirde. Die
kiinstlerische Avantgarde wollte allerdings
nicht die Seele, sondern die Kunst retten.
Und diesen Rettungsversuch unternahm sie
mit den Mitteln der Reduktion — einer Re-
duktion der kulturellen Zeichen auf ein ab-
solutes Minimum mit dem Ziel, diese Zei-
chen durch die historischen Briiche, die
Wechsel und den permanenten Wandel der
kulturellen Moden und Trends hindurchzu-



schmuggeln. Diese radikale Reduktion der
kiinstlerischen Tradition musste das volle
Ausmass ihrer drohenden Zerstorung durch
die Kraft des Fortschritts antizipieren. Mit
den Mitteln der Reduktion begann der
Kiinstler der Avantgarde, Bilder zu schaf-
fen, die so arm, so schwach, so leer zu sein
schienen, dass sie jede mogliche histori-
sche Katastrophe iiberleben wiirden.

Die grosse Reduktion

Wenn Kandinsky in seiner Schrift
«Uber das Geistige in der Kunst» (1911) iiber
die Reduktion aller malerischen Nachah-
mung, aller Abbildung der Welt spricht —
eine Reduktion, die offenbart, dass alle
Gemilde eigentlich Kombinationen aus
Farben und Formen sind —, dann will er das
Uberdauern seiner Sicht auf die Malerei
durch alle mdglichen zukiinftigen kulturel-
len Transformationen hindurch sicherstel-
len, und seien diese noch so revolutionir.
Die Welt, die in der Malerei dargestellt wird,
kann verschwinden — aber die Kombination
aus Farben und Formen kann es nicht. In
diesem Sinne glaubt Kandinsky, dass alle
Bilder, sowohl die in der Vergangenheit ge-
schaffenen als auch die in der Zukunft zu
schaffenden, auch als seine eigenen Bilder
gesehen werden konnen — denn was auch
immer sie waren, sind oder sein werden, sie
bleiben notwendigerweise Kombinationen
aus Farben und Formen. Und dies gilt nicht
nur fiir die Malerei, sondern auch fiir alle
anderen Medien wie etwa Fotografie, Kino
etc. Kandinsky wollte keinen eigenen, indi-
viduellen Stil kreieren, sondern er wollte
seine Gemalde als eine Schule fiir den Blick
des Betrachters verwenden — eine Schule,
die den Betrachter befihigen sollte, die in-
variablen Komponenten aller moglichen
kiinstlerischen Variationen zu sehen, die
repetitiven Muster, die den Bildern des his-
torischen Wandels unterliegen. In diesem
Sinne interpretiert Kandinsky seine eigene
Kunst als eine transtemporale.

Spdter unternimmt Malewitsch eine
noch radikalere Reduktion des Bildes — auf
ein schwarzes Quadrat —, das heisst auf ein
reines Verhiltnis zwischen Bild und Rah-
men, zwischen dem betrachteten Objekt
und dem Feld der Betrachtung, zwischen

eins und null. In der Tat konnen wir das
schwarze Quadrat unmdglich nicht sehen —
welches Bild auch immer wir sehen, wir se-
hen gleichzeitig das schwarze Quadrat.
Dasselbe ldsst sich iiber die Geste des Ready
made sagen, wie sie von Duchamp einge-
fithrt wurde — was auch immer wir ausstel-
len wollen, was auch immer wir als Ausge-
stelltes sehen, impliziert diese Geste.

So konnen wir sagen, dass die Avant-
garde transzendentale Bilder im Kantischen
Sinne des Begriffs produziert. Dabei han-
delt es sich um Bilder, welche die Bedingun-
gen des Erscheinens und der Betrachtung
aller anderen Bilder manifestieren. Die
Kunst der Avantgarde ist die Kunst nicht
nur eines schwachen Messianismus, son-
dern auch eines schwachen Universalis-
mus. Das bedeutet: sie ist nicht nur eine
Kunst, welche die Nullzeichen benutzt, die
vom Herannahen des messianischen Ereig-
nisses entleert werden. Sie ist auch eine
Kunst, die sich selbst durch schwache Bilder
manifestiert — Bilder von schwacher Sicht-
barkeit, Bilder, die zwingend, die struktu-
rell {ibersehen werden, wenn sie als Kom-
ponenten starker Bilder funktionieren, die
ihrerseits einen hohen Grad der Sichtbar-
keit besitzen —wie die Bilder der klassischen
Kunst oder die Bilder der Massenkultur.

Die Avantgarde wollte nicht originell
sein, denn sie wollte nichts erfinden — sie
wollte vielmehr transzendentale, repetitive,
schwache Bilder entdecken. Doch sicher-
lich wurde jede solche Entdeckung des Un-
originellen als eine originelle Entdeckung
verstanden. Und wie in der Philosophie und
in der Wissenschaft das Transzendentale
fiir das Universalistische steht, so bedeutet
auch die Produktion transzendentaler
Kunst die Produktion einer universalisti-
schen, transkulturellen Kunst — denn die
Uberschreitung einer zeitlichen Grenze
stellt im Wesentlichen dieselbe Operation
dar wie die Uberschreitung kultureller
Grenzen. Jedes beliebige Bild im Kontext
jeder vorstellbaren Kultur ist auch ein
schwarzes Quadrat, weil es im Fall seiner
Ausradierung wie ein schwarzes Quadrat
aussehen wird. Und das bedeutet, dass es
immer schon wie ein schwarzes Quadrat
aussieht — fiir einen messianischen Blick.

SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011 DOSSIER

Damit eroffnet die Avantgarde die Moglich-
keit einer universalistischen, demokrati-
schen Kunst. Doch die universalistische
Kraft der Avantgarde ist eine schwache
Macht, eine Macht der Selbstausloschung.
Die Avantgarde wurde deswegen so univer-
sal erfolgreich, weil sie die schwidchstmogli-
chen Bilder erzeugte.

Allerdings ist die Avantgarde mehrdeu-
tig in einem Sinne, in dem es die transzen-
dentalistische Philosophie nicht ist. Die
philosophische Kontemplation und die
transzendentale Idealisierung werden nur
von Philosophen fiir Philosophen durchge-
fiihrt. Doch die transzendentalen Bilder der
Avantgarde werden im selben Ausstellungs-
raum gezeigt, in dem auch andere, (philoso-
phisch gesprochen) empirische Bilder aus-
gestellt werden. So kann man sagen, dass
die Avantgarde das Empirische und das
Transzendentale auf dieselbe Ebene stellt,
dass sie einen Vergleich zwischen dem

Dieradikale Reduktiont

volle Ausmass

Zerstorung durc]

des Fortschritts

Empirischen und dem Transzendentalen
erlaubt und dass sie beides demselben de-
mokratisierten, uneingeweihten Blick dar-
bietet. Die Kunst der Avantgarde erweitert
den Raum der demokratischen Reprisenta-
tion auf radikale Art und Weise, indem sie
inihn das Transzendentale mit einschliesst,
das zuvor ausschliesslich Gegenstand reli-
gioser oder philosophischer Beschiftigung
und Spekulation gewesen war. Nun, dies
hat seine positiven, aber auch seine gefihr-
lichen Seiten.

Aus historischer Perspektive betrachtet
bieten sich die Bilder der Avantgarde dem
Blick des Betrachters nicht primadr als trans-
zendentale Bilder dar, sondern eher als be-
sondere empirische Bilder, die auf die spe-
zifische Zeit ihrer Entstehung verweisen
sowie auf die spezifische Psychologie ihrer
jeweiligen Autoren. So erzeugte die «histo-

59



60

«Das schwarze Quadrat», Kasimir Malewitsch, photographiert von Elma Korac.



TR

SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011 DOSSIER

rische» Avantgarde Kldarung und Verwir-
rung zur gleichen Zeit: Klarung deswegen,
weil sie die unter dem Wandel der histori-
schen Stile und Moden verborgenen repeti-
tiven Bildmuster offenbarte — Verwirrung
deswegen, weil die Avantgardekunst Seite
an Seite mit anderer Kunstproduktion aus-
gestellt wurde, so dass sie als ein spezifi-
scher historischer Stil (miss)verstanden
werden konnte. Man kann sagen, dass die
grundlegende Schwiche des Universalis-
mus der Avantgarde bis heute angedauert
hat. Von der heutigen Kunstgeschichte wird
die Avantgarde verstanden als ein Urheber
kunstgeschichtlich starker Bilder — und
nicht als ein Urheber schwacher transhisto-
rischer, universalistischer Bilder. Auf diese
Weise bleibt die universalistische Dimen-
sion der Kunst, welche die Avantgarde zu
offenbaren versuchte, ibersehen, da diese
Dimension vom historischen Kontext ihrer
Offenbarung verdeckt bleibt.

Demokratische Kunst

Noch heute kann man auf Ausstellun-
gen von Avantgardekunst horen: «Warum
hidngt dieses Bild von, sagen wir, Male-
witsch hier im Museum, wo mein Kind es
genauso hdtte malen konnen — und es viel-
leicht sogar tut?» Auf der einen Seite ist die-
se Reaktion auf Malewitsch sicherlich rich-
tig. Sie zeigt, dass seine Arbeiten von einem
breiteren Publikum nach wie vor als schwa-
che Bilder erfahren werden —ungeachtet ihrer
Anerkennung durch die Kunstgeschichte.
Auf der anderen Seite ist der Schluss, den
die Mehrheit der Ausstellungsbesucher aus
diesem Vergleich zieht, falsch. Man denkt,
dass dieser Vergleich Malewitsch diskredi-
tiert, anstatt den Vergleich so zu benutzen,
dass er Griinde liefert, das eigene Kind zu
bewundern. Tatsidchlich hat Malewitsch
mit seinem Werk schwachen Bildern ein Tor
zur Sphire der Kunst gedffnet — und zwar
allen moglichen schwachen Bildern. Doch
diese Offnung kann nur verstanden wer-
den, wenn Malewitschs Selbstausléschung
angemessen geschdtzt wird — wenn seine
Bilder als transzendentale und nicht als em-
pirische gesehen werden. Wenn der Besu-
cher der Malewitsch-Ausstellung die Male-
rei seines Kindes nicht zu schitzen weiss,

dann kann er auch die Offnung des Feldes
der Kunst nicht geniessen, die es erlaubt, die
Gemilde seines Kindes zu schitzen.

De facto ist die Avantgardekunst bis
zum heutigen Tag unpopuldr geblieben —
auch wenn sie in den wichtigsten Museen
ausgestellt wird. Paradoxerweise wird sie
generell als eine undemokratische, elitdre
Kunst betrachtet, und zwar nicht deswegen,
weil sie als eine starke Kunst, sondern weil
sie als eine schwache Kunst gesehen wird.
Das bedeutet: die Avantgarde wird gerade
deswegen vom breiteren, demokratischen
Publikum abgelehnt — oder vielmehr iiber-
sehen —, weil sie demokratisch ist. Die
Avantgarde ist nicht populir, weil sie demo-
kratisch ist. Wére die Avantgarde populdr,
dann wire sie undemokratisch. In der Tat
eroffnet die Avantgarde jedem durchschnitt-
lichen Menschen, sich als Kiinstler zu
verstehen — und das Feld der Kunst als Pro-
duzent schwacher, armer, nur partiell sicht-
barer Bilder zu betreten. Doch eine durch-
schnittliche Person ist per definitionem
nicht populdr — nur Stars, Prominente, aus-
sergewohnliche und berithmte Personlich-
keiten konnen populdr sein. Populédre Kunst
wird fiir eine Menschheit gemacht, die aus
Betrachtern besteht. Avantgardekunst wird
fiir eine Menschheit von Kiinstlern gemacht.

An dieser Stelle muss sicherlich gefragt
werden, was mit der transzendentalisti-
schen, universalistischen Avantgardekunst
historisch passiert ist. In den 1920er Jahren
wurde diese Kunst von der zweiten Welle
der Avantgardebewegung als eine angeblich
stabile Basis, als ein Fundament fiir den
Aufbau einer neuen Welt benutzt. Dieser
sdkulare Fundamentalismus der spdten
Avantgarde wurde in den 1920ern vom Kon-
struktivismus, von Bauhaus, von Vhutemas
etc. entwickelt — obwohl Kandinsky, Male-
witsch, Hugo Ball und einige andere fiih-
rende Figuren der frithen Avantgarde die-
sen Fundamentalismus ablehnten. Doch
obwohl die friihe Generation der Avantgarde
nicht an die Moéglichkeit des Aufbaus einer
soliden neuen Welt auf der schwachen Basis
ihrer universalistischen Kunst glaubte, so
glaubte sie immer noch, dass sie die radi-
kalste Reduktion vollzogen und dass sie
Werke von radikalster Schwéche geschaffen

hatte. Inzwischen aber wissen wir, dass dies
ebenfalls eine Illusion war. Es war nicht
deswegen eine Illusion, weil diese Bilder
noch schwicher gemacht werden konnten,
als sie waren, sondern weil ihre Schwéche
von der Kultur vergessen wurde. Dement-
sprechend erscheinen sie uns aus der histo-
rischen Distanz heraus entweder als stark
(wie der Kunstwelt) oder als irrelevant (wie
allen anderen).

Das bedeutet, dass die schwache, trans-
zendentale kiinstlerische Geste nicht ein-
mal fiir alle Zeiten vollzogen werden konnte.
Vielmehr muss sie immer wieder wieder-
holt werden, um die Distanz zwischen dem
Transzendentalen und dem Empirischen
sichtbar aufrechtzuerhalten — und um den
starken Bildern des Wandels, der Ideologie
des Fortschritts und den Versprechungen
O6konomischen Wachstums standzuhalten.
Es geniigt nicht, die repetitiven, den histo-
rischen Wandel transzendierenden Muster

Die Avantgarde wollte nicht
originell sein, denn sie wollte
nichts erfinden - sie wollte viel-

mehr schwache Bilder entdecken.

offenzulegen. Die Offenlegung dieser Muster
muss standig wiederholt werden. Die Wie-
derholung muss selbst wiederholt werden.
Denn jede Wiederholung der schwachen,
transzendentalen Geste produziert, wie ich
sagte, Klarheit und Verwirrung — im selben
Zug. Wir brauchen also eine weitere Kli-
rung, die wiederum eine weitere Verwir-
rung produziert etc. Aus diesem Grund
kann die Avantgarde nicht einmal fiir alle
Zeiten stattfinden — sie muss vielmehr per-
manent wiederholt werden, um dem histo-
rischen Wandel und dem chronischen Zeit-
mangel standzuhalten.

Diese repetitive und zugleich vergeb-
liche Geste eroffnet einen Raum, der mir
einer der mysteriosesten Rdume unserer
gegenwadrtigen Demokratie zu sein scheint
—soziale Netzwerke wie Facebook, YouTube,
Second Life und Twitter, die im globalen

61



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011

Massstab Bevdlkerungen die Gelegenheit
bieten, ihre Fotos, Videos und Texte auf eine
Art und Weise zu prasentieren, die sich von
keinem konzeptualistischen oder postkon-
zeptualistischen Kunstwerk unterscheidet.
In diesem Sinne wurde dieser Raum ur-
spriinglich von der radikalen Neoavantgar-
de, von der Konzeptkunst der 1960er und
1970er Jahre, eroffnet. Ohne die kiinstleri-
schen Reduktionen, die von diesen Kiinstlern
vorgenommen wurden, wire die Formierung
der Asthetik dieser sozialen Netzwerke un-
moglich gewesen — und sie hitten sich dem
demokratischen Massenpublikum nicht in
einem solchen Mass 6ffnen konnen.

Ende der Massenkultur

Diese Netzwerke zeichnen sich durch
Massenproduktion und Placierung schwa-
cher Zeichen von geringer Sichtbarkeit aus
— anstelle der massenkulturellen Betrach-
tung starker Zeichen von hoher Sichtbar-

Anzeige

?

STORCHEN

zORICH

Savoir-vivre im Herzen von Ziirich.

62

keit, wie sie wihrend des 20. Jahrhunderts
iiblich war. Was wir heute erleben, ist die
Auflosung der Mainstream-Massenkultur,
wie sie von vielen einflussreichen Theoreti-
kern beschrieben wurde: als Ara des Kitsches
(Greenberg), als Kulturindustrie (Adorno)

Die Avantgarde ist nicht populir,
weil sie demokratisch ist. Wire
die Avantgarde populir, dann
ware sie undemokratisch.

oder als Gesellschaft des Spektakels (Debord).
Diese Massenkultur wurde von den herr-
schenden politischen und kommerziellen
Eliten fiir die Massen gemacht — fiir Massen
von Konsumenten und Zuschauern. Inzwi-
schen findet sich der einheitliche Raum der

Massenkultur einem Prozess der Fragmen-
tierung unterworfen. Die Stars haben wir
nach wie vor — aber sie leuchten nicht mehr
so hell wie zuvor. Heute schreibt jeder Texte
und verdffentlicht Fotos — aber wer hitte
genug Zeit, sie alle zu betrachten und zu
lesen? Ganz offensichtlich niemand — oder
hochstens ein kleiner Zirkel gleichgesinn-
ter Co-Autoren, Bekannter und Verwand-
ter. Das traditionelle Verhiltnis zwischen
Produzenten und Zuschauern, wie es von
der Massenkultur des 20. Jahrhunderts
etabliert wurde, hat sich umgekehrt. Frii-
her produzierten wenige Auserwihlte Bil-
der und Texte fiir Millionen von Lesern
und Zuschauern. Heute produzieren Milli-
onen von Produzenten Texte und Bilder
fiir einen Zuschauer, der entweder wenig
oder gar keine Zeit hat, sie zu lesen oder zu
betrachten.

Friiher, in der klassischen Periode der
Massenkultur, wurde von einem erwartet,

der eleganten Hotellobby.

Der Storchen Ziirich ist ein
traditionsreiches Erstklasshaus mit
67 stilvollen Zimmern und Suiten
im Herzen der Ziircher Altstadt.

Die lange Gastgebertradition und der ebenso herzliche wie persén-
liche Service sind (iberall im Haus spiirbar - an der Réception, an der
Conciergerie, in der Rotisserie, auf der Terrasse, in der klassischen
Piano-Bar und der trendigenBarchetta, im Boulevard-Café sowie in

Vom Superior Einzelzimmer bis hin
zur neuen Storchen Suite: Im Storchen
Ziirich stehen Ihnen 67 Zimmer und
Suiten mit einmaligem Blick auf die
Limmat oder Gber die pittoreske Alt-
stadt von Zirich zur Verfiigung.

In der Gastronomie des «Storchens
Zirich» arbeiten Menschen, die unsere
Gaste mit viel Freude, Kreativitat,
Kénnen und herzlicher Gastfreundschaft
zum Geniessen und Verweilen einladen.

Storchen
Hotel — Bar — Rétisserie
Weinplatz 2 — 8001 Ziirich —www.storchen.ch




dass man um o6ffentliche Aufmerksamkeit
kdmpft. Man musste ein Bild oder einen
Text schaffen, der oder das so stark, iiberra-
schend und schockierend war, dass er die
Aufmerksamkeit der Massen auf sich zie-
hen konnte — selbst wenn dies nur fiir eine
kurze Zeitspanne gelang. Von Andy Warhol
stammt die berithmte Bemerkung von den
fiinfzehn Minuten Ruhm.

Doch gleichzeitig produzierte Warhol
Filme wie «Schlaf» oder «Empire State Buil-
ding», die mehrere Stunden lang waren —
und die so monoton waren, dass niemand
von den Zuschauern erwarten konnte, wih-
rend der gesamten Linge aufmerksam zu
bleiben. Diese Filme sind ausgezeichnete
Beispiele fiir messianische, schwache
Zeichen, weil sie den voriibergehenden
Charakter des Schlafs wie auch der Archi-
tektur demonstrieren — die gefihrdet, in
eine apokalyptische Perspektive geriickt
zu sein scheinen, bereit, jeden Moment zu
verschwinden. Zugleich aber benotigen
diese Filme eigentlich gar keine Aufmerk-
samkeit — sie brauchen iiberhaupt keinen
Zuschauer, genau wie das Empire State
Building oder eine schlafende Person kei-
nen Zuschauer braucht. Nicht von ungefahr
funktionieren diese beiden Filme von Warhol
am besten nicht in einem Kino, sondern in
einer Filminstallation, wo sie in der Regel in
einer Endlosschleife gezeigt werden. Der
Ausstellungsbesucher kann sie einen Mo-
ment lang betrachten — oder auch iiber-
haupt nicht. Dasselbe kann von den Web-
sites der sozialen Netzwerke gesagt werden
—man kann sie besuchen oder auch nicht.
Und wenn man sie besucht, wird nur der
Besuch als solcher registriert — und nicht
die Zeitdauer, die man in die Betrachtung
investiert hat. Die Sichtbarkeit der zeitge-
nossischen Kunst ist eine schwache, virtu-
elle Sichtbarkeit, die apokalyptische Sicht-
barkeit einer schrumpfenden Zeit. Man ist
schon damit zufrieden, dass ein bestimm-
tes Bild iiberhaupt gesehen oder dass ein
bestimmter Text iiberhaupt gelesen werden
kdnnen - ob sie tatsichlich gesehen oder
gelesen werden, ist irrelevant.

Sicherlich kann das Internet dennoch
zu einem Raum fiir starke Bilder und Texte
werden, die beginnen, ihn zu dominieren —

was auch zum Teil geschieht. Aus diesem
Grund entwickeln jiingere Generationen
von Kiinstlern ein zunehmendes Interesse
fiir schwache Sichtbarkeit und schwache
offentliche Gesten. Wir beobachten iiberall
das Auftauchen von Kiinstlergruppen, in
denen Mitglieder und Betrachter koinzidie-
ren. Diese Gruppen machen Kunst fiir sich
selbst —und vielleicht fiir Kiinstler anderer
Gruppen, insofern sie zur Kooperation be-
reit sind. Diese Art von partizipatorischer
Praxis bedeutet, dass man nur dann zum
Zuschauer werden kann, wenn man bereits
ein Kiinstler ist — andernfalls hdtte man
schlicht und einfach keinen Zugang zu den
entsprechenden Kunstpraktiken.

Um auf den Beginn dieses Textes zu-
riickzukommen: Die Avantgarde wie auch
die zeitgenossische Kunst, die in der Tradi-
tion der Avantgarde steht, ist eine Kunst,
die mit Reduktion operiert — und auf diese
Weise transtemporale und universalisti-
sche Bilder und Gesten erzeugt. Sie ist eine
Kunst, die das sikulare messianische Wissen

Wir erleben die Auflosung der
Massenkultur. Die Stars haben wir
nach wie vor —aber sie leuchten

nicht mehr so hell wie zuvor.

hat und verkiindet, dass die Welt, in der wir
leben, eine vergdngliche, permanentem
Wandel unterworfene Welt ist und dass die
Zeit jedes starken Bildes notwendigerweise
begrenzt ist. Ausserdem ist sie eine Kunst
von geringer Sichtbarkeit, die mit der gerin-
gen Sichtbarkeit des alltdglichen Lebens
verglichen werden kann. Das ist sicherlich
kein Zufall, denn es ist vor allem unser all-
tagliches Leben, das die historischen Um-
briiche und Verdnderungen gerade wegen
seiner Schwiche und seiner geringen Sicht-
barkeit tibersteht.

Schwache Geste

In der Tat beginnt das heutige Leben,
sich als solches selbst zu zeigen, zu kom-
munizieren — mittels Design oder mittels

JUNI 2011 DOSSIER

e

der zeitgenoOssischen partizipatorischen
Netzwerke —, und so wird es unmdoglich, die
Pridsentation des Alltags vom Alltag selbst
zu unterscheiden. Der Alltag wird selbst zu
einem Kunstwerk — es gibt kein blosses Leben,
oder vielmehr zeigt sich das blosse Leben
als Artefakt. Die kiinstlerische Tdtigkeit ist
heute etwas, was der Kiinstler mit seinem
Publikum auf der allgemeinen Ebene der
alltdglichen Erfahrung teilt. Der Kiinstler
teilt die Kunst mit dem Publikum, wie er
frither die Religion oder die politische Hal-
tung mit ihm geteilt hat. Kiinstler zu sein ist
nicht ldnger ein exklusives Schicksal, son-
dern eine alltdgliche Praxis, eine schwache
Praxis, eine schwache Geste. Um aber diese
schwache, alltdgliche Ebene der Kunst eta-
blieren und erhalten zu konnen, muss man
die kiinstlerische Reduktion permanent
wiederholen — indem man den starken Bil-
dern widersteht und dem Status quo ent-
flieht, der als ein permanenter Austausch
dieser starken Bilder funktioniert.

Am Anfang seiner «Vorlesungen zur
Asthetik» sagt Hegel, dass Kunst bereits zu
seiner Zeit eine Sache der Vergangenheit
sei. Hegel glaubte, dass die Kunst in der Mo-
derne nichts Wahres mehr {iber die Welt
aussagen konne. Doch die Avantgarde hat
gezeigt, dass die Kunst immer noch etwas
iiber die moderne Welt zu sagen hat — dass
sie deren transitorischen Charakter, deren
Zeitmangel zeigen und diesen Zeitmangel
zugleich durch eine schwache, minimale
Geste transzendieren kann, die nur eine
sehr kurze Zeit oder {iberhaupt keine Zeit
braucht. ¢

63




	Schwache Gesten der Kunst

