
Zeitschrift: Schweizer Monat : die Autorenzeitschrift für Politik, Wirtschaft und
Kultur

Band: 91 (2011)

Heft: 987

Artikel: Schwache Gesten der Kunst

Autor: Groys, Boris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-735233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-735233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011 DOSSIER

5 Schwache Gesten der Kunst
Wie kann man Kunst machen, die nicht dem Wandel unterliegt - zeitlose Kunst, Kunst für alle Zeiten?
Die Antwort darauf ist die künstlerische Avantgarde. Sie hat die Kunst gerettet.
Und wurde dadurch selbst zum Mainstream.

von Boris Groys

Wir wissen heute, dass alles Kunst sein

kann. Oder vielmehr wissen wir, dass

alles in ein Kunstwerk verwandelt werden
kann. Für einen Betrachter ist es unmöglich,

allein aufgrund seiner visuellen Erfahrung

zwischen einem Kunstwerk und einem

«blossen Ding» zu unterscheiden. Um ein
bestimmtes Objekt als Kunstwerk oder als

Teil eines Kunstwerks identifizieren zu
können, muss der Betrachter wissen, dass

dieses Objekt von einem Künstler im Kontext

seiner künstlerischen Praxis verwendet

wird.
Aber wer ist ein Künstler? Und wie lässt

sich ein Künstler von einem Nichtkünstler
unterscheiden - wenn eine solche
Unterscheidung überhaupt möglich ist? Diese

Frage scheint mir interessanter zu sein als

diejenige nach der Unterscheidung
zwischen einem Kunstwerk und einem «blossen

Ding».

Mittlerweile überblicken wir eine lange
Tradition der institutionellen Kritik. In den

vergangenen Dekaden ist die Rolle der
Sammler, Kuratoren, Vorstände,
Museumsdirektoren, Galeristen, Kunstkritiker usw.
von Künstlern ausführlich analysiert und
kritisiert worden. Aber wie steht es mit dem
Künstler selbst? Der zeitgenössische Künstler

ist ganz offensichtlich ebenfalls eine
institutionelle Figur. Und die zeitgenössischen

Künstler sind meistens bereit
anzuerkennen, dass ihre Kritik der
Kunstinstitutionen eine Kritik von innen ist. So

scheint es, dass der Künstler heute einfach
als Beruf gesehen wird, der innerhalb des

allgemeinen Rahmens der Kunstwelt, die
wie jede andere bürokratische Organisa¬

tion, wie jedes andere kapitalistische
Unternehmen auf dem Prinzip der Arbeitsteilung

beruht, eine bestimmte Rolle erfüllt.
Man kann auch sagen, dass seine Rolle zum

Teil darin besteht, die Kunstwelt zu kritisieren

mit dem Ziel, sie offener, gebildeter und

weniger exklusiv zu machen - und dadurch

ebenso effizienter und profitabler. Diese

Antwort scheint plausibel zu sein -
überzeugt aber letztlich nicht.

«Jeder ist ein Künstler»
Erinnern wir uns an den Grundsatz von

Joseph Beuys: «Jeder ist ein Künstler.» Dieser

Grundsatz hat eine lange Tradition, die

Die Vision einer Welt, die

vollständig in eine Kunstwelt
verwandelt wird, ist ein

reiner Albtraum.

bis zum frühen Marxismus und der
russischen Avantgarde zurückreicht und daher

heute - wie auch bereits zu Beuys' Zeiten -
fast immer als utopisch bezeichnet wird. Er

wird nämlich als Ausdruck einer utopischen

Hoffnung verstanden, der zufolge die

Menschheit, die gegenwärtig vor allem aus

Nichtkünstlern besteht, in der Zukunft eine

Menschheit von Künstlern sein wird. Nun
kann man wohl annehmen, dass eine solche

Hoffnung irgendwie unrealistisch ist. Aber

ich würde niemals sagen, dass sie utopisch
ist, insofern die Figur des Künstlers so defi-

Boris Groys

Boris Groys ist einer der führenden zeitgenössischen
Kunsttheoretiker und derzeit Global Distinguished
Professor an der New York University. Er ist Autor von
«Einführung in die Anti-Philosophie» (2009) und
«Topologie der Kunst» (2003).

niert wird, wie sie hier soeben definiert
wurde. Die Vision einer Welt, die vollständig

in eine Kunstwelt verwandelt wird und
in der jeder Mensch Kunstwerke produzieren

und darum kämpfen muss, sie bei dieser
oder jener Biennale auszustellen, ist
keineswegs eine utopische Vision. Es handelt
sich vielmehr um eine dystopische Vision -
um einen reinen Albtraum.

Nun lässt sich sagen - und es wurde in
der Tat oft gesagt -, dass Beuys eine romantische,

utopische Auffassung von der Figur
und der Rolle des Künstlers hatte. Genauso

oft wird gesagt, dass die utopische Vision
passé sei. Aber diese Diagnose scheint mir
nicht sehr überzeugend zu sein. Die Tradition,

in der unsere zeitgenössische Kunstwelt

- inklusive unserer aktuellen
Kunstinstitutionen - funktioniert, entstand nach
dem Zweiten Weltkrieg. Diese Tradition
basiert auf den Praktiken der historischen

Avantgarden - und ihrer Erneuerung und

Kodifizierung in den 1950er und 1960er

Jahren. Nun, man hat nicht den Eindruck,
dass diese Tradition sich seit damals stark

gewandelt hätte. Im Gegenteil, sie hat sich

im Lauf der Zeit mehr und mehr gefestigt.
Neue Generationen von Künstlern finden

ihren Zugang zum Kunstsystem hauptsächlich

über ein Netzwerk von Kunstschulen

55



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011

und Ausbildungseinrichtungen, die sich in
den vergangenen Dekaden zunehmend

globalisiert haben. Diese globalisierte und
ziemlich uniformierte Kunsterziehung
basiert auf dem gleichen Avantgarde-Kanon,
der auch die anderen zeitgenössischen
Kunstinstitutionen dominiert - der sicherlich

nicht nur die Produktion der Avantgarden

einschliesst, sondern auch die Kunst,
die in der Tradition der Avantgarden steht.

Die dominante Form zeitgenössischer
Kunstproduktion ist die akademisierte späte

Avantgarde. Um also die Frage zu

beantworten, wer ein Künstler ist, sollte man vor
allem zu den Anfängen der historischen

Avantgarde zurückkehren - und zur Rolle des

Künstlers, wie sie damals definiert wurde.

Jede künstlerische Ausbildung - wie

jede Bildung überhaupt - muss auf einem
bestimmten Wissen oder Können gründen,
die von einer Generation zur anderen

weitergegeben werden. So stellt sich die Frage:

Der Künstler wird als

ein professioneller
Nichtprofessioneller
wahrgenommen.

Welche Art von Wissen und Können wird
durch die zeitgenössischen Kunstschulen

vermittelt? Wie wir wissen, erregt diese

Frage in den Köpfen der Zeitgenossen eine

grosse Unsicherheit. Die Rolle der

voravantgardistischen Kunstakademien war
klar definiert. Es gab dort fest etablierte
Kriterien für technisches Können - in der

Malerei, in der Plastik und in anderen
Medien -, die den Kunststudenten beigebracht
werden konnten. Zum Teil kehren die heutigen

Kunstschulen zu diesem Verständnis

von Ausbildung zurück - vor allem im
Bereich der neuen Medien. In der Tat erfordern

die Medien Fotografie, Film, Video,

Computer usw. bestimmte technische

Fertigkeiten, die in Kunstschulen unterrichtet
werden können, was auch geschieht. Doch

Kunst kann sicherlich nicht auf eine Summe

technischer Fertigkeiten reduziert wer¬

den. Aus diesem Grund erleben wir heute

die Wiederkehr des Diskurses, der Kunst als

eine Form von Wissen interpretiert - eines

Diskurses, der unverzichtbar wird, wenn
Kunst unterrichtet werden soll.

Entprofessionalisierung der Kunst
Nun ist die Behauptung, dass Kunst

eine Form von Wissen ist, keineswegs neu.
Die religiöse Kunst erhob den Anspruch, die

religiösen Wahrheiten einem Betrachter,
der sie nicht rein geistig erfassen konnte, in
visueller, bildlicher Form zu präsentieren.
Und die traditionelle mimetische Kunst

behauptete, die natürliche, alltägliche Welt

so zu zeigen, wie sie der gewöhnliche
Betrachter niemals sehen konnte. Beide

Auffassungen wurden von vielen Autoren - von
Piaton bis Hegel - kritisiert. Und beide

Ansprüche wurden von anderen Autoren - von
Aristoteles bis Heidegger - gerechtfertigt.
Doch was auch immer man über die

entsprechenden philosophischen Pros und
Kontras sagen kann, beiden Auffassungen

von Kunst als einer bestimmten Form von
Wissen wurde von der historischen Avantgarde

explizit eine Absage erteilt - ebenso

wie den traditionellen Kriterien des

Könnens, die mit diesen Auffassungen verbunden

sind. Mit der Avantgarde wurde der

Beruf des Künstlers entprofessionalisiert.
Die Entprofessionalisierung der Kunst

hat den Künstler in eine ziemlich unangenehme

Lage versetzt, da sie von der
Öffentlichkeit oftmals so interpretiert wurde, als

würde der Künstler zu einem nichtprofessionellen

Status zurückkehren.
Dementsprechend wird der Künstler als ein

professioneller Nichtprofessioneller
wahrgenommen - und die Kunstwelt als Raum

einer «Kunstverschwörung» (um einen
Ausdruck Jean Baudrillards zu verwenden). Die

gesellschaftliche Effektivität dieser

Verschwörung scheint ein Rätsel zu sein, das nur
noch soziologisch entziffert werden kann

(siehe die Schriften von Pierre Bourdieu
und seiner Schule).

Doch die Entprofessionalisierung der

Kunst, wie sie von der Avantgarde betrieben

wurde, darf nicht als eine einfache Rückkehr

zur Nichtprofessionalität missverstanden

werden. Die Entprofessionalisierung

der Kunst ist eine künstlerische Operation,
welche die gesamte Kunstpraxis transformiert

und nicht bloss einen individuellen
Künstler auf den ursprünglichen Stand der

Nichtprofessionalität zurückwirft. Damit
ist die Entprofessionalisierung der Kunst

selbst ein hochprofessionelles Verfahren.
An späterer Stelle werde ich auf das

Verhältnis zwischen der Entprofessionalisierung

und der Demokratisierung der Kunst

eingehen. Doch zunächst möchte ich das

Wissen und das Können beschreiben, die

notwendig sind, um die Kunst zu entprofes-
sionalisieren.

Der säkularisierte Apostel
In seinem Buch «Die Zeit, die bleibt»

beschreibt Giorgio Agamben - unter
Verwendung des Beispiels des heiligen Paulus

- das Wissen und das Können, die notwendig

sind, um ein professioneller Apostel zu

werden. Dieses Wissen ist ein messiani-
sches Wissen - ein Wissen vom kommenden

Ende der Welt, wie wir sie kennen, von
der schrumpfenden Zeit, von der Dürftigkeit

der Zeit, in der wir leben - einer

Zeitknappheit, die jeglichen Beruf aufhebt.
Denn die Ausübung eines jeden Berufs

benötigt die Perspektive einer longue durée -
sie braucht die Dauer der Zeit und die Stabilität

der Welt, wie sie ist. In diesem Sinne

besteht der Beruf des Apostels darin, so

schreibt Agamben, die «Widerrufung aller

Berufungen» zu praktizieren. Man kann
auch sagen: die «Entprofessionalisierung
aller Professionen». Die schrumpfende Zeit
entleert alle unsere kulturellen Zeichen

und Aktivitäten, lässt sie verarmen - indem
sie sie in Nullzeichen oder vielmehr, wie

Agamben sagt, in schwache Zeichen
verwandelt.

Diese schwachen Zeichen sind die
Zeichen des kommenden Endes der Zeit, sie

sind geschwächt durch dessen Ankunft. An
ihnen zeigt sich bereits der Mangel an Zeit,
die notwendig wäre, um starke, reiche
Zeichen zu produzieren und zu betrachten. Am
Ende der Zeit triumphieren allerdings diese

messianischen, schwachen Zeichen über
die starken Zeichen unserer Welt - die starken

Zeichen der Autorität, der Tradition
und der Macht. Aber auch die starken Zei-

56





DOSSIER SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011

chen der Revolte, des Begehrens, des

Heldentums oder des Schocks. Wenn Agamben
über die «schwachen Zeichen des Messiani-

schen» spricht, hat er offensichtlich den

«schwachen Messianismus» im Sinn - einen

Ausdruck, der von Walter Benjamin eingeführt

wurde. Man kann dabei aber auch an

den Begriff der kenosis denken - auch wenn

Agamben ihn nicht verwendet -, der in der

griechischen Theologie die Figur Christi
charakterisiert - das Leben, Leiden und den

Tod Christi als Erniedrigung der göttlichen
Würde und als Entleerung der Zeichen der

göttlichen Herrlichkeit. Die Figur Christi ist
in diesem Sinne ebenfalls ein schwaches

Zeichen, das leicht als ein Zeichen der

Schwäche (miss)verstanden werden kann -
ein Problem, das Nietzsche in seinem
«Antichrist» später ausführlich diskutiert.

So möchte ich den Avantgardekünstler
als einen säkularisierten Apostel bezeichnen,

als einen Botschafter der Zeit, welcher

Alles, was auftaucht, wirdvon
uns fast automatisch unter
der Perspektive seines baldigen
Verschwindens betrachtet.

der Menschheit die Botschaft vom Schrumpfen,

von der Knappheit der Zeit, ja vom Mangel

an Zeit überbringt. In der Tat ist die

Moderne die Zeit eines wiederholten Verlusts

der vertrauten Welt und der traditionellen
Lebensformen. Sie ist eine Zeit permanenten

Wandels, eine Zeit historischer Umbrüche

- neuer Enden und neuer Anfänge. In
der Moderne zu leben bedeutet, keine Zeit

zu haben, chronische Zeitknappheit,
chronischen Zeitmangel zu erfahren, denn

moderne Projekte werden meistens
aufgegeben, ohne realisiert zu werden - jede

Generation entwickelt ihre eigenen Projekte,
ihre eigenen Techniken und ihre eigenen
Berufe für die Realisierung ihrer Projekte,
die von den nachfolgenden Generationen

wieder aufgegeben werden. In diesem Sinne

ist unsere Zeit keine postmoderne, sondern

eine ultramoderne Zeit, weil sie die Zeit ist,

in der Zeitknappheit und Zeitmangel mehr

und mehr offensichtlich werden. Wir kennen

es: heute ist jeder beschäftigt -
niemand hat Zeit.

Unvermeidliches Verschwinden
Im Verlauf der Moderne sind wir zu

Zeugen des Untergangs und des Verschwindens

aller unserer Traditionen und vererbten

Lebensformen geworden. Genauso wenig
aber glauben wir heute an die Langlebigkeit

unserer gegenwärtigen, aktuellen Moden,
Lebensformen und Denkweisen. Tatsächlich

beginnen wir bereits im Moment des

Erscheinens neuer Trends und Moden
deren unvermeidliches Verschwinden zu ima-

ginieren, von dem wir wissen, dass es früher

oder später eintreten muss. (Daher

lautet der erste Gedanke, den man beim

Auftauchen eines neuen Trends hat: Wie

lang wird er sich halten können? Und die

Antwort heisst stets: nicht besonders lang.)

Wir können also sagen, dass nicht nur die

Moderne, sondern auch unsere eigene Zeit
eine chronisch messianische oder vielmehr
chronisch apokalyptische Zeit ist - und dies

sogar in wachsendem Mass. Alles, was
existiert, alles, was auftaucht, wird von uns fast

automatisch unter der Perspektive seines

baldigen Untergangs und Verschwindens

betrachtet.
Die Avantgarde wird oft mit dem Begriff

des Fortschritts - vor allem des technologischen

Fortschritts - assoziiert. In der Tat

lassen sich viele Behauptungen von
Avantgardekünstlern und -theoretikern finden,
die gegen die Konservativen gerichtet sind

und von der Vergeblichkeit aller Bemühungen

sprechen, alte Kunstformen unter neuen

Bedingungen fortzuführen, die von einer

neuen Technologie bestimmt werden. Doch

diese neue Technologie wurde - zumindest

von der ersten Generation der Avantgardekünstler

- nicht als Chance zum Aufbau

einer neuen stabilen Welt, sondern als eine

Maschine zur Zerstörung der alten Welt
betrachtet - wie auch zur permanenten
Selbstzerstörung der modernen
technologischen Zivilisation selbst. Die Kräfte
des Fortschritts wurden von der Avantgarde

in erster Linie als zerstörerische Kräfte

wahrgenommen.

So stellte sich die Avantgarde folgende

Frage: Wie kann die Kunst weitergehen
oder, vielmehr, wie können Künstler weiter
Kunst machen unter den Bedingungen der

permanenten Zerstörung der kulturellen
Tradition und der vertrauten Welt durch
die Verkürzung der Zeit, die das Hauptcha-
rakteristikum des technologischen
Fortschritts ist? Oder anders formuliert: Wie

kann man der Zerstörungskraft des

Fortschritts widerstehen? Wie kann man eine

Kunst machen, die dem permanenten Wandel

entgeht - Kunst, die zeitlos, transhistorisch

wäre? Die Avantgarde wollte keine

Kunst für die Zukunft machen - sie wollte

transtemporale Kunst für alle Zeiten
machen. Immer wieder hört und liest man,
dass wir Veränderung bräuchten, dass unser

Ziel - ebenso wie das Ziel der Kunst -
darin bestünde, den Status quo zu verändern.

Aber die Veränderung ist unser Status

quo. Der permanente Wandel ist unsere
einzige Realität. Wir leben im Gefängnis der

permanenten Veränderung. Um den Status

quo zu ändern, müssen wir die Veränderung

verändern - wir müssen dem steten
Wandel entkommen. Eigentlich ist jede

Utopie nichts anderes als ein solcher
Ausbruch aus dem Wandel.

Wenn Agamben die Annullierung aller

unserer Beschäftigungen und die Entleerung

aller unserer kulturellen Zeichen
durch das messianische Ereignis
beschreibt, fragt er allerdings nicht danach,
wie wir die Grenze überschreiten können,
die unsere Zeit, unsere Ära von der
kommenden trennt. Agamben stellt diese Frage

nicht, weil der Apostel Paulus sie nicht
stellt. Der heilige Paulus glaubte, dass die

einzelne Seele - als immaterielle - fähig
wäre, diese Grenze zu überschreiten, und
dass sie somit nach dem Ende der materiellen

Welt nicht zugrunde gehen würde. Die

künstlerische Avantgarde wollte allerdings
nicht die Seele, sondern die Kunst retten.
Und diesen Rettungsversuch unternahm sie

mit den Mitteln der Reduktion - einer
Reduktion der kulturellen Zeichen auf ein
absolutes Minimum mit dem Ziel, diese
Zeichen durch die historischen Brüche, die

Wechsel und den permanenten Wandel der

kulturellen Moden und Trends hindurchzu-

58



SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011 DOSSIER

schmuggeln. Diese radikale Reduktion der

künstlerischen Tradition musste das volle
Ausmass ihrer drohenden Zerstörung durch
die Kraft des Fortschritts antizipieren. Mit
den Mitteln der Reduktion begann der

Künstler der Avantgarde, Bilder zu schaffen,

die so arm, so schwach, so leer zu sein

schienen, dass sie jede mögliche historische

Katastrophe überleben würden.

Die grosse Reduktion
Wenn Kandinsky in seiner Schrift

«Über das Geistige in der Kunst» (1911) über

die Reduktion aller malerischen Nachahmung,

aller Abbildung der Welt spricht -
eine Reduktion, die offenbart, dass alle

Gemälde eigentlich Kombinationen aus

Farben und Formen sind -, dann will er das

Überdauern seiner Sicht auf die Malerei
durch alle möglichen zukünftigen kulturellen

Transformationen hindurch sicherstellen,

und seien diese noch so revolutionär.
Die Welt, die in der Malerei dargestellt wird,
kann verschwinden - aber die Kombination
aus Farben und Formen kann es nicht. In
diesem Sinne glaubt Kandinsky, dass alle

Bilder, sowohl die in der Vergangenheit
geschaffenen als auch die in der Zukunft zu

schaffenden, auch als seine eigenen Bilder

gesehen werden können - denn was auch

immer sie waren, sind oder sein werden, sie

bleiben notwendigerweise Kombinationen
aus Farben und Formen. Und dies gilt nicht
nur für die Malerei, sondern auch für alle

anderen Medien wie etwa Fotografie, Kino
etc. Kandinsky wollte keinen eigenen,
individuellen Stil kreieren, sondern er wollte
seine Gemälde als eine Schule für den Blick
des Betrachters verwenden - eine Schule,
die den Betrachter befähigen sollte, die

invariablen Komponenten aller möglichen
künstlerischen Variationen zu sehen, die

repetitiven Muster, die den Bildern des

historischen Wandels unterliegen. In diesem
Sinne interpretiert Kandinsky seine eigene
Kunst als eine transtemporale.

Später unternimmt Malewitsch eine
noch radikalere Reduktion des Bildes - auf
ein schwarzes Quadrat -, das heisst auf ein
reines Verhältnis zwischen Bild und
Rahmen, zwischen dem betrachteten Objekt
und dem Feld der Betrachtung, zwischen

eins und null. In der Tat können wir das

schwarze Quadrat unmöglich nicht sehen -
welches Bild auch immer wir sehen, wir
sehen gleichzeitig das schwarze Quadrat.
Dasselbe lässt sich über die Geste des Ready

made sagen, wie sie von Duchamp eingeführt

wurde - was auch immer wir ausstellen

wollen, was auch immer wir als

Ausgestelltes sehen, impliziert diese Geste.

So können wir sagen, dass die Avantgarde

transzendentale Bilder im Kantischen
Sinne des Begriffs produziert. Dabei handelt

es sich um Bilder, welche die Bedingungen

des Erscheinens und der Betrachtung
aller anderen Bilder manifestieren. Die

Kunst der Avantgarde ist die Kunst nicht

nur eines schwachen Messianismus,
sondern auch eines schwachen Universalismus.

Das bedeutet: sie ist nicht nur eine

Kunst, welche die Nullzeichen benutzt, die

vom Herannahen des messianischen
Ereignisses entleert werden. Sie ist auch eine

Kunst, die sich selbst durch schwache Bilder

manifestiert - Bilder von schwacher

Sichtbarkeit, Bilder, die zwingend, die strukturell

übersehen werden, wenn sie als

Komponenten starker Bilder funktionieren, die

ihrerseits einen hohen Grad der Sichtbarkeit

besitzen -wie die Bilder der klassischen

Kunst oder die Bilder der Massenkultur.

Die Avantgarde wollte nicht originell
sein, denn sie wollte nichts erfinden - sie

wollte vielmehr transzendentale, repetitive,
schwache Bilder entdecken. Doch sicherlich

wurde jede solche Entdeckung des

Unoriginellen als eine originelle Entdeckung
verstanden. Und wie in der Philosophie und

in der Wissenschaft das Transzendentale

für das Universalistische steht, so bedeutet

auch die Produktion transzendentaler
Kunst die Produktion einer universalistischen,

transkulturellen Kunst - denn die

Überschreitung einer zeitlichen Grenze

stellt im Wesentlichen dieselbe Operation
dar wie die Überschreitung kultureller
Grenzen. Jedes beliebige Bild im Kontext

jeder vorstellbaren Kultur ist auch ein

schwarzes Quadrat, weil es im Fall seiner

Ausradierung wie ein schwarzes Quadrat
aussehen wird. Und das bedeutet, dass es

immer schon wie ein schwarzes Quadrat
aussieht - für einen messianischen Blick.

Damit eröffnet die Avantgarde die Möglichkeit

einer universalistischen, demokratischen

Kunst. Doch die universalistische
Kraft der Avantgarde ist eine schwache

Macht, eine Macht der Selbstauslöschung.
Die Avantgarde wurde deswegen so universal

erfolgreich, weil sie die schwächstmögli-
chen Bilder erzeugte.

Allerdings ist die Avantgarde mehrdeutig

in einem Sinne, in dem es die transzen-
dentalistische Philosophie nicht ist. Die

philosophische Kontemplation und die

transzendentale Idealisierung werden nur
von Philosophen für Philosophen durchgeführt.

Doch die transzendentalen Bilder der

Avantgarde werden im selben Ausstellungsraum

gezeigt, in dem auch andere, (philosophisch

gesprochen) empirische Bilder
ausgestellt werden. So kann man sagen, dass

die Avantgarde das Empirische und das

Transzendentale auf dieselbe Ebene stellt,
dass sie einen Vergleich zwischen dem

Die radikale Reduktion musste das

volle Ausmass ihrer drohenden

Zerstörung durch die Kraft
des Fortschritts antizipieren.

Empirischen und dem Transzendentalen
erlaubt und dass sie beides demselben

demokratisierten, uneingeweihten Blick
darbietet. Die Kunst der Avantgarde erweitert
den Raum der demokratischen Repräsentation

auf radikale Art und Weise, indem sie

in ihn das Transzendentale mit einschliesst,
das zuvor ausschliesslich Gegenstand
religiöser oder philosophischer Beschäftigung
und Spekulation gewesen war. Nun, dies
hat seine positiven, aber auch seine gefährlichen

Seiten.

Aus historischer Perspektive betrachtet
bieten sich die Bilder der Avantgarde dem

Blick des Betrachters nicht primär als

transzendentale Bilder dar, sondern eher als

besondere empirische Bilder, die auf die

spezifische Zeit ihrer Entstehung verweisen
sowie auf die spezifische Psychologie ihrer

jeweiligen Autoren. So erzeugte die «histo-

59





SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011 DOSSIER

rische» Avantgarde Klärung und Verwirrung

zur gleichen Zeit: Klärung deswegen,

weil sie die unter dem Wandel der historischen

Stile und Moden verborgenen repeti-
tiven Bildmuster offenbarte - Verwirrung
deswegen, weil die Avantgardekunst Seite

an Seite mit anderer Kunstproduktion
ausgestellt wurde, so dass sie als ein spezifischer

historischer Stil (miss)verstanden
werden konnte. Man kann sagen, dass die

grundlegende Schwäche des Universalismus

der Avantgarde bis heute angedauert
hat. Von der heutigen Kunstgeschichte wird
die Avantgarde verstanden als ein Urheber

kunstgeschichtlich starker Bilder - und

nicht als ein Urheber schwacher transhistorischer,

universalistischer Bilder. Auf diese

Weise bleibt die universalistische Dimension

der Kunst, welche die Avantgarde zu
offenbaren versuchte, übersehen, da diese

Dimension vom historischen Kontext ihrer

Offenbarung verdeckt bleibt.

Demokratische Kunst
Noch heute kann man auf Ausstellungen

von Avantgardekunst hören: «Warum

hängt dieses Bild von, sagen wir,
Malewitsch hier im Museum, wo mein Kind es

genauso hätte malen können - und es

vielleicht sogar tut?» Auf der einen Seite ist diese

Reaktion auf Malewitsch sicherlich richtig.

Sie zeigt, dass seine Arbeiten von einem
breiteren Publikum nach wie vor als schwache

Bilder erfahren werden - ungeachtet ihrer

Anerkennung durch die Kunstgeschichte.
Auf der anderen Seite ist der Schluss, den

die Mehrheit der Ausstellungsbesucher aus

diesem Vergleich zieht, falsch. Man denkt,
dass dieser Vergleich Malewitsch diskreditiert,

anstatt den Vergleich so zu benutzen,
dass er Gründe liefert, das eigene Kind zu
bewundern. Tatsächlich hat Malewitsch
mit seinem Werk schwachen Bildern ein Tor

zur Sphäre der Kunst geöffnet - und zwar
allen möglichen schwachen Bildern. Doch
diese Öffnung kann nur verstanden werden,

wenn Malewitschs Selbstauslöschung
angemessen geschätzt wird - wenn seine
Bilder als transzendentale und nicht als

empirische gesehen werden. Wenn der Besucher

der Malewitsch-Ausstellung die Malerei

seines Kindes nicht zu schätzen weiss,

dann kann er auch die Öffnung des Feldes

der Kunst nicht geniessen, die es erlaubt, die

Gemälde seines Kindes zu schätzen.

De facto ist die Avantgardekunst bis

zum heutigen Tag unpopulär geblieben -
auch wenn sie in den wichtigsten Museen

ausgestellt wird. Paradoxerweise wird sie

generell als eine undemokratische, elitäre
Kunst betrachtet, und zwar nicht deswegen,

weil sie als eine starke Kunst, sondern weil
sie als eine schwache Kunst gesehen wird.
Das bedeutet: die Avantgarde wird gerade

deswegen vom breiteren, demokratischen
Publikum abgelehnt - oder vielmehr
übersehen -, weil sie demokratisch ist. Die

Avantgarde ist nicht populär, weil sie

demokratisch ist. Wäre die Avantgarde populär,
dann wäre sie undemokratisch. In der Tat

eröffnet die Avantgarde jedem durchschnittlichen

Menschen, sich als Künstler zu

verstehen - und das Feld der Kunst als

Produzent schwacher, armer, nur partiell sichtbarer

Bilder zu betreten. Doch eine

durchschnittliche Person ist per definitionem
nicht populär - nur Stars, Prominente, aus-

sergewöhnliche und berühmte Persönlichkeiten

können populär sein. Populäre Kunst

wird für eine Menschheit gemacht, die aus

Betrachtern besteht. Avantgardekunst wird
für eine Menschheit von Künstlern gemacht.

An dieser Stelle muss sicherlich gefragt

werden, was mit der transzendentalisti-
schen, universalistischen Avantgardekunst
historisch passiert ist. In den 1920er Jahren

wurde diese Kunst von der zweiten Welle

der Avantgardebewegung als eine angeblich
stabile Basis, als ein Fundament für den

Aufbau einer neuen Welt benutzt. Dieser

säkulare Fundamentalismus der späten

Avantgarde wurde in den I920ern vom
Konstruktivismus, von Bauhaus, von Vhutemas

etc. entwickelt - obwohl Kandinsky,
Malewitsch, Hugo Ball und einige andere

führende Figuren der frühen Avantgarde diesen

Fundamentalismus ablehnten. Doch

obwohl die frühe Generation der Avantgarde

nicht an die Möglichkeit des Aufbaus einer

soliden neuen Welt auf der schwachen Basis

ihrer universalistischen Kunst glaubte, so

glaubte sie immer noch, dass sie die
radikalste Reduktion vollzogen und dass sie

Werke von radikalster Schwäche geschaffen

hatte. Inzwischen aber wissen wir, dass dies

ebenfalls eine Illusion war. Es war nicht
deswegen eine Illusion, weil diese Bilder
noch schwächer gemacht werden konnten,
als sie waren, sondern weil ihre Schwäche

von der Kultur vergessen wurde.
Dementsprechend erscheinen sie uns aus der
historischen Distanz heraus entweder als stark

(wie der Kunstwelt) oder als irrelevant (wie

allen anderen).
Das bedeutet, dass die schwache,

transzendentale künstlerische Geste nicht einmal

für alle Zeiten vollzogen werden konnte.

Vielmehr muss sie immer wieder wiederholt

werden, um die Distanz zwischen dem

Transzendentalen und dem Empirischen
sichtbar aufrechtzuerhalten - und um den

starken Bildern des Wandels, der Ideologie
des Fortschritts und den Versprechungen
ökonomischen Wachstums standzuhalten.
Es genügt nicht, die repetitiven, den
historischen Wandel transzendierenden Muster

Die Avantgarde wollte nicht
originell sein, denn sie wollte
nichts erfinden - sie wollte
vielmehr schwache Bilder entdecken.

offenzulegen. Die Offenlegung dieser Muster

muss ständig wiederholt werden. Die

Wiederholung muss selbst wiederholt werden.

Denn jede Wiederholung der schwachen,
transzendentalen Geste produziert, wie ich
sagte, Klarheit und Verwirrung - im selben

Zug. Wir brauchen also eine weitere
Klärung, die wiederum eine weitere Verwirrung

produziert etc. Aus diesem Grund
kann die Avantgarde nicht einmal für alle

Zeiten stattfinden - sie muss vielmehr
permanent wiederholt werden, um dem
historischen Wandel und dem chronischen
Zeitmangel standzuhalten.

Diese repetitive und zugleich vergebliche

Geste eröffnet einen Raum, der mir
einer der mysteriösesten Räume unserer
gegenwärtigen Demokratie zu sein scheint

- soziale Netzwerke wie Facebook, YouTube,

Second Life und Twitter, die im globalen

61



DOSSIER SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011

Massstab Bevölkerungen die Gelegenheit
bieten, ihre Fotos, Videos und Texte auf eine

Art und Weise zu präsentieren, die sich von
keinem konzeptualistischen oder postkon-
zeptualistischen Kunstwerk unterscheidet.

In diesem Sinne wurde dieser Raum

ursprünglich von der radikalen Neoavantgar-
de, von der Konzeptkunst der 1960er und

1970er Jahre, eröffnet. Ohne die künstlerischen

Reduktionen, die von diesen Künstlern

vorgenommen wurden, wäre die Formierung
der Ästhetik dieser sozialen Netzwerke

unmöglich gewesen - und sie hätten sich dem

demokratischen Massenpublikum nicht in
einem solchen Mass öffnen können.

Ende der Massenkultur
Diese Netzwerke zeichnen sich durch

Massenproduktion und Placierung schwacher

Zeichen von geringer Sichtbarkeit aus

- anstelle der massenkulturellen Betrachtung

starker Zeichen von hoher Sichtbar¬

keit, wie sie während des 20. Jahrhunderts
üblich war. Was wir heute erleben, ist die

Auflösung der Mainstream-Massenkultur,
wie sie von vielen einflussreichen Theoretikern

beschrieben wurde: als Ära des Kitsches

(Greenberg), als Kulturindustrie (Adorno)

Die Avantgarde ist nicht populär,
weil sie demokratisch ist. Wäre

die Avantgarde populär, dann
wäre sie undemokratisch.

oder als Gesellschaft des Spektakels (Debord).

Diese Massenkultur wurde von den
herrschenden politischen und kommerziellen
Eliten für die Massen gemacht - für Massen

von Konsumenten und Zuschauern. Inzwischen

findet sich der einheitliche Raum der

Massenkultur einem Prozess der Fragmentierung

unterworfen. Die Stars haben wir
nach wie vor - aber sie leuchten nicht mehr

so hell wie zuvor. Heute schreibt jeder Texte

und veröffentlicht Fotos - aber wer hätte

genug Zeit, sie alle zu betrachten und zu
lesen? Ganz offensichtlich niemand - oder
höchstens ein kleiner Zirkel gleichgesinn-
ter Co-Autoren, Bekannter und Verwandter.

Das traditionelle Verhältnis zwischen
Produzenten und Zuschauern, wie es von
der Massenkultur des 20. Jahrhunderts
etabliert wurde, hat sich umgekehrt. Früher

produzierten wenige Auserwählte Bilder

und Texte für Millionen von Lesern

und Zuschauern. Heute produzieren Millionen

von Produzenten Texte und Bilder
für einen Zuschauer, der entweder wenig
oder gar keine Zeit hat, sie zu lesen oder zu
betrachten.

Früher, in der klassischen Periode der

Massenkultur, wurde von einem erwartet,

Anzeige

Der Storchen Zürich ist ein
traditionsreiches Erstklasshaus mit
67 stilvollen Zimmern und Suiten
im Herzen der Zürcher Altstadt.
Die lange Gastgebertradition und der ebenso herzliche wie persönliche

Service sind überall im Haus spürbar - an der Réception, an der
Conciergerie, in der Rôtisserie, auf der Terrasse, in der klassischen
Piano-Bar und dertrendigenBarchetta, im Boulevard-Café sowie in
der eleganten Hotellobby.

In der Gastronomie des «Storchens
Zürich» arbeiten Menschen, die unsere
Gäste mit viel Freude, Kreativität,
Können und herzlicher Gastfreundschaft
zum Geniessen und Verweilen einladen.

Storchen
Hotel — Bar — Rôtisserie
Weinplatz 2 — 8001 Zürich — www.storchen.ch

Vom Superior Einzelzimmer bis hin

zur neuen Storchen Suite: Im Storchen
Zürich stehen Ihnen 67 Zimmer und
Suiten mit einmaligem Blick auf die
Limmat oder über die pittoreske
Altstadt von Zürich zur Verfügung.



SCHWEIZER MONAT 987 JUNI 2011 DOSSIER

dass man um öffentliche Aufmerksamkeit
kämpft. Man musste ein Bild oder einen
Text schaffen, der oder das so stark, überraschend

und schockierend war, dass er die

Aufmerksamkeit der Massen auf sich ziehen

konnte - selbst wenn dies nur für eine

kurze Zeitspanne gelang. Von Andy Warhol

stammt die berühmte Bemerkung von den

fünfzehn Minuten Ruhm.

Doch gleichzeitig produzierte Warhol
Filme wie «Schlaf» oder «Empire State

Building», die mehrere Stunden lang waren -
und die so monoton waren, dass niemand

von den Zuschauern erwarten konnte, während

der gesamten Länge aufmerksam zu
bleiben. Diese Filme sind ausgezeichnete

Beispiele für messianische, schwache

Zeichen, weil sie den vorübergehenden
Charakter des Schlafs wie auch der Architektur

demonstrieren - die gefährdet, in
eine apokalyptische Perspektive gerückt
zu sein scheinen, bereit, jeden Moment zu

verschwinden. Zugleich aber benötigen
diese Filme eigentlich gar keine Aufmerksamkeit

- sie brauchen überhaupt keinen

Zuschauer, genau wie das Empire State

Building oder eine schlafende Person keinen

Zuschauer braucht. Nicht von ungefähr
funktionieren diese beiden Filme von Warhol

am besten nicht in einem Kino, sondern in
einer Filminstallation, wo sie in der Regel in
einer Endlosschleife gezeigt werden. Der

Ausstellungsbesucher kann sie einen
Moment lang betrachten - oder auch
überhaupt nicht. Dasselbe kann von den Websites

der sozialen Netzwerke gesagt werden

- man kann sie besuchen oder auch nicht.
Und wenn man sie besucht, wird nur der
Besuch als solcher registriert - und nicht
die Zeitdauer, die man in die Betrachtung
investiert hat. Die Sichtbarkeit der
zeitgenössischen Kunst ist eine schwache, virtuelle

Sichtbarkeit, die apokalyptische
Sichtbarkeit einer schrumpfenden Zeit. Man ist
schon damit zufrieden, dass ein bestimmtes

Bild überhaupt gesehen oder dass ein
bestimmter Text überhaupt gelesen werden
können - ob sie tatsächlich gesehen oder
gelesen werden, ist irrelevant.

Sicherlich kann das Internet dennoch
zu einem Raum für starke Bilder und Texte

werden, die beginnen, ihn zu dominieren -

was auch zum Teil geschieht. Aus diesem

Grund entwickeln jüngere Generationen

von Künstlern ein zunehmendes Interesse

für schwache Sichtbarkeit und schwache

öffentliche Gesten. Wir beobachten überall
das Auftauchen von Künstlergruppen, in
denen Mitglieder und Betrachter koinzidie-

ren. Diese Gruppen machen Kunst für sich

selbst - und vielleicht für Künstler anderer

Gruppen, insofern sie zur Kooperation
bereit sind. Diese Art von partizipatorischer
Praxis bedeutet, dass man nur dann zum
Zuschauer werden kann, wenn man bereits
ein Künstler ist - andernfalls hätte man
schlicht und einfach keinen Zugang zu den

entsprechenden Kunstpraktiken.
Um auf den Beginn dieses Textes

zurückzukommen: Die Avantgarde wie auch

die zeitgenössische Kunst, die in der Tradition

der Avantgarde steht, ist eine Kunst,

die mit Reduktion operiert - und auf diese

Weise transtemporale und universalistische

Bilder und Gesten erzeugt. Sie ist eine

Kunst, die das säkulare messianische Wissen

Wir erleben die Auflösung der

Massenkultur. Die Stars haben wir
nach wie vor - aber sie leuchten

nicht mehr so hell wie zuvor.

hat und verkündet, dass die Welt, in der wir
leben, eine vergängliche, permanentem
Wandel unterworfene Welt ist und dass die

Zeit jedes starken Bildes notwendigerweise

begrenzt ist. Ausserdem ist sie eine Kunst

von geringer Sichtbarkeit, die mit der geringen

Sichtbarkeit des alltäglichen Lebens

verglichen werden kann. Das ist sicherlich

kein Zufall, denn es ist vor allem unser

alltägliches Leben, das die historischen
Umbrüche und Veränderungen gerade wegen
seiner Schwäche und seiner geringen
Sichtbarkeit übersteht.

Schwache Geste

In der Tat beginnt das heutige Leben,

sich als solches selbst zu zeigen, zu
kommunizieren - mittels Design oder mittels

der zeitgenössischen partizipatorischen
Netzwerke -, und so wird es unmöglich, die

Präsentation des Alltags vom Alltag selbst

zu unterscheiden. Der Alltag wird selbst zu

einem Kunstwerk - es gibt kein blosses Leben,

oder vielmehr zeigt sich das blosse Leben

als Artefakt. Die künstlerische Tätigkeit ist

heute etwas, was der Künstler mit seinem

Publikum auf der allgemeinen Ebene der

alltäglichen Erfahrung teilt. Der Künstler

teilt die Kunst mit dem Publikum, wie er

früher die Religion oder die politische
Haltung mit ihm geteilt hat. Künstler zu sein ist

nicht länger ein exklusives Schicksal,
sondern eine alltägliche Praxis, eine schwache

Praxis, eine schwache Geste. Um aber diese

schwache, alltägliche Ebene der Kunst
etablieren und erhalten zu können, muss man
die künstlerische Reduktion permanent
wiederholen - indem man den starken
Bildern widersteht und dem Status quo
entflieht, der als ein permanenter Austausch
dieser starken Bilder funktioniert.

Am Anfang seiner «Vorlesungen zur
Ästhetik» sagt Hegel, dass Kunst bereits zu
seiner Zeit eine Sache der Vergangenheit
sei. Hegel glaubte, dass die Kunst in der
Moderne nichts Wahres mehr über die Welt

aussagen könne. Doch die Avantgarde hat

gezeigt, dass die Kunst immer noch etwas

über die moderne Welt zu sagen hat - dass

sie deren transitorischen Charakter, deren

Zeitmangel zeigen und diesen Zeitmangel
zugleich durch eine schwache, minimale
Geste transzendieren kann, die nur eine

sehr kurze Zeit oder überhaupt keine Zeit
braucht. <

63


	Schwache Gesten der Kunst

