
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 90 (2010)

Heft: 982

Artikel: Hans Hürlimann : zum 60. Geburtstag. Teil 2, "Gegen einen
Wattebausch ist Ödipus machtlos"

Autor: Schwab, Hans-Rüdiger / Hürlimann, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ende der siebziger Jahre schrieb ich ein paar Erzählungen,

und der Zufall wollte es, dass ich einem jungen Paar

begegnete, Marie-Luise und Egon Ammann, die mit
meinem Erstling einen Verlag eröffneten. Auf einmal lief mein
Leben prächtig, jedenfalls hatte ich einen Beruf und schon
fast einen Namen; doch bewohnte ich weiterhin meine
Wohnung in der schäbigen Mietskaserne. Die Einsiedler
Benediktiner, vor allem Pater Erlebald, hatten mich gelehrt,
die äusseren Bedürfnisse zugunsten der inneren zu vernachlässigen,

und so war ich mit meinem Poetenleben rundum
zufrieden. Immerhin war ich jetzt mein eigener Herr, besass

eine Matratze, einen Tisch und eine beim Trödler erworbene

Schreibmaschine. Angeblich hatte sie früher auf einer
Polizeistation Dienst getan, weshalb sie eine Taste mit
einem grossen Ü besass, für Überfall, Übeltäter oder die oft
mit Ü beginnenden Namen von Türken, die in Scharen von
Anatolien hierherzogen.

So mischte sich in den Mietskasernen ein buntes und
lautes Volk: alte, tagsüber in den Fenstern liegende Kriegerwitwen,

türkische Einwandererfamilien und eine Bohème
aus Künstlern, Trinkern und studierender Jugend. Um die
Mittagszeit tappte ich im finsteren, stets ein wenig nach Pisse

stinkenden Hausflur zum Briefkasten, und in den ersten

Monaten nach dem Erscheinen meines Buches rutschte mir
bei jedem Aufklappen ein ganzer Haufen Post entgegen,
lauter Einladungen zu Partys, Filmpremieren und Vernissagen.

Meiner Schreiberei stand ich eher misstrauisch gegenüber.

So verwegen, mich bereits für einen gemachten Mann
zu halten, war ich nicht, aber es schmeichelte mir, von den

Künstlerkreisen der Weststadt umworben zu werden. Bei
einem starken Kaffee und einigen Zigaretten sah ich die
Post durch und wartete dann flanierend oder in einer
Eckkneipe den Zeitpunkt ab, da der hoffnungsvolle Jungautor
auf einer Vernissage, zu einer Premiere oder zu einem
vornehmen Essen erscheinen konnte. Anfangs wurde ich von
älteren, wie für den Tuntenball geschminkten Schickeria-
Damen mit Entzückensrufen begrüsst, und eine Zeitlang
fragten sie noch, wann mein nächstes Buch erscheine; doch
zu Beginn der nächsten Saison wandte sich ihr Jubel dem

nächsten Newcomer zu, die Einladungen wurden seltener,

immer öfter blieb der Briefkasten leer. Ich nahm es gelassen.

Wie bisher schlief ich vormittags den Rausch aus und
sass nachmittags am rostroten Wasser des Landwehrkanals,
um von Blättern, die der Herbstwind von den Bäumen
riss, in eine dichterische Stimmung versetzt zu werden. Es

wurde November, und die Penner, zu denen auch ein paar
spätheimgekehrte Stalingradkämpfer gehörten, drängten
sich in den Aufgängen der U-Bahn, die hier draussen als

Hochbahn geführt wurde, eng zusammen. Sie waren in alte
Soldatenmäntel gemummt, und ihren fiebrigen, in tiefen
Höhlen liegenden Augen sah man an, dass sie der
Kesselschlacht nie mehr entrinnen würden.

Schriftsteller Thomas Hürlimann

2/3 «Gegen einen
Wattebausch ist
Ödipus machtlos»*

Hans-Rüdiger Schwab im Gespräch

mit Thomas Hürlimann

Die Klosterschule ist in Ihren Texten sehr präsent. Als Leser

gewinnt man fast den Eindruck, es handle sich hier um eine

Art Hassliebe. Auf der einen Seite verbinden sich mit ihr
Erfahrungen, an denen Sie sich vielleicht bis heute, an der Schwelle

zum sechzigsten Lebensjahr, wundscheuern. Auf der anderen
Seite findet keine totale Verwerfung statt. Womöglich hat sie

Ihnen sogar etwas vermittelt, an dem Sie nach wie vor hängen.

Trifft dieser Verdacht zu?

Vor einigen Jahren habe ich in der Psychiatrischen Klinik
Burghölzli in Zürich die erlaubte Besuchszeit überschritten.
Es war Nacht, als ich das Gebäude verlassen wollte, und ich
habe es auch verlassen. Bei meinem nächsten Besuch fragte
mich die Sekretärin des Chefarztes: Sie sind wahrscheinlich
der erste, der nachts hinausgefunden hat. Wie haben Sie
das geschafft? Ganz einfach, erklärte ich ihr, ich bin in
einem Gebäude aufgewachsen, das Ihrer Klinik zum Vorbild
gedient hat. Lacht.) Meine in frühen Jahren eingeübten
Instinkte liessen mich problemlos das Portal finden. Dieses
war verschlossen, klar, aber dann habe ich mich gefragt:
Hatten wir in der Stiftsschule nicht einen Notausgang? Und
tatsächlich, der war in der Psychiatrischen Klinik Burghölzli
an derselben Stelle wie im Kloster Einsiedeln. Ein geschlossenes

Geviert, das Sie acht Jahre bewohnen, werden Sie so

schnell nicht los, das würde Ihnen jeder Knacki bestätigen,
und das liegt vor allem daran, dass die Eingeschlossenen

nur einen einzigen Tag erleben, einen Tag, der sich wieder
und wieder wiederholt, vom Morgen- bis zum Abendgebet.
Glauben Sie mir: dieser Tag bleibt in den Knochen. Ich
trage ihn immer noch in mir. Lebenslänglich. Was übrigens
Vor- wie Nachteile hat. Zum einen bleibt man im Gebäude
eingekerkert, zum andern, siehe Burghölzli, findet man aus

ihm hinaus.

Die Rituale der Wiederkehr des immer Gleichen scheinen diesen

umschlossenen Raum des Klosters zugleich auch zu einem
etwas schrägen Mikrokosmos zu machen?

O ja, hinter solchen Mauern lernte ich nicht nur mich selbst,

sondern auch die Welt kennen – für einen Schriftsteller ist
das sehr wichtig, auch für das Überleben in diversen Systemen.

Als ich 1978 ans Berliner Schillertheater kam, brauchte

ich nur den Intendanten Lietzau durch meinen früheren

Nr. 982 Dezember 2010 Schweizer Monatshefte 53



Schriftsteller Thomas Hürlimann

Wir wollten frei sein. Die Klosterschule empfanden wir
als Knast, den Glauben als seine Ordnung. Wer frei sein
wollte, musste die Religion abschaffen. Dies geschah in der

Pubertät, und vermutlich war die Sehnsucht nach Freiheit
Lust auf die Frau. Wir waren eine reine Männergesellschaft.
Nachts hauten wir ab, kletterten über die Mauer und
verliebten uns in einer Kneipe namens St. Peter in wunderschöne

Serviertöchter, französische Au-pair-Mädchen.
Metaphysische Gefühle, endlich waren sie da!

« Metaphysische Gefühle» bedeutet, sich selbst zu überschreiten,
etwas Grosses zu empfinden?

Ja. Transcendere heisst übersteigen, vom Gewöhnlichen ins
Ungewöhnliche klettern, vom Irdischen ins Überirdische,
vom Zeitlichen ins Überzeitliche. Ein Freund und
Banknachbar, Michael Neidhart, schrieb tagelang einen einzigen
Namen in eine ganzeReihe von Heften– Bernadette. Er hatte
sich in ein Mädchen namens Bernadette verliebt und schrieb
Hunderte von Seiten mit ihrem Namen voll. Ihm ist genau jene

Erweckung passiert, die sie uns im Religiösen versprochen
haben. Plötzlich gab es die Erfahrung, von der immer die
Rede war, tatsächlich. Aber sie geschah an einem ganz anderen

Ort – nicht in der Gnadenkapelle vor der Schwarzen
Madonna, sondern beim Kuss hinterm Pferdestall des Klosters.

Kann es auch sein, dass die Religion dem Erlebnis der Liebe
gegenüber einfach zu abstrakt war?

Hätte uns damals ein Pater gesagt: Seht ihr, die Madonna

hat euch lieben gelehrt – wir hätten den Glauben wohl
behalten. Aber die Ordnung fühlte sich angegriffen und
schlug zurück. Wer mit einem Mädchen erwischt wurde,
bekam das consilium abeundi, den Rausschmiss. Es gab zwei,
drei Lehrer, die klüger waren als das System, aber die haben
selber unter ihm gelitten und sind anno 68 ausgetreten, mit
ihnen auch der Abt. Übrig blieben Leute wie Pater Fridolin.
Die haben uns wie pathologische Sexualtäter behandelt –
und in diesem Moment war der Bruch da. Das System hat
uns zu Feinden gemacht, und voller Stolz haben wir die
Kriegserklärung angenommen.

Wobei also durch diese schwarze Pädagogik gleichzeitig die
Inhalte der Religion diskreditiert wurden?

Zusätzlich wurden wir vom Zeitwind erfasst, er brachte
neue Töne und neue Bücher, und plötzlich haben wir uns
in den Diskussionen den alten Scholastikern überlegen
gefühlt. Wir zwangen sie, mit uns über unsere Themen,
unsere Lektüre, unsere Erfahrungen zu reden – da konnten
sie selbstverständlich nicht mithalten. Seit Hunderten von
Jahren waren sie es gewohnt, den Schlüssel zur Bibliothek
zu haben. Nun sagten wir: Interessiert uns nicht. Haben Sie

Marx gelesen? Oder Sartre? Da mussten sie passen. Hätten
wir die altehrwürdige Klosterbibliothek angegriffen, hätten
sie sie bestimmt verteidigen können, aber wir verteidigten
ihnen gegenüber eine eigene Bibliothek, und gegen diese

Präfekten Pater Fridolin zu ersetzen – schon war mir klar,
wie der Laden lief. Dies ging bis in die einzelnen Verästelungen

des Hauses hinein, bis zum Pförtner. Nach zwei
Stunden wusste ich über das Schwarmverhalten und die
Schwarmintelligenz innerhalb dieses Gebäudes Bescheid

und schwamm und schwärmte mühelos mit. Aus dem
Mikrokosmos des Klosters, der Klasse, des Schlafsaals konnte
ich auf die Welt schliessen. So vielfältig sind die Formen des

menschlichen Zusammenlebens nämlich nicht. Vermutlich
ist eine Familie zu klein, um das Prinzipielle von Ordnungen

und Abläufen erkennen zu lassen, eine Klosterschule
hat genau die richtige Grösse dafür – was kein Zufall ist,
wie ich vermute.

Die Ordnung in der Klosterschule war vielleicht nicht leer,

aber sie war doch wohl kaum mehr zeitgemäss. Die Jahre, die
Sie dort verbracht haben, waren ja solche des Umbruchs. Wie
haben Sie diesen Kulturkonflikt wahrgenommen?

Das Schwerste für uns Zöglinge war das frühe Aufstehen.
Pater Fridolin, der Präfekt, wollte es uns erleichtern und
liess in den Schlafsälen eine Lautsprecheranlage installieren.
Fortan wurden wir jeweils mit den trostlosen «Vier Jahreszeiten

» oder mit einer Fuge von Bach geweckt. Eines Tages

drückte ein Zögling dem Präfekten eine neue Platte in die
Hand, eine Art trojanisches Pferd, denn in der Mozart-
Hülle steckten die Rolling Stones. In seiner Zelle, wo er

die Platte auflegte, konnte Pater Fridolin nichts hören, aber
als er dann in die Nähe der Schlafsäle kam, wurde ihm
sofort klar, was los war. Wir alle brüllten: «I Can’t Get No
Satisfaction.» Am Mittag stammelte der Präfekt: «Jetzt ist
es passiert!» Und er hatte nicht ganz unrecht. Das waren

völlig neue Töne.

Klosterschule – darunter stellt man sich eine sehr strenge, eine

rigide, möglicherweise auch eine repressive Erziehung vor. War
das bei Ihnen der Fall?
Ja, schon, aber wir hielten das aus, indem wir die Ordnung
nur äusserlich befolgten. Wir trugen schwarze Kutten mit
engen Kragen und mussten jeden Morgen die Messe
besuchen. Da standen wir dann, nach Grösse im Carré
aufgereiht, aber viele von uns hatten dem Missale die Hülle
entnommen und um ein anderes Buch gelegt. So haben wir
in sehr frommer Haltung radikale Texte gelesen, beispielsweise

von Nietzsche oder Feuerbach. Mit fünfzehn verlor
ich den Glauben, blieb aber bis zwanzig Klosterschüler.

Womit hatte dieser Verlust konkret zu tun? War da eben der

Widerspruch zwischen den Lektüreerfahrungen und den

Glaubensüberzeugungen? Oder verband sich das mit eher praktischen

Aspekten, also etwa der Unvereinbarkeit einer ungerechten

Welt und dem Anspruch eines gütigen Gottes? Können Sie

noch rekonstruieren, welche Gründe dieser Riss hatte? Was

wirkte zusammen, dass die Religion an Überzeugungskraft für
Sie verlor?

54 Nr. 982 Dezember 2010 Schweizer Monatshefte



Schriftsteller Thomas Hürlimann

und hielt sich die Ohren zu. Als der Vater auf den Tod
zuging, haben wir uns wie zwei alte Veteranen gefühlt. Wir
waren wie die von Grabbe beschriebenen Soldaten Napoleons,

die stolz darauf sind, dem grossen Feldherrn ihre
Glieder geopfert zu haben. Lacht.)

Respekt vor jemandem zu entwickeln, auch wenn man die
Meinungen dieser Person nicht teilt, wäre mithin auch ein Erbe
der Klosterschule?

Heute bedaure ich, dass das System unserem Ansturm nicht
gewachsen war. Sie waren einfach zu saturiert. Sie hielten
es nicht für möglich, dass sie und ihr System, sie und ihr
Glaube, sie und ihre Ordnung endlich sein könnten. Wie
die katholische Kirche. Die kann sich ebenfalls nicht
vorstellen, dass sie vergänglich ist. Jede Macht ist vergänglich

– das ist eine Erfahrung aus meiner Jugend. Denn die Macht
ist immer das Starre und der Angreifer immer das Bewegliche.

In der Rekrutenschule waren wir zu viert, ein
Bauernsohn, ein Versicherungsagent und zwei Klosterschüler.
Wir waren eine verschworene Zelle. Wir haben uns gewisse

Dinge nicht bieten lassen und setzten uns hie und da für
Kameraden ein, die von der Militärmaschine entwürdigt
wurden. Die Macht war ein Koloss und dementsprechend
dümmlich und hilflos, was den Effekt hatte, dass wir vor
der eigenen Stärke schier erschrocken sind. Lacht.) Aber
wie gesagt, die modernen Systeme haben sich vom Starren
ins Tolerante entwickelt, ins Wattige; wahrscheinlich wäre
es heute schwieriger, den Laden aufzumischen.

Wie haben eigentlich Ihre Eltern und Verwandten darauf
reagiert, dass in Ihren Texten häufiger Bezüge hergestellt werden,

die eine reale Identität der Figuren nahelegen? Schon in «Grossvater

und Halbbruder» Ihrem dramatischen Début, ist von
«meinem Vater Hans Hürlimann» die Rede oder von «meiner

Mutter Theres Ott» Im «Grossen Kater» ist eine Durchlässigkeit

auf den Staatsbesuch des spanischen Königspaares gegeben,

als Ihr Vater Bundespräsident war. Und können Sie ein Wort
dazu sagen, weshalb Sie diese möglicherweise riskante Methode
des Figurenentwurfs wählen?

Die Eltern hatten damit kein Problem. Als meine ersten
Sachen erschienen sind, das Stück «Grossvater und
Halbbruder» und die Geschichtensammlung «Die Tessinerin»

standen sie noch unter dem Schock des Todes meines Bruders.

Zudem verstanden es beide, mit der Öffentlichkeit
umzugehen. Sie bewegten sich ja darin. Für sie war es kein
Schock, ihre Namen gedruckt zu sehen. Aber ich habe das

nicht etwa aus Widerständigkeit gegen meine Herkunft
gemacht. Meine subjektive Dramaturgie kam aus den Berliner
Studentenkneipen jener Jahre, wo immer wieder von den
Nazivätern die Rede war. Besonders beeindruckte mich die
Geschichte eines Mannes, der Jahre nach dem Krieg plötzlich

in der Küche sass, ein Heimkehrer aus Russland, grau,
mager, ohne Zähne, der unheimlichste aller Gäste, denn er

sagte zu dem Jungen, der aus der Schule kam: Ich bin dein

Guerillastrategie waren sie machtlos. Wir wurden zunehmend

eloquenter, sie verstummten. Dass auch wir einen
hohen Verlust erlitten, war uns damals nicht klar. Indem
wir die Glaubenshüter wie Trottel aussehen liessen, war es

auch um den Glauben geschehen.

Wenn man aber erst einmal den Glauben verloren hat, ist es

nicht einfach, wieder zu ihm zurückzufinden.
Das ist der Gang aus dem Paradies, vor dem bekanntlich
der Engel mit dem Flammenschwert steht. Es berührt das,

worüber wir vorhin gesprochen haben. Damals sind wir
frohgemut in die Zukunft marschiert, erst noch mit
Transparenten, lauter kleine Politiker.

Eine gewisse Wehmut zumindest scheint aber, für den Leser

Ihrer Texte jedenfalls, geblieben zu sein. Man denkt immer:
Dieser Autor wünscht sich eigentlich, dass es so etwas geben möge

wie einen Gott, der den Menschen erlösen oder die Schrecken

der Geschichte versöhnen würde.
Als ich das letzte Interview mit Heidegger las…

…wo er sagt, dass nur ein Gott uns retten könne?

…hat mich dieser Satz wie ein Donner gerührt. Auf das tiefste

habe ich seine Wahrheit empfunden, für mich selbst,

aber auch für die Welt. Jene Wehmut, von der Sie sprechen,
hatte ich schon früh. Deshalb rannte ich wie ein Verrückter
quer durch Afrika und Indien, bis nach Kathmandu. Ich
hoffte, auf diesen Hippie-Strassen etwas von dem, was ich
verloren hatte, wiederzufinden.

Vielleicht kann man zu der Auseinandersetzung mit den
Erfahrungen, die die Klosterschule mit sich brachte, abschliessend

noch ergänzen, dass Sie dort wohl gelernt haben, widersetzlich
zu sein, keine Autoritäten fraglos hinzunehmen, sich selbst zu
behaupten gegen Ansprüche, die an Sie herangetragen werden.
Wenn man so will, hat Thomas Hürlimann dort auch etwas

wie einen oppositionellen Geist eingeübt, der später dann bei

der Auseinandersetzung mit seiner Heimat, der Schweiz,
möglicherweise eine gute Grundausstattung war.
In jedem Fall. Unsere Generation hat noch das Glück
gehabt, einem System zu begegnen. Da lernt man kämpfen.
Die Kinder von heute tun mir da oft ein bisschen leid – ihre
Eltern sind eine Watte aus Vernunft und Verständnis. So

nehmen sie ihren Nachkommen die Möglichkeit, sie von
der Bühne zu kegeln. Gegen einen Wattebausch ist Ödipus
machtlos.

Missversteht man hier die Aufklärung?

Davon haben sie nur einen einzigen Begriff behalten, die
Toleranz. Keine Fernsehtalkerei ohne Toleranzbeschwörung,

das ist die Apotheose der man-Welt. Heute bin ich
meinem Vater für seine Haltung dankbar. Zwischen ihm
und mir fanden fürchterliche Kämpfe statt. Beide brüllten,
die Mutter weinte, die Schwester flüchtete in den Garten

Nr. 982 Dezember 2010 Schweizer Monatshefte 55



Schriftsteller Thomas Hürlimann

3/3 «Ein feiner, kluger
Herr…»*

Wie «Fräulein Stark»

ins Russische übersetzt wurde

Roman Eiwadis

Ein angesehener Petersburger Dichter und Übersetzer, dem
ich «Fräulein Stark» von Thomas Hürlimann in meiner
Übersetzung geschenkt hatte, meinte beim nächsten Treffen

stirnrunzelnd, wobei er mich etwas misstrauisch ansah:
«Hör mal, schreibt er denn wirklich so gut …?» Er sprach
nicht weiter, aber mir war, als wollte er sagen: «… oder hast

du ihn einfach so schön ‹übersetzt›?» Ein kostbares Kompliment

für Thomas und ein sehr zweifelhaftes Kompliment
für mich. Es gibt nämlich bei den Übersetzern so einen
Witz: «Dieser Autor wirkt im Original nicht so effektvoll
wie in der Übersetzung.»

Diese Verwunderung war mir durchaus verständlich.
Vor dem internationalen Übersetzerprojekt «Schritte» hatte
ich nämlich die deutsche, das heisst die deutschsprachige
Gegenwartsliteratur schon aufgegeben die russische noch
früher! Komisch, aber Tatsache: je mehr «Glasnost» und
Freiheit, desto weniger gute Literatur). Ich meine, ich
zweifelte nicht daran, dass es talentierte Autoren gab, aber

– bildlich ausgedrückt – diese wenigen Perlen im riesigen
Misthaufen zu finden, dafür hatte ich keine Zeit und keine
Lust. Ich übersetzte seit Jahren friedlich Hermann Hesse,

dann Gertrud von le Fort, und sehnte mich nun nach etwas

Modernerem. Wie ein Schauspieler, der lange genug Ritter,
Könige und Mönche dargestellt hat und sich nun auch in
der Rolle eines charismatischen Auftragskillers oder Detektivs

versuchen möchte. Und da bekam ich von meiner
Kollegin Marina Korenewa, die das Projekt auf russischer Seite
organisierte, das obengenannte kleine Büchlein zum Rezensieren

eine kleine Gruppe Übersetzer war damit beauftragt
worden, eine relativ grosse Anzahl von Büchern moderner
deutschsprachiger Autoren durchzuschauen und die für den
russischen Leser interessantesten herauszusuchen).

Meine Hürlimann-Impressionen begannen mit dessen

Prosa, den Menschen Thomas Hürlimann habe ich ja erst

ein halbes Jahr später kennengelernt, wenn man von ein
paar E-Mails absieht, die wir ausgetauscht haben. Es war
übrigens recht witzig, zum erstenmal einen lebenden Autor
zu übersetzen, dem man sogar ab und zu Fragen stellen

Vater. Der eigene Vater war für den Sohn, meinen Freund
Richard Hess, mit dem ich studierte, das fremdeste Wesen
überhaupt. So begann ich mich zu fragen: Wie war das denn
bei uns? Die Familie meiner Mutter hatte ein Flüchtlingskind

aufgenommen, das Hannele – nach dem Krieg war es

aber nicht mehr da. Warum? Wo ist es geblieben? Hat es

nach Hause gefunden? Keine Antwort. Schweigen. Nebel.
Diesen Nebel habe ich zu beschreiben versucht, und zwar
aus der «Enkelperspektive» wie es im Stück heisst – mit
meinem Namen, meiner Familie.

Aber das Verfahren wenden Sie ja auch ausserhalb der politischen

Bezu¨ge an, und jenseits des Theaters, eben im «Grossen

Kater» oder auch in «Vierzig Rosen» wo das mit der Tätigkeit
Ihres Vaters verbundene politische Milieu aufscheint. Welche

Gru¨nde hat das?

Ich kenne mich in diesen Geschichten aus, deshalb erzähle

ich sie. Und ich frage mich nie, warum ich gerade das

erzähle, nicht etwas anderes. Genausogut könnte ich mich
fragen, warum ich gerade das träume, nicht etwas anderes.

Ich schreibe aus derselben Quelle, aus der ich träume. Von
dort fliessen mir die Bilder zu, die Worte. Bei Odo Marquard
habe ich gelesen, dass «mythein» «erzählen» heisst. Das
verweist auf den entscheidenden Zusammenhang, nämlich auf
die Frage: Wie kann ich mich an den Mythos anschliessen,

an die Urerzählung? Wie komme ich zu König und Königin?
Indem ich von Vater und Mutter erzähle. Ich habe ja nur diesen

Vater und nur diese Mutter und also nur diese Möglichkeit,

an den Urgrund heranzukommen. Etwas anderes steht
mir nicht zur Verfügung. Wissen Sie, es ist ganz einfach. Ich
möchte schreiben. Ich weiss auch, dass es mir bis zu einem
gewissen Grad gelingt, Sätze zu bauen. Aber über den Inhalt,
der sich in diese Sätze ergiesst, habe ich keine Macht, da kann
ich nicht wählen. In ihn wurde ich hineingeboren.

Sie nehmen damit allerdings das Risiko in Kauf, dass es Leute

gibt, die sich Ihre Texte unter der biographistischen
Schlüssellochperspektive aneignen.

Mit diesem Vorwurf muss ich leben. Allerdings kommt
jeder Satz, der etwas taugt, in irgendeiner Weise aus dem
inneren Erleben. Joyce hat die «Dubliners» geschrieben, weil
er aus Dublin kam. Döblin den «Alexanderplatz» weil er

hier um die Ecke seine Praxis hatte. Natürlich kann dieses

Innere auch das eigene Herz sein, die eigene Seele, es

braucht nicht unbedingt eine Ortstafel.

* Der vorliegende Text ist ein Auszug aus einem Gespräch, das Thomas
Hürlimann und Hans-Rüdiger Schwab im März 2010 in Berlin geführt
haben. Vollständig nachzulesen ist es im Band « …darüber ein
himmelweiter Abgrund. Zum Werk von Thomas Hürlimann» der von
H.-R. Schwab herausgegeben wird und Ende dieses Jahres im Fischer
Verlag erscheint.

Hans -Rüdiger Schwab, geboren 1955, ist Professor für
Kulturpädagogik/Ästhetik und Kommunikation an der Katholischen
Fachhochschule Nordrhein-Westfalen, Münster.

56 Nr. 982 Dezember 2010 Schweizer Monatshefte


	Hans Hürlimann : zum 60. Geburtstag. Teil 2, "Gegen einen Wattebausch ist Ödipus machtlos"

