
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 90 (2010)

Heft: 981

Artikel: "Ich bin die Wahrheit"

Autor: Busch, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


doss ier Ungläubig. Die neue Religion

Wie geht der Tolerante mit der Wahrheit um?
Und wie tolerant ist, wer für sich die Wahrheit
in Anspruch nimmt? Gedanken zu einem aktuellen
Thema aus theologischer Perspektive.

5 «Ich bin die Wahrheit»

Was gibt es aus christlich-theologischer Perspektive

zum Verhältnis von Wahrheit und Toleranz zu
sagen? Ist jemand nur dann tolerant, wenn er auf
seinen Wahrheitsanspruch verzichtet? Oder ist es

gerade umgekehrt – kann, wer auf Wahrheitsorientierung

verzichtet, auch nicht wirklich tolerant
sein? Soviel ist klar: die beiden Konzepte reiben
sich aneinander und stehen in einem Spannungsverhältnis,

das nicht leicht zu durchschauen ist.
Jene Menschen, die auf Toleranz schwören,

sehen es so: wer resolut auf die Wahrheit pocht,
der läuft stets Gefahr, intolerant zu werden. Er
beharrt stur auf seiner Überzeugung, und dies
auch dann, wenn die Welt darüber in Trümmer
zerfällt. Diejenigen, denen es um die Wahrheit
geht, halten dagegen: Freunde der Toleranz neigen

zur Gleichgültigkeit gegenüber der
Wahrheitsfrage. Heute werden beide Positionen
vertreten. Die einen gelten als die «Orthodoxen» die
anderen als die «Liberalen» Doch wer hat recht?

Sagen wir es gleich: Keiner von beiden! Zu
diesem Schluss gelangt jedenfalls, wer es wagt, die
Richtigkeit einer solchen Gegenüberstellung in
Frage zu stellen. Wir müssen die beiden Begriffe

«Toleranz» und «Wahrheit» besser verstehen,
als sie dort auf beiden Seiten verwendet werden.
Dann zeigt sich, wie beide Begriffe geradezu
zusammengehören und einander ergänzen.

Beginnen wir mit der Wahrheit. «Was ist
Wahrheit?» fragte der römische Gouverneur in der
Geschichte der Verhaftung Jesu. Das war
vielleicht gleichbedeutend mit einem Achselzucken

in der Wahrheitsfrage: es gebe eben verschiedene

Auffassungen von der Wahrheit. Aber man
weiss nichts von der Wahrheit, wo man in dieser

lässigen Weise mit ihr umgeht. Es ist doch
im Grunde so: man kennt die Wahrheit noch
nicht, solange man sich in Beliebigkeiten aufhält.
Man kennt sie auch noch nicht, wo man sich mit
blossen Wahrscheinlichkeiten oder mit Vermutungen

zufriedengibt. Wir kennen die Wahrheit
erst, wo wir sie als verbindlich und zuverlässig
begreifen. Wahrheit ist freilich mehr und anderes

als die blosse Richtigkeit unserer Feststellungen.
Oder in theologischer Sprache ausgedrückt: sie

leuchtet uns wie ein helles, gutes Licht, das uns
den Weg weist.

Die Wahrheit sagt nicht immer dasselbe. Aber
was sie uns sagt, sagt sie so, dass wir uns darauf
verlassen und dem nicht entziehen können. Sie
hat unwidersprüchliche Gültigkeit. Doch nicht
so, dass sie uns gefangennimmt. Im Gegenteil, sie

ist in ihrer Verbindlichkeit befreiend. Wir dürfen
froh sein, wenn sie Verstecktes und Vergessenes

ans Licht bringt. Wir können aufatmen, wenn sie

Verdrängtes aufdeckt. «Die Wahrheit wird euch

frei machen» heisst es im Neuen Testament. Es ist
die Güte der Wahrheit, dass sie das zu vollbringen

vermag.
Die Wahrheit ist befreiend, indem sie uns

ermutigt, sie gelten zu lassen. Wer sie anerkannt hat,
wird also auch für sie einzustehen haben. «Plato
ist mein Freund, aber noch mehr ist die Wahrheit
meine Freundin » sagte Aristoteles, und Martin
Luther wiederholte es. Es ist eine falsche Liebe zu
unseren Nächsten, wenn wir um ihretwillen die
Wahrheit verletzen. Und sie geht nicht nur den
Kopf an, sondern auch das Herz, auch Hand und
Fuss und setzt uns in Bewegung. Im Johannes-
Evangelium 3,21) kommt die auffällige Formulierung

von einem «Tun» der Wahrheit vor. Das
heisst nichts anderes, als dass wir die Wahrheit
nicht in unserer Tasche haben können.

Wir brauchen Demut, um sie anzuerkennen.
Und wir brauchen zugleich Mut, uns zu ihr zu
bekennen, besonders dann, wenn wir uns dabei
nicht auf der Seite der Mehrheit befinden,
sondern wenn wir dadurch in die Minderheit geraten

oder gar in Einsamkeit. Wer die Wahrheit liebt,
muss darauf gefasst und dazu bereit sein, notfalls
gegen den Strom zuschwimmen. Kurz,es braucht
Mut, sich seines «eigenen Verstandes zu bedienen»

wie es der Philosoph Immanuel Kant formuliert
hat; nur so kommt, Kant zufolge, der Mensch
heraus «aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit

» In dieser Einsamkeit, in die wir dadurch

Eberhard Busch

Nr. 981 november 2010 Schweizer Monatshefte 39



doss ier Ungläubig. Die neue Religion

geraten können, überfällt uns leicht die Anfechtung.

Entweder geraten wir in Gefahr, Verächter
der Menschheit zu werden, und verlieren dabei
die Wahrheit aus den Augen. Oder wir geraten

in Gefahr, uns die Wahrheit zurechtzubiegen, bis
sie zur Meinung der Mehrheit passt. Es gibt nur
eines, was uns aus solchen Gefahren retten kann,
so tautologisch dies auch klingen mag: die Wahrheit

und nichts als die Wahrheit.
Was sich gegen die Wahrheit noch und noch

erhebt, ist die Lüge. Problematisch ist nicht die
primitive Lüge, die als solche leicht zu
durchschauen ist. Die ernstliche, die gefährliche Lüge

ist diejenige der raffinierten Verdrehung der

Wahrheit. Dabei versteckt sie sich in der Wahrheit.

Sie bedient sich ihrer. Sie benutzt die Wahrheit

als ihr Kleid so, dass sie darin nicht als Lüge
erkennbar ist. Die wirklich heimtückische Lüge
duftet gleichsam nach Wahrheit. Sie duftet so

angenehm danach, dass man ihr nur zu gerne
glaubt, ihr folgt und sie für wahr hält. Sie hängt
ihre Fahne nach dem Wind, und darum ist sie

Wir haben es erst da mit der Wahrheit zu tun, wo
klar ist, dass die rechte Wahrheit keine blosse,

nackte Wahrheit ist. Wahrheit hat in ihrer
Nachbarschaft sowohl Liebe wie Gerechtigkeit.

durchaus populär. Sie gibt eingängige Parolen
aus und entwirft einladende Reklamesprüche,
auf die «man» hört. So wirft sie die Frage auf, ob
die Wahrheit nicht zu schwach sei, um der
Unwahrheit zu widerstehen. Es ist gleichwohl nur
die Wahrheit selbst, die diese unheimliche Frage
beantworten wird.

Dass sie diese Frage beantwortet, geht uns auf,
wenn wir folgendes bedenken: Wir haben es erst

da mit der Wahrheit zu tun, wo klar ist, dass die
rechte Wahrheit keine blosse, nackte Wahrheit
ist. Wahrheit hat – theologisch gesehen – in ihrer
Nachbarschaft sowohl Liebe wie Gerechtigkeit.
Beim angemessenen Umgang mit der Wahrheit
haben wir diese ihre beiden Nachbarn ins Auge
zu fassen. Als während des Zweiten Weltkriegs
Holländer im Widerstand gegen die deutsche
Gewalt auch von ihnen versteckte Juden tödlich

bedroht sahen, bewegte sie die Frage, ob sie

auf eine Frage deutscher Soldaten nach solchen
Versteckten nicht «die Wahrheit» sagen müssten.
Der um Rat angefragte Basler Theologe Karl

Barth schrieb damals an sie: «Nicht der Zweck,
wohl aber der Gehorsam gegen den erkannten Willen

Gottes heiligt jedes Mittel.» Solcher Gehorsam
aber hiesse praktisch: die Menschen dürften aus

ihrem gutbegründeten Widerstand gegen
Unrecht und Bosheit nicht das Reden von Wahrheit
ausklammern. Dieses Reden müsse dem vielmehr
angemessen sein. Sie könnten doch nicht die
Gefährdeten einerseits schützen, sie anderseits dem
Unheil preisgeben wollen.

Wir können hier verstehen: wenn die rechte
Wahrheit mit Liebe und Gerechtigkeit verbunden

ist, dann wird dadurch auch das erläutert,
was es heisst, Wahres zu reden. Damit ist in der

Tat nicht ein blosses Aussprechen formaler
Richtigkeiten gemeint. Gemeint ist das, was Martin
Luther wunderbar in seiner Erklärung des biblischen

Gebots gegen das falsche Zeugnisgeben
sagte: Wir sollten derart Gott ehren und lieben,
dass «wir unseren Nächsten entschuldigen, Gutes
von ihm reden und alles zum Besten kehren»

Martin Luther hat bei dieser Auslegung des

Gebots an einen kühnen Satz im Johannes-
Evangelium gedacht. Darin wird aus dem Mund Jesu

die Aussage vernommen: «Ich bin die Wahrheit»
Joh. 14,6). Dieser Ausspruch kommt nicht aus

dem Übermut eines Grössenwahnsinnigen. Er ist
der Zuspruch eines, der dazu in der Lage ist, die
Lüge von Menschen aufzudecken und ihnen
zugleich zu vergeben. «Ich bin die Wahrheit» das
besagt zugleich: in Jesus definiert Gott, was Wahrheit

ist. In der Zustimmung zu solcher Definition
sind wir Zeugen der Wahrheit. Echte Wahrheit
wird also da laut, wo sie gepaart ist mit der
Zuwendung von Liebe und mit der Aufrichtung von
Gerechtigkeit. In dem Mund Jesu haben wir es so

zu hören: «Ich bin die Wahrheit» das heisst: Ihr
könnt euch darauf verlassen, es gilt, auch wenn
noch so viel dagegen spricht, ihr seid geliebt. Und
in seinem Mund dürfen wir es vernehmen: «Ich
bin die Wahrheit» das heisst, durch all die schreienden,

schrecklichen Ungerechtigkeiten in der

Welt ist der Ruf nach Gerechtigkeit für all die
Armen und Bedrängten nicht zu ersticken. Angesichts

dessen können wir ruhig sagen: Zum Glück
definiert er die Wahrheit und nicht wir.

Wir haben nämlich zu beachten: wenn Jesus

das Kühne sagt, so hat der Satz eine wichtige
Kehrseite. Er schliesst aus, dass wir das unsererseits

auch auf unsere Lippen nehmen – «wir sind
die Wahrheit» Vielmehr wird uns durch jenen
Satz mitgeteilt: Wenn er die Wahrheit ist, so sind
nicht wir die Wahrheit. Wir dürfen sie zwar, als

Zeugen der Wahrheit, bekennen. Wir dürfen

40 Nr.981 november 2010 Schweizer Monatshefte



doss ier Ungläubig. Die neue Religion

Karl Jaspers warnte hellsichtig: «Gleichgültigkeit ist

die mildeste Form der Intoleranz.» Toleranz
bedeutet, es zu ertragen, wenn andere um uns her

noch nicht so weit sind, Wahres zu erkennen.

Eberhard Bus ch,
geboren 1937, war
Assistent bei Karl Barth
und ist emeritierter
Professor für
Reformierte Theologie
in Göttingen. Von ihm
erschienen sind u.a.

«Reformiert. Profil einer
Konfession» 2007)
und «Credo.
Das Apostolische
Glaubensbekenntnis»

2003).

aber unsere Erkenntnis von ihr nicht absolut
setzen. Wir dürfen niemals meinen: das, was ich für
richtig halte, muss recht bekommen. Gerade die,
die für Wahrheit plädieren, werden sagen: Nicht
ich muss siegen, sondern die Wahrheit muss
siegen. Und sie wird siegen. Veritas vincit. Wahre
Toleranz ist bestimmt vom Vertrauen, dass nicht
meine Meinung, aber auch nicht die Meinung
anderer und erst recht nicht die Lüge, sondern
die Wahrheit obenauf sein wird. Und wenn es

noch so viele verquere, kaum zu durchschauende
Meinungen gibt, auf alle Fälle muss und wird sich

die Wahrheit durchsetzen. Das haben wir zu hoffen

nicht nur im Blick auf andere, sondern auch

im Blick auf uns selbst. Nicht «ich» muss recht
behalten. Die Wahrheit soll unbedingt recht
behalten, und sie soll so recht bekommen, bis wir
eines Tages einsehen, was wahr ist, und dem dann
voll zustimmen.

Das ist nun die Stelle, an der wir auch
verstehen können, was in einem christlichen Sinn
Toleranz heisst. Das Wort kommt aus dem
Lateinischen und besagt so viel wie das Bereitsein,
etwas zu ertragen. Rechte Toleranz ist keine
desinteressierte Gleichgültigkeit. Der Philosoph Karl
Jaspers warnte hellsichtig: «Gleichgültigkeit ist die
mildeste Form der Intoleranz.» Toleranz in ihrem
guten Sinn bedeutet, es zu ertragen, wenn andere

um uns her noch nicht so weit sind, Wahres zu

erkennen. Ja, Toleranz bedeutet, es zwar nicht
gutzuheissen, aber es auszuhalten, dass sie noch
nicht Wahres vom Trügerischen zu unterscheiden

wissen. Toleranz bedeutet, Geduld zu haben

mit unseren Nächsten.
Wie Matthias Claudius es gedichtet hat: «

Geduld, das ist der Christen Schmuck.» Zu solcher
Geduld hält uns nicht zuletzt die Einsicht an,
dass ich in meiner Weise anderen ja auch etwas zu

tragen gebe und von ihnen ertragen werden muss.

Für ihre Geduld will ich dankbar sein. In solcher

Dankbarkeit werde ich es mir gefallen lassen,

wenn andere mich zurechtweisen und eines
Besseren zu belehren suchen. So werde ich es lernen,
auch mit meinen Nächsten Geduld zu haben. So

gut es ist, dass Verdrängtes ans Licht kommt, wie
gesagt, so sollten wir doch ein sensibles Gespür
dafür haben, dass durchaus nicht alles, was wir
von anderen zu tragen und zu ertragen haben, ans

Licht der Öffentlichkeit gezerrt werden und dort
breitgetreten werden darf.

Toleranz in dem jetzt umschriebenen Sinn ist
unentbehrlich für ein gutes Zusammenleben. Sie

ist wie die frische Luft, die es für alle miteinander
braucht, um atmen zu können. Rosa Luxemburg

hat das zugespitzt mit ihrer Devise: «Freiheit ist

die Freiheit der Andersdenkenden.» Gemeint ist
die Freiheit derer, die anders sind als wir und
die doch zu uns gehören. Schon Johannes Calvin

pochte darauf, dass «wir selbst die Fremdesten

der Welt … für unsere Brüder halten» sollen.
Verwerflich ist es, wenn «ihr keine Bruderschaft
kennt, ausser sie sei blutsverwandt» Nein – und
Calvin formuliert in doppelter Verneinung: «Wir
können es nicht schaffen, dass nicht alle Menschen

unsere Nächsten sind.» Und Johann Wolfgang von
Goethe erklärte: «Das Land, das die Fremden nicht
beschützt, ist zum Untergang verurteilt.» Wer auch

immer zu uns kommt – wenn er ein Mensch ist,
bringt er einen deutlichen Spiegel mit sich, in
dem wir sehen können, dass er unser Bruder ist.
Das ist wahre Toleranz.

Zuweilen hört man den Satz, Toleranz sei

zwar offen für vieles, doch müsse sie, wenn sie

einen Sinn haben solle, gepaart sein mit Intoleranz
gegenüber Intoleranten. Kann dieser Satz nicht
allzuleicht missbraucht werden, um unbequeme

Mahner zum Schweigen zu bringen? Er müsste

aus christlicher Sicht anders formuliert sein: keine

Toleranz für Untaten und deren Vollbringer,
keine Toleranz für die Zerstörung der Schöpfung

und für Abschiebung von Minderheiten.
Arthur Schopenhauer hat uns ins Gewissen
geredet: «Wir tragen Verantwortung nicht nur für
das, was wir tun, sondern auch für das, was wir
widerspruchslos hinnehmen.» So wie zur Wahrheit
Liebe und Gerechtigkeit gehören, so fordert die
Toleranz Verantwortung für einen Widerstand
gegen Lieblosigkeit und Ungerechtigkeit.

Nr. 981 november 2010 Schweizer Monatshefte 41


	"Ich bin die Wahrheit"

