Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 90 (2010)
Heft: 981
Rubrik: Dossier : unglaubig : die neue Religion

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

Die frommen Atheisten

«Sie nennen es Gotteslisterung — ich nenne es Aufkldrung!»
Religionsneutral ist nicht neutral

Wider den sikularen Zeitgeist

«Ich bin die Wahrheit»
Du sollst produktiv sein!

A\ N A W~

Unglaubig
Die neue Religion

Ein verziertes Kreuz liess jiingst im luzernischen Triengen die Emotionen hochgehen. Der Vater zwei-
er Schiiler nahm Anstoss daran, dass in deren Klassenzimmer ein Kruzifix hing — und forderte unter
Berufung auf ein Urteil des Bundesgerichts von 1990 dessen Demontage. Die Kruzifixe werden nun
durch einfache Kreuze ersetzt. Ahnliches geschah jlingst im Oberwallis. Ein Lehrer weigerte sich, in
einem Klassenzimmer zu unterrichten, in dem ein Kruzifix hing. Ahnliches geschah auch in Italien.
Eine Mutter klagte gegen das Anbringen von Kruzifixen in Klassenzimmern und zog den Fall an den
Europiischen Gerichtshof fiir Menschenrechte weiter. Dieser entschied, dass die religiosen Symbole in
Schulen gegen die Religionsfreiheit verstossen.

Doch was ist mit Religionsfreiheit, priziser: mit Glaubens- und Gewissensfreiheit eigentlich gemeint?
In Artikel 15 der schweizerischen Bundesverfassung ist die Sache klar definiert. Der Staat gewihrleistet,
dass jedermann seine religidse Uberzeugung frei wihlen kann und niemand zu einer solchen gezwungen
wird. Nirgendwo ist die Rede davon, dass der Staat selbst alle religiésen — also christlichen — Zeichen
aus Offentlichen Anstalten zu tilgen hitte (was wiederum nicht heisst, dass er die Steuern fiir die Lan-
deskirchen eintreiben soll, was in der Tat ein skandaltrichtiges Relike ist). Bundesrite diirfen also den
Amtseid weiterhin bei «Gott, dem Allmichtigen» abgeben, ohne gegen die Verfassung zu verstossen,
deren Praambel iibrigens genau mit «!m Namen Gottes des Allmichtigen!» beginnt. Und auch die etwas
fromme Nationalhymne bleibt vorderhand erlaubt.

Die Aufgabe des Staates besteht in der Gewihrleistung der Religionsfreiheit — und nicht darin, sich in
einer ideologisch verbramten «religiosen Neutralitits zu tiben, die es gar nicht gibt. Die Entscheide von Bun-
desgericht und Europiischem Gerichtshof erweisen sich aus dieser Perspektive als tendenzids. War es einst
verpont, keine Religion zu haben, so ist heute fiir die «Aufgekldrten» riickstindig, wer einen personlichen
Glauben pflegt. Bedarf die Autklirung womdglich selbst der Aufklarung? Ist Unglaube ein sich hartnickig
haltender Glaube? Fiihrt falschverstandene Religionsneutralitit zu falschverstandener Toleranz? Und beset-
zen Ersatzreligionen den Platz, den einst der christliche Glaube einnahm? Antworten auf diese und andere
Fragen finden Sie im Dossier. Willkommen in der aufgeklirten Gegenwart!

René Scheu

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE 23



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

1 Die frommen Atheisten

Warum man nicht nicht religios sein kann —
Betrachtungen eines aufgeklirten Aufllirers

Norbert Bolz

24

Atheisten und Wissenschafter neigen dazu, die
Gretchenfrage danach, wie man es selbst mit
der Religion halte, durch die Frage zu ersetzen,
warum andere Religion notig haben. Doch nur
scheinbar haben wir es hier mit einem Wissen zu
tun, das den Glauben hinter sich lisst. Ein kleiner
Perspektivenwechsel geniigt, um zu sehen, dass
der Atheismus selbst ein Glaube ist — nimlich
der Glaube an den Unglauben. Die Ungliaubigen
brauchen den Glauben an die Nichtexistenz Got-
tes. Der Atheist ist zur Gottlosigkeit bekehrt, sein
Unglaube eine raffinierte Form der Frommigkeit.

Der Atheist leugnet Gott immer im Namen
eines unbekannten Gottes. Zwar stilisiert er sich
gern als unerschrockenen Aufklirer, doch in
Wahrheit sucht er Entlastung. Der Atheist leug-
net Gott, um sich nicht mit ihm vergleichen zu
miissen. Immerhin macht er sich noch die Miihe,
Gott zu leugnen. Von Gott abzufallen, ist freilich
ein Akt des Glaubens. Und hier ist aus der Per-
spektive des Frommen eigentlich nur noch ein
Schritt zu tun, denn der Glaube ist der {iberwun-
dene Unglaube.

Schon Max Stirner hat den Atheismus als
hartnickigste Form der Frommigkeit entlarvt. Im
Atheismus wird lediglich die vakant gewordene
Systemstelle des christlichen Gottes durch den
Menschen umbesetzt. Den Ausweg aus diesem
Dilemma weist dann die «Gott ist tot»-Formel
Nietzsches. Seine grundlegende Einsicht besteht
darin, dass der Atheismus gescheitert ist. Und
deshalb setzt er an die Stelle der Gottesleugnung
den Gottesmord.

Das lisst sich nicht mehr iiberbieten, und
auch Freuds Aufklirung folgt noch dieser Spur

Nietzsches. Doch mit Stirner und Nietzsche hat
eben zugleich die Aufklirung der Aufklirung
begonnen, und sie muss sich eine theologische
Interpretation bieten lassen, nimlich aus der Per-
spektive einer Religion nach der Aufklirung: Auf-
klirung war die Flucht des Menschen vor dem
allmichtigen Gott in den Atheismus. Und es war
das Selbstmissverstindnis der Aufklirung, in der
Religion einen Feind zu sehen. Denn Christen-
tum ist selbst schon Aufklirung — als Religion.

Die Dialektik der Aufklirung besteht heute
darin, dass Aufklirung, die einmal Europa vom
religiosen Fundamentalismus befreite, selbst
fundamentalistisch geworden ist; man denke nur
an den britischen Biologen Richard Dawkins
und seinen Kreuzzug gegen die Religion. Wie
vor zweitausend Jahren weckt die Offenbarung
Glauben oder Wut. Der aufklirerische Furor, mit
dem ein atheistischer Wissenschafter wie Daw-
kins heute die Bestsellerlisten stiirmt, markiert
keinen Fortschritt in der Gewissheit, dass Gott
nicht existiert. Er ist vielmehr ein Symptom da-
fiir, dass der zur Selbstverstindlichkeit geworde-
ne Sikularismus der modernen Welt heute von
einer neuen Religiositit herausgefordert wird.
Immer mehr Menschen glauben nicht mehr an
den Unglauben.

Wissenschaft schafft nur noch Wissen ohne
Gewissheit. Es gilt heute als gesichert, dass die
Grundlagen der Wissenschaften unsicher sind.
Eine solche Wissenschaft ist nicht mehr skandal-
trachtig. Weder fiihlt sich der moderne Mensch
von ihren Ergebnissen betroffen, noch kann er
fiir sie ein Mass an seiner eigenen Erfahrung fin-
den. Mit der Expansion des Wissens wichst das
Nichtwissen — und damit der Glaubensbedarf.
Moderne Wissenschaft ist so hochabstraket, dass
wir ihre Befunde und Hypothesen nicht mehr
mit der Interpretation unserer Lebenswelt ver-
mitteln kénnen. Diese prinzipielle Unnachvoll-
ziehbarkeit der modernen Wissenschaft fiir den
Laien macht Religion in Sachen Weltanschauung
konkurrenzlos. Darwin war eine Gefahr fiir die
Kirche — Dawkins ist es nicht mehr.

Blanke Irreligiositit ist ein Abwehrmechanis-
mus. Man meidet die Stelle, wo sich eine Fra-
ge stellt, auf die es keine Antwort gibt. Es gibt
Leute, die nur mit den Schultern zucken, wenn
man «von Gott» spricht. Sie kénnen noch nicht
einmal wissen, dass sie Unglaubige sind. Aber die
Geschichte des Atheismus mahnt auch die Gebil-
deten unter den Unglaubigen zur Vorsicht. Kann
man Religion erkliren, ohne dass die Erkldrung
selbst religios wird? Vor allem die Gottesleugner

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



verfangen sich ja in der Paradoxie, die Religion
gerade durch ihre Negation zu bestitigen.

In der Regel glaubt man, was andere glauben,
weil sie es glauben. Das gilt gerade auch fiir Wis-
senschafter, die natiirlich lieber von «Paradigma»
sprechen. Wissen ist ein gut sondierter und dann
als Objektivitit institutionalisierter Glaube. Um
es mit einer beliebten Metapher neuerer Erkennt-
nistheorie zu sagen: der Glaube ist der blinde
Fleck der Erkenntnis. Wir kénnen jeden atheisti-
schen Wissenschafter, der die Struktur der Welt
bewundert, als religidsen Ungldubigen verstehen.
Der Wissenschafter glaubt an die Wissenschatft,
der Astrologe glaubt ans Horoskop, der Fun-
damentalist glaubt an die Heilige Schrift. Man
denkt mit dem, was man glaubt; und jeden hat
ein Glaube im Griff. Die Gliubigen bekennen
ihren Glauben, die Ungliubigen sind die Sklaven
ihres Glaubens.

Alles Verstehen ist nur in einer Vorurteils-
struktur mdglich, und es gehért deshalb zu einer
Abklirung der Aufklirung, das Vorurteil zu re-
habilitieren. Jede Kultur ist ein unentrinnbares
Vorurteil. Und immer dann, wenn sich etwas
von selbst versteht, hat uns ein Glaube im Griff.
Auch wenn man vergleicht oder beobachtet, wie
andere beobachten, kann man doch immer nur
an einem Ort sein; man hat immer nur eine Per-
spektive: «soweit ich sche...». Denken ist nicht
das Gegenteil von Glauben, denn man denkt im-
mer im Rahmen eines Glaubens. Nicht du hast
einen Glauben, sondern der Glaube hat dich.
Man denkt mit dem, was man glaubt — dieses
Bewusstsein haben die Intelligenten unter den
Frommen den aufgeklirten Universalisten voraus.
Mit andern Worten: der Glaube, der uns hat, ist
der blinde Fleck unseres Denkens.

Wer erkennt, dass alle Erkenntnis in einem
Glaubensrahmen stattfindet und dass die letzte lo-
gische Ebene eines Arguments das Bekenntnis des
eigenen personlichen Glaubens fordert, hat keine
Angst mehr vor Dogmatismus und Orthodoxie. Es
geht hier um das Bewusstsein, in jedem Akt der Er-
kenntnis von unbewiesenen Glaubensiiberzeugun-
gen ausgehen zu miissen. Die meisten Wissenden
kénnen aber nicht glauben, dass auch ihr Wissen
auf einem Glauben beruht. Man miisste die, die
glauben zu wissen, dazu bringen, zu wissen, dass
sie glauben. Deshalb hat die Religion heute das
Problem der Platonischen Hohle: Man kann den
«wissenden» Hohlenbewohnern nicht klarmachen,
dass es ein Draussen des Glaubens gibt.

Metaphysisch ist das Bediirfnis nach der ei-

nen Wahrheit. Man kann nimlich kein Relativist

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

sein. Genauer gesagt, man kann als Intellektueller
zwar einer relativistischen Erkenntnistheorie an-
hingen, aber man kann nicht relativistisch leben.
So wichst auch heute wieder das Bediirfnis nach
einer transzendenten Verankerung des Lebens.
Um es paradox zu formulieren: wir glauben an
Gott, auch ohne an ihn zu glauben, weil wir ihn
als hochsten Zeugen fiir die Formulierung der
Wahrheit brauchen.

Dass Religion nur durch Religion ersetzt wer-
den kann, scheint heute unstrittig. Mag auch
der einzelne ohne ihren Trost auskommen — die
moderne Gesellschaft kann nicht auf die Funk-
tion der Religion verzichten. Das scheint der ver-
nunftmissigen Selbstgewissheit der Aufklirung
und ihrem wissenschaftlich-technischen Projekt
der Moderne zu widersprechen. Doch gerade die
Entzauberung der Welt durch Wissenschaft hat
tiberhaupt erst die Unvermeidlichkeit der Reli-
gion evident gemacht.

Deshalb liegen Glaube und Wissen auch nicht
mehr im Streit. Der Religion geht es um Sein
oder Nichtsein; der Wissenschaft geht es um das
Anders-sein-Konnen von allem. Zwar wird die

Der Religion geht es um Sein oder Nichtsein;

der Wissenschaft geht es um

das Anders-sein-Kénnen von allem.

Wissenschaft als Grundlage unserer technischen
Weltbeherrschung fiir uns immer wichtiger; aber
zugleich wird sie in ihrer schwindelerregenden
Abstraktheit fiir unsere Alltagspraxis und Welt-
orientierung immer unwichtiger. Gerade indem
sie sich souverin behauptet und jeden Zweifel an
ihrer Legitimitit niederschligt, erzeugt die Wis-
senschaftswelt ein Vakuum der Bedeutsamkeit.
Moderne Wissenschaft ist zentrifugal — sie
entfernt sich vom Menschen und seiner Erde
in astronomische und Nanodimensionen. Reli-
gion dagegen ist zentripetal — christlich verweist
sie auf das historische Ereignis der Inkarnation,
neuheidnisch auf die kosmische Ausnahme Er-
de. Gerade die Erfolge von Wissenschaft und
Technik fithren zu einer Riickwendung des hu-
manen Interesses: man fliegt in den Weltraum
— um schliesslich den kostbaren blauen Planeten
Erde zu entdecken. Man erzieht zur Multikultu-
ralitit — um schliesslich die Einzigartigkeit der
europiischen Kultur zu entdecken. Man startet
ein Jahrhundertexperiment des Atheismus — um

25



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

schliesslich die Unvermeidlichkeit der Religion
zu entdecken.

Aber nicht nur in der abstrakten Welt der Wis-
senschaft, sondern auch in der ganz handfesten
Realitit unseres konsumistischen Alltags zeigt sich,
dass man nicht nicht-religis sein kann. Langst
sind die alten Gotter des Heidentums wieder-
gekehrt. Man ist griin und vergottert die Natur;
man gewinnt das Design des neuen Mikrochips
in buddhistischer Meditation; man ist Holist und
glaubt an die schopferische Macht des Chaos. Der
Aberglaube erweist sich hier als die Wahl der Ei-
genformel. Heute wird tatsichlich jeder nach sei-
ner eigenen Fasson selig. Und deshalb leben wir
in einem Polytheismus der Marken und Moden.
Die Gotter, die aus dem Himmel der Religionen
verdringt wurden, kehren als Idole des Marktes
wieder. Werbung und Marketing besetzen die
vakant gewordenen Stellen des Ideenhimmels.
Diifte heissen «Ewigkeit» und «Himmel», Ziga-
retten versprechen Freiheit und Abenteuer, Au-
tos sichern Gliick und Selbstfindung. Mit einem

Diejenigen, die es entriistet als Zumutung von sich
weisen, Gottvater anzubeten, huldigen ganz
selbstverstindlich einem Kult der Mutter Erde.

NORBERT BOLZ,
geboren 1953, ist
Professor fiir
Medienwissenschaften
an der Technischen
Universitit Berlin und
Autor von «Die
ungeliebte Freiheit. Ein
Lagebericht» (2010) und
«Das Wissen der
Religion: Betrachtungen
eines religiés
Unmusikalischen»

(2008).

26

Wort: Marken besetzen Werte, um sie schliesslich
zu ersetzen. So entfaltet sich heute der Konsumis-
mus als die Religion der Gottunfihigen.

Doch nicht nur der Konsumismus, sondern
auch seine griinen Feinde zeigen religidse Ziige.
Schon heute ist die Religion des Sorgens und
Schiitzens die eigentliche Zivilreligion der westli-
chen Wohlstandswelt. Wir folgen dabei den grii-
nen Hohenpriestern, die uns weg von Gott Vater
und hin zu Mutter Erde fithren. Dieser Kult der
Natur, der den Verlust der Gnade kompensiert,
gipfelt in der Liebe zum Lebendigen an sich. Die
Oko—Religion hat durchaus ihre Priester, ihre Pil-
gerfahrten und ihren Heiligen Gral. Nur dass die
jungen Glaubenshelden heute Olplattformen be-
setzen und die «Rainbow Warrior» gegen finstere
Atommichte in See geht. Greenpeace — das sind
die Kreuzritter der heilen Welt. Sie stehen deut-
licher als andere Nicht-Regierungsorganisationen
fir eine neue Religiositit, die auf den Namen
«Umweltbewusstsein» getauft ist.

Umwelt heisst der erniedrigte Gott, dem
Sorge und Heilserwartung gelten. Die Heilssor-

ge unserer Zeit artikuliert sich als Sorge um das
okologische Gleichgewicht. Und das bedeutet im
Klartext: fiir die fundamentalistischen Griinen ist
Natur selbst die Ubernatur. So funktioniert das
Umweltbewusstsein als Quelle einer neuen Reli-
giositit. Dieses griine Glaubenssystem ist natiir-
lich viel stabiler als das rote, das es ablost. Die
Natur ersetzt das Proletariat — unterdriicke, be-
leidigt, ausgebeutet. Die Enttduschung des linken
Heilsversprechens hat apokalyptische Visionen
provoziert, nimlich solche vom Untergang der
Umwelt.

Man sieht hier deutlich, wer vom Niedergang
der christlichen Kirchen profitiert. Es sind vor
allem diejenigen Organisationen, die den un-
verandert starken religidsen Impuls in ein neues
Glaubensschema umleiten kénnen. Wir erinnern
uns an die RAF, denken aber auch an den funda-
mentalistischen Terror und die selbsternannten
Retter von Flora und Fauna. Sie alle entfesseln
mit dem Gesetz des Herzens den Wahnsinn des
Eigendiinkels. Die Oko-Religion ist der neue
Glaube fiir die gebildete Mittelklasse, in dem
man Technikfeindlichkeit, Antikapitalismus und
Aktionismus unterbringen kann. Diejenigen, die
sich mit religiser Inbrunst der Natur zuwenden,
sind von der Geschichte enttiuscht. Und weil sie
sich nicht mehr in die Arme der Kirche zu werfen
wagen, beten sie griine Rosenkrinze. Die Natur
ersetzt Gott als externe Instanz des Urteils {iber
die Gesellschaft.

So hat sich das Devotionsbediirfnis auf die
Natur verschoben: die Umwelt als Ubernatur.
Diejenigen, die es entriistet als Zumutung von
sich weisen, Gottvater anzubeten, huldigen ganz
selbstverstindlich einem Kult der Mutter Erde.
Und der hat alle Evidenzen der modernen Me-
dienwelt auf seiner Seite; das Photo vom blauen
Planeten ist wohl das am héiufigsten reproduzier-
te. Die ikonische Qualitit der aus dem Weltraum
gesechenen Erde hat der Oko-Religion eine un-
vergleichliche Aura verschafft. Dieses Bild steht
tir die Sakralisierung der Erde und die grosse
Riickwendung des menschlichen Interesses von
der Vermessung des Unermesslichen zur Sorge
um die eigene Endlichkeit.

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Aufklirer verletzen stidndig religiose Gefiihle.

Titen sie dies nicht, wiirden die Scheiterhaufen weiter
glithen. Sagt der Philosoph und Religionskritiker
Michael Schmidt-Salomon. Wir haben ihn auf einer

seiner Reisen in die Schweiz getroffen.

2 «Sie nennen es Gottes-
lasterung — ich nenne es

Autklirung!»

René Scheu im Gesprich mit Michael Schmidt-Salomon

Herr Schmidt-Salomon, Sie sind ein Gottesliste-
rer von deutschen Gnaden. Sie haben es geschafft,
dass ein von Ihnen verfasstes Musical aufgrund des
«Gottesldsterungs»-Paragraphen 166 des deutschen
Strafgesetzbuches verboten wurde. Wieviel ist Pro-
vokation? Wieviel Mission?

Das Wort «Provokation» stammt vom lateini-
schen provocare und meint «etwas hervorrufen».
Das will natiirlich jeder ordentliche Philosoph
und Kiinstler. Daher muss man mitunter auch
anstossig sein, um Anstosse geben zu kénnen. In
meinen kiinstlerischen Werken habe ich religiose
Konzepte so entstellt, dass sie in ihrer eigentli-
chen, absurden Gestalt deutlich wurden. Man-
che schen darin Gottesldsterung, ich nenne es

Aufklirung.

Wie kommit es, dass Religionskritiker wie Sie mich
an Missionare erinnern?

Lange Zeit war es eben nicht Mode, dass reli-
gionsfreie Menschen ihren Standpunkt deutlich
vertraten. Es galt als unchic, religiose Gefiihle
zu verletzten. Aber hitten die Aufklirer der Ver-
gangenheit nicht permanent religiose Gefiihle
verletzt, wiirden heute noch die Scheiterhaufen
glithen. Aufklirung ist nun mal der Versuch,
an die Stelle nebuldser Verschwommenheit ge-

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

dankliche Klarheit zu setzen. Menschen, die ihre
ideologische Voreingenommenheit kaschieren
wollen, gefillt das nicht.

Wer oder was vernebelt denn?

Religiose Weltanschauungen beruhen auf lingst
widerlegten Ideen, reklamieren aber fiir sich ei-
nen absoluten Wahrheitsanspruch. Da es ihnen
an Argumenten mangelt, versuchen religitse Ei-
ferer Kritik zu unterbinden, indem sie Gewalt
anwenden, wie es heute etwa im Iran geschicht.
In demokratischen Rechtsstaaten wenden die
Frommler eine andere Strategie an, indem sie
aufihre verletzten Gefiihle verweisen und hoffen,
so die eigene Borniertheit unter Denkmalschutz
stellen zu konnen. Beides sollten wir nicht zu-
lassen.

Die Gleichsetzung eines gottesfrirchtigen Menschen
mit einem Eiferer oder Frommler ist zu simpel. Man
kann gliubiger Christ und Freidenker zugleich sein.
Ja, aber nur, wenn man die Begriffe sehr frei
auslegt. Ich habe schon zahlreiche «Christen»
getroffen, die definitiv an nichts mehr glauben,
weder an einen personalen Gott noch an Hol-
le und Teufel, weder an die Auferstechung von
den Toten noch an eine gottliche Schoptungstat.
Diese Leute sprechen im Grunde nur noch einen
religiosen Dialekt, der fromm klingt, aber es in
Wirklichkeit nicht mehr so meint. Als religions-
kritischer Philosoph stehe ich also vor einem
Problem: offensichtlich kann man unter «Gott»
Beliebiges verstehen. Im Fall der katholischen
Kirche ist es noch relativ einfach, den offiziellen
Gottesbegriff zu bestimmen, denn die Katholi-
ken haben eine Art Vereinssatzung in Form des
Katechismus. In der evangelischen Theologie
herrscht dagegen totales Chaos: hier ist Gott alles
und das Gegenteil von allem.

Ich bin Protestant. Was ist dagegen einzuwenden,
wenn eine hichste weltliche Instanz abgelehnt wird,
die definiert, was der wahre Gott ist? Wer Rat sucht,
muss die Bibel lesen.

Ja, aber die Bibel ist eine Textsammlung aus ei-
ner untergegangenen Kultur, die man erst ein-
mal interpretieren muss. Und da beginnen die
Probleme! Um nicht missverstanden zu werden:
kein verniinftiger Religionskritiker hat jemals die
mogliche Existenz eines unvorstellbaren Gottes
kritisiert. Es ist der vorgestellte Gott, der kri-
tisiert wird. Denn ihm werden Eigenschaften
zugeschrieben, die mit dem, was wir tiber die
Welt wissen, nicht in Einklang gebracht werden

b7



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

28

kénnen. Denken Sie nur an das Standardmodell
eines allmichtigen, allwissenden, allicbenden
Schépfers, der so gar nicht zu den Pleiten, Pech
und Pannen in der Evolution passen will.

Sie sagen nicht: Gott existiert nicht. Sie sagen: Er exi-
stiert hochstwabrscheinlich nicht und nicht in jener
Gestalt, in der wir ihn uns vorstellen. Das evinnert
mich an Luthers «deus absconditus», an den verbor-
genen Gott. Sind Sie nun Atheist oder nicht?

Man kann den neuen Atheismus durchaus als
Fortfithrung der negativen Theologie begreifen
oder als konsequente Variante des jiidischen Bil-
derverbots. Diese Betrachtungsweise steht nicht
notwendigerweise in Widerspruch zum mysti-
schen Gott Spinozas, Meister Eckharts oder Gio-
rdano Brunos. Ein mystisch verborgener Gott ist
durchaus kompatibel mit der naturalistischen
Weltauffassung, wonach es im Universum mit
rechten Dingen zugeht, also keine Gotter, Ko-
bolde, Hexen oder Ddmonen in die Naturgesetze
eingreifen.

Sie gehoren folglich zur Gattung der aufgeklirten
Atheisten. Wie halten Sie es mit dem Laizismus, mit

dem Bestreben also, den Einfluss von Kirche und
Religion auf das offentliche Leben maiglichst einzu-
schrdnken?

Ich halte den Laizismus fiir ein verniinftiges Kon-
zept, um das Zusammenleben von Menschen in
modernen, pluralistischen Gesellschaften zu re-
geln. Allerdings bin ich der Meinung, dass Lai-
zismus allein nicht ausreicht. So entschieden ich
dafiir kimpfe, dass die aus undemokratischen
Zeiten stammenden Privilegien der Kirchen ab-
geschafft werden, so wenig glaube ich, dass das
schon das Ende aller Religionskritik bedeutet.
Wie der Glaube durch die Hintertiir wieder die
Bithne der Politik betritt, ldsst sich in den USA
beobachten. Das Land ist zwar laizistischer als
die Schweiz oder Deutschland, doch ist die Po-
litik zugleich sehr religios geprigt — denken Sie
nur an die Frage der Abtreibung, der Stammzel-
lenforschung oder der Schwulencehe.

Die Laizismusdebatte wird bei uns tiberbewertet.
Der christliche Glaube ist im Riickzug. Die Kir-
chenbinke sind leer. Selbst die Pfarrer reden nicht
mehr so, als wiirden sie tatsichlich glauben, was sie

predigen.

Ferienwohnungen mit Balkon
direkt am Weissensee im Allgau,
nahe Schloss Neuschwanstein,

mit Schwimmbad, Sauna, Wellness,
Kinderclub, Friihstiicksbuffet,
Restaurant, Tiefgarage.

Hm llrvlt am Weissensee

Appartementhotel Seespitz
Pfrontener Str. 45

87629 Flssen-Weissensee
Telefon 08362/38899
Telefax 08362/38890
E-Mail info@seespitz.com
www.seespitz.com

Anzeige

Ein aussergewohnliches Appartementhotel,
grossziigig und komfortabel, ausgestattet
mit besonderen Kunst- und Designobjekten.
Die Lage direkt am malerischen Weissensee
mit herrlicher Sicht auf die Berge ist einmalig.

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



In den europidischen Landern herrscht in der Tat
eine «Religion light» vor, ein Weichfilterchri-
stentum, das mit der urspriinglichen Religion
nur noch wenig zu tun hat. Man spricht zwar
noch von Erldsung, aber kaum jemand weiss
noch, wovon wir denn iiberhaupt erldst werden
sollen. Dabei ist die Erlosungstat Jesu ohne die
Voraussetzung von Hélle und Teufel so sinn-
voll wie ein Elfmeterschiessen ohne gegnerische
Mannschaft. Man kann also wihlen zwischen
einem unaufgeklirten Glauben mit Teufel, der
absurd ist, und einem aufgeklirten Glauben
ohne Teufel, der langweilig ist. Dass die Kir-
chenbinke leerbleiben, sollte uns deshalb nicht
verwundern.

Viele glauben nicht mehr an Jesus Christus, sind
aber weiterhin Mitglieder der evangelischen oder
katholischen Landeskirchen. Wie kommt das?

Das ist iiberwiegend der 8konomisch-sozialen
Macht der Kirchen geschuldet. Sie haben ein
riesiges Vermogen angehiuft, ein Grossteil der
sozialen Institutionen ist in ihrer Hand. Zudem
geniessen die Kirchen ungeheure Privilegien, sit-
zen in Rundfunkriten und Ethikkommissionen.
Und sie leben vom schlechten Gewissen vieler
Menschen: man gibt den kirchlichen Institu-
tionen einen Obolus, weil man davon ausgeht,
dass sie sich sozial engagieren. In Wahrheit aber
werden die Kirchensteuern fast ausschliesslich
fir innerreligidse Zwecke aufgebraucht. Sozi-
al eingestellte Leute sollten sich daher sagen:
«Wenn ich wirklich etwas fiir Hilfsbediirftige
tun will, sollte ich aus der Kirche austreten und
das eingesparte Geld direkt an soziale Projekte
spenden!»

Trauen Sie dem Christentum als Hort von Werten,
Traditionen, Tugenden und Verhaltensweisen rein
gar nichts zu?

Nein. Ich begriisse die Entchristlichung der Ge-
sellschaft — sofern an die Stelle des christlichen
Bekenntnisses eine humanistisch-aufklirerische
Gesinnung tritt. Wir hitten sicher nichts gewon-
nen, wenn aus laschen Christen toughe Muslime
wiirden. Oder toughe Scientologen.

Der Humanismus kann religiose Ziige annehmen.
Sie schreiben in Ihrem Manifest zum evolutiond-
ren Humanismus: «Du sollst nicht liigen, betriigen,
steblen, toten, es sei denn, es gibt im Notfall kei-
ne andere Moglichkeit, die Ideale der Humanitit
durchzusetzen.». Das klingt nach Weltverbesse-
rung um jeden Preis. Wollen Sie, wie die frommen

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

Christen von einst, die Menschen zu ihrem Gliick
zwingen?

Keineswegs. Die Begriindung fiir das Postulat ist
wichtig: wir diirfen nicht blind irgendwelchen
Geboten folgen, sondern miissen in jeder Situa-
tion abwigen, welche Konsequenzen daraus er-
wachsen werden. Wer etwa in der Nazizeit nicht
log und der Gestapo treuherzig verriet, wo sich
die jiidische Familie versteckte, verhielt sich un-
ethisch — obwohl er den zehn Geboten folgte.

Das war ein sehr deutsches Beispiel. Aber was sind
denn die ldeale der Humanitit? Wenn Sie dies fiinf
Leute fragen, erbalten Sie fiinf verschiedene Ant-
worten.

Natiirlich, deswegen miissen wir dariiber disku-
tieren, was Humanitit bedeutet. Immerhin miis-
sen wir dabei nicht komplett von vorne anfangen.
Wir haben einen Katalog an Menschenrechten,
den die meisten Menschen wohl im eigenen In-
teresse unterschreiben wiirden.

Die Erlsungstat Jesu ohne die Voraussetzung
von Holle und Teufel ist so sinnvoll wie ein
Elfmeterschiessen ohne gegnerische Mannschaft.

Die Menschenrechte sind erstens sehr heterogen und
haben zweitens keine universale Giiltigkeit. Die Re-
ligions- und Gewissensfreibeit ist in streng islami-
schen Staaten nicht gewdbrleistet. Ein Muslim, der
seinem Glauben abschwort, wird hart bestraft.

Das ist leider wahr. Deshalb miissen wir auch
entschieden fiir die Universalitit der Menschen-
rechte streiten. Leider neigen wir im Westen zu
einer Appeasementpolitik. So sind’s einige schon
zufrieden, dass es cine islamische Erklirung der
Menschenrechte gibt. Das Problem dieser «Kai-
roer Erklarung der Menschenrechte» ist aber, dass
die Meinungsfreiheit dort nur unter der Voraus-
setzung gilt, dass die Meinung im Einklang mit
der Scharia steht. Menschenrechte, die derartig
beschriankt sind, verdienen diesen Namen nicht.

Viele jener, die sich selbst als aufgeklirt betrachten,
pflegen einen relativistischen Toleranzbegriff, in-
dem sie sagen: «Ja gut, wir sehen das so, die sehen
das halt anders.» Und solange die anderen diese
Gesetze, zum Beispiel die Scharia, aufihre Gemein-
schaft beschrinken, ist das fiir uns okay.

29



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

30

Toleranz ist zweifellos ein zentraler Wert der
Aufklirung. Tolerare bedeutet «erdulden», also
etwas zu ertragen, was der eigenen Uberzeugung
widerspricht. Dies in ein Gemeinwesen integriert
zu haben, ist eine beachtliche kulturelle Lei-
stung. Allerdings ist Toleranz notwendigerweise
an Grenzen gebunden. Wer Verstosse gegen die
Prinzipien der Rechtsstaatlichkeit erduldet, ist
nicht tolerant, sondern ignorant. Salopp formu-
liert: Wer fiir alles offen ist, ist auch nicht ganz

dicht.

Also frei nach Karl Popper: Toleranz fiir die Tole-
ranten, Intoleranz gegen die Intoleranten?

Es wire verheerend, wiirden wir Intoleranz tole-
rieren. Das ist auch das Konzept der wehrhaften
Demokratie. Im Westen haben wir leider ver-
lernt, unsere Werte zu verteidigen. Und so fithrt
das postmoderne «Leben und Lebenlassen» dazu,
dass viele Menschen buchstiblich ihr «Leben las-
sen» missen. Im Iran etwa werden Frauen gestei-
nigt, die Ehebruch begangen haben. Was haben
die westlichen Staaten dagegen getan? Nichts!
Sie haben es sogar zugelassen, dass im UNO-
Menschenrechtsrat die Resolution gegen die Dif-

famierung der Religion durchging. Dies fithrte
dazu, dass man heute vor dem Menschenrechts-
rat im Namen der Scharia begangene Menschen-
rechtsverletzungen nicht mehr angreifen kann!

Wie kommit es, dass sich Toleranz, Aufklirung und
Sikularisierung ausgerechnet im christlich geprig-
ten Abendland ereignet haben?

Dafiir gibt es verschiedene Skologische, dko-
nomische und soziale Griinde. Auch die Reli-
gion hat hierbei eine Rolle gespielt, wobei sich
ironischerweise der zentrale Geburtsfehler des
Christentums als Stirke erwiesen hat. Denn das
frithe Christentum war eine Weltuntergangs-
sekte. Da nach Ansicht der frithen Christen die
Welt ohnehin bald untergehen sollte, sahen sie
keine Notwendigkeit, den Alltag zu verregeln.
Deshalb findet man im Neuen Testament, an-
ders als im Koran, kaum Anweisungen, wie der
Alltag eines gottesfiirchtigen Menschen auszuse-
hen hat. Das hat dem Christentum einen Selek-
tionsvorsprung verschafft, da es sich an alle mog-
lichen kulturellen Umstinde anpassen konnte.
Das Christentum kommt mir manchmal vor wie

das Volk der Borg in «Star Trek», das durch das

Nachharn T

Die Zeitschrift der
Politikwissenschaft

Neue Ausgabe zum Thema «Nachbarn»

Erhaltlich unter
http://mavw.zoon-politikon.ch

=
O
<
O
O
c
O
O
N

Anzeigen

Die dpa meldet in amtlicher neuer Rechtschreibung:

Bombay setzt im Kampf gegen Menschen
jagende Leoparden auf Schweine

Wer auf die amtliche Rechtschreibung setzt,
schadet der Kommunikation.

* Die SOK setzt auf eine sprachrichtige und einheitliche
Rechtschreibung.

+ Setzen Sie auf die SOK, werden Sie kostenlos Mitglied,
lassen Sie sich informieren!

Die Sprache gehort nicht der Amtsstube.

Sekretariat SOK
Frau Verena Widmer | Linggassstrasse 7 | 3012 Bern
kontakt@sok.ch | www.sok.ch

Die SOK wird gefordert von
www.sprachkreis-deutsch.ch (Bern)

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Universum fliegt und jede Kultur assimiliert, die
ihm begegnet.

Der aufgeklirte Atheist, der Sie sind, kinnen Sie
also nur sein, weil Sie aus einer christlichen Tra-
dition stammen.

Jein, schliesslich stamme ich nicht aus einer
christlichen, sondern einer postchristlichen
Kultur. Entscheidend fiir die Entwicklung des
modernen Rechtsstaats war nicht der Einfluss
des Christentums, sondern die schrittweise Be-
freiung von ihm. Vergessen wir nicht, dass die
Demokratie schon in der griechischen Antike
erfunden wurde, aber mit der Machtiibernahme
des Christentums ein Jahrtausend von der Bild-
fliche verschwand. Vergessen wir auch nicht,
dass die Gebote der abrahamitischen Religionen
tiber weite Strecken verfassungsfeindlich sind.
Ich erinnere hier nur an das erste der vielgelob-
ten zehn Gebote, das eine Legitimation von Sip-
penhaft und Religionszwang enthilt: «Denn ich,
der Herr, dein Gott, bin ein eifersiichtiger Gott:
bei denen, die mir feind sind, verfolge ich die
Schuld der Viter an den S6hnen, an der dritten
und vierten Generation.» Fiir dieses Interview
werden also noch meine S6hne, Enkel und Ur-
enkel biissen miissen.

Sie sind fest davon tiberzeugt, dass eine Welt ohne
religidsen Glauben eine friedlichere Welt wire?
Ich bin tiberzeugt, dass nachhaltiger Frieden nur
moglich ist, wenn wir uns nicht mehr vorrangig
als Juden, Christen, Muslime, Hindus, Buddhi-
sten oder Atheisten wahrnehmen, sondern als
gleichberechtigte Mitglieder einer zu Selbstiiber-
schitzung neigenden affenartigen Spezies. Kon-
flikte wird es zwar immer geben, aber sie wiirden
ohne den billigen, religiosen Sprengstoff nicht so
schnell eskalieren.

Es ist heute Commonsense, dass eigener Wahrheits-
anspruch und Respekt vor der Meinung anderer
sich ausschliessen. Dabei ist es doch gerade umge-
kehrt: wer selbst an nichts glaubt, kann auch den
andern nicht ernst nehmen.

Das ist in zweifacher Hinsicht richtig. Erstens
ist es kein Zeichen von Respekt, wenn man sich
scheut, Andersdenkende, etwa gliubige Musli-
me, zu kritisieren. Denn das bedeutet, dass man
sie wie kleine Kinder behandelt, denen man ge-
wisse Wahrheiten nicht zumuten darf. Zweitens
ist Beliebigkeitsdenken nicht das richtige Mittel
im Kampf gegen den Fundamentalismus. Auf-
klirung heisst ja nicht, den Wahrheitsanspruch

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

aufzugeben, sondern die Fehlerhaftigkeit unse-
rer Erkenntnisse zu kalkulieren. Wihrend ein
Fundamentalist nach der inquisitorischen Logik:
«Du wirst dran glauben, oder dranglauben!» ver-
fahren kann, verlangt das aufklirerische Denken,
falsche Ideen sterben zu lassen, bevor Menschen
fiir falsche Ideen sterben miissen. Das sind zwei
héchst unterschiedliche Herangehensweisen an
die Welt. Wir sollten dafiir Sorge tragen, dass
sich das aufklirerische Denken gegen den Dog-
matismus durchsetzt.

Kritikfiihigkeit ist eine gute Sache, doch fiibrt sie oft
zu Relativismus. Und Relativisten arrangieren sich
mit allen moglichen Situationen, weil sie letztlich
an nichts mehr glauben. Das ist eine Gefabr fiir
[reiheitliche Ordnungen.

Stimmt. Als wir anlésslich der Griindung des
Zentralrats der Ex-Muslime eine Pressekonferenz
in Berlin gegeben haben, waren extreme Sicher-
heitsvorkehrungen nétig. Hitte es draussen ge-
donnert, hitten wir uns wohl alle auf den Boden

Entscheidend fiir die Entwicklung des modernen
Rechtsstaats war nicht der Einfluss des
Christentums, sondern die schrittweise Befreiung
von ihm.

geworfen — aus Angst, in die Luft gesprengt zu
werden. Niemals zuvor war mir so bewusst, wie
verletzlich doch dieses kleine, zarte Pflinzchen
«Freiheit» ist.

Wir sind miide und dngstlich geworden. Kulturre-

lativismus ist anstrengend.

In der Tat! In diesem Zusammenhang empfand

ich es als skandalos, wie feige ein Grossteil der

Journalisten und Politiker auf den Karikaturen-

streit reagierte. Jene, die sich am entschiedensten

tir die Meinungsfreiheit ausgesprochen haben,

waren sikulare Muslime und Ex-Muslime. Diese

Leute sollten wir heute unbedingt unterstiitzen.  \j;cHARL SCHMIDT.
Denn nur mit ihrer Hilfe werden wir die Errun-  SALOMON, geboren
genschaften der Moderne gegen ihre Feinde ver- 1967, ist promovierter

d k Philosoph, Vorstands-
Leldigen Kanmen: sprecher der Giordano-

Bruno-Stiftung und

(Mitarbeit: Michael Wiederstein) Autor von «Jenseits von
Gut und Bése. Warum

wir ohne Moral die
bcsserel’l MCHSChCH Sind»

(2009).

31



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

3 Religionsneutral ist
nicht neutral

Der neue Laizismus — ein Ausweg aus der
Sinnkrise im christlichen Abendland?

Peter Ruch

32

Der Laizismus postuliert die absolute Trennung
von Kirche und Staat mit dem Ziel, kirchliche
Einfliissse vom o6ffentlichen Leben fernzuhalten.
Dabei hat der Laizismus zunehmend pseudore-
ligiose Ziige angenommen — unter dem Titel der
Glaubens- und Gewissensfreiheit iibt sich der
Staat demonstrativ in weltanschaulicher Neutra-
licdit und hilt zwanghaft das Bild einer multikul-
turellen Gesellschaft hoch, in der moglichst alle
Spuren christlicher Kultur getilgt werden.

Den Laizismus kann nur verstehen, wer sich
dessen Genese vergegenwirtigt. Er entstand in
Frankreich und hatte zu Beginn einen kimpfe-
risch-antiklerikalen Schub. Dieser richtete sich
gegen die romisch-katholische Kirche, die seit
dem Widerruf des Edikts von Nantes durch Lud-
wig XIV. im Jahre 1685 — das Edikt hatte den
calvinistischen Protestanten (Hugenotten) Biir-
gerrechte gewidhrt — bis zur Revolution von 1789
als einzige zuldssig war.

Der Hintergrund der Frontstellung gegen
die Kirche ist die jahrhundertelange enge Ver-
bindung zwischen ihr und dem franzdsischen
Konigshaus. Seit der Bekehrung und Taufe des
Kénigs Clovis 1. (ca. 499) galt Frankreich als
die erstgeborene Tochter der Kirche, und es war
ein franzosischer Konig, der kurz nach seinem
Tod heiliggesprochen wurde: Ludwig IX., besser
bekannt als Saint Louis (1214-1270). Er sehn-
te sich nach christlicher Vollkommenheit, war
Anhinger der grossen Bussbewegung und galt
als Idealtypus eines christlichen Herrschers. In
Frankreich lancierte er ein moralisch-religicses
Aufriistungsprogramm: Blasphemie und Wucher

wurden unter Strafe gestellt, und in Absprache
mit dem Papst wurde der jiidische Talmud ver-
brannt. Auf seinem zweiten Kreuzzug erlag Lud-
wig IX. in Tunesien einer Seuche und wurde in
St. Denis bei Paris beigesetzt.

Dank ihm verlich der Papst den franzdsischen
Koénigen den Titel «Allerchristlichster Konigy.
Noch im Zeitalter des Absolutismus, als von
Frommigkeit kaum mehr etwas iibrig war, nutz-
ten die Herrscher den pipstlichen Autorititsan-
spruch, indem sie ihn sikularisierten und fiir ihre
Machtausiibung in Anspruch nahmen. Nach der
Revolution schien sich das Verhiltnis zwischen
Kirche und Staat zu entspannen. Die katholische
Kirche verlor ihre Sonderstellung, und die aus
dem Untergrund aufgetauchten Protestanten ge-
langten iiberproportional in hohe Amter.

Konkordate zwischen Staat und Kirche be-
ruhigten die Lage in Frankreich wie anderswo.
Nach Einfiihrung des allgemeinen Stimm- und
Wahlrechts bekam es die romisch-katholische
Kirche jedoch mit der Angst zu tun. Ob die Mar-
ginalisierung auch sie heimsuchen konnte? Papst
Pius IX. floh in den Absolutismus zuriick und
boxte im Ersten Vatikanischen Konzil (1869) die
Unfehlbarkeit des Papstes durch. Und so kam es,
wie es kommen musste: 1905 schnitt der fran-
zsische Staat die Verbindungen zu simtlichen
Kirchen radikal durch. Umgekehrt erklirte die
katholische Kirche die Moderne zum Feindbild,
und die Kleriker wurden von 1910 bis 1967 auf
den Antimodernisteneid verpflichtet.

Die Franzosische Revolution blieb unfertig,
und die jakobinische Utopie fand ihre neue Hei-
mat im Kommunismus. Sie und keineswegs die
Arbeiterbewegung bildet dessen ideologische Ba-
sis. Deshalb erzielte die kommunistische Partei in
Frankreich verbliiffende Wihleranteile auch dann
noch, als der Kommunismus durch Stalin lingst
diskreditiert war. Das nur halbherzig zur Repu-
blik mutierte Land duldet bis heute Prisidenten,
die sich als absolutistische Herrscher gebirden.
Die unfertige Revolution zeigt sich auch in den
magischen Daten der Revolutionsereignisse, die
wie Heiligengedenktage das sikulare Kirchenjahr
gliedern: 14. Juli (Sturm der Bastille), Februar-
revolution, Junimassaker. Seit 1789 wird nicht
in Jahren und Jahrhunderten, sondern in Mona-
ten und Tagen datiert, was zur Biographie eines
jeden Franzosen gehdrt. Was Frankreich zusam-
menhielt und -halt, ist nicht eine republikanische
Identitit, sondern der Antiklerikalismus als Be-
weis der fortschrittlichen Gesinnung. Hier liegt
der Schliissel fiir das Verstindnis des Laizismus.

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Bereits vor 1905 wurden die Kirchen aus den
Schulen verbannt. 1901 wurden religiose Ver-
einigungen unter besondere staatliche Aufsicht
gestellt. Das Leitmotiv dieser Massnahmen war
die «laicité» des Staates in einer kdmpferisch-
antiklerikalen Deutung. Diese erfuhr im Laufe
der Zeit eine pragmatischere Handhabung. Die
«laicité nouvelle» wird vom Verfassungsgericht als
Neutralitit des Staates, aber nicht mehr als Front-
stellung gegen die Kirche interpretiert. Faktisch
wird jedoch die Bestimmung, wonach der Staat
keine Gottesdienste, sondern nur kulturelle Pro-
jekte subventionieren darf, leicht zur Diskrimi-
nierung. Religidse Denkweisen sind nun einmal
eine gesellschaftliche Realitit, und viele von ih-
nen miinden in &ffentliche Aktivititen. Christli-
cher Glaube wie andere Religionen sind in man-
chen Fillen die innerste Triebfeder fiir kulturelle
Leistungen und Errungenschaften.

Die Idee des Laizismus erfreut sich heute ange-
sichts der demographischen Veranderungen einer
neuen Beliebtheit — nicht nur in Frankreich, son-
dern in ganz Europa, mithin auch in der Schweiz.
Das Ziircher Volksschulamt schreibt mit Blick
auf Weihnachten: «Von der aktiven Teilnahme an
Handlungen und Liedern mit religiosen Inhalten —
zum Beispiel solchen, die Jesus als Gottes Sohn be-
zeichnen — soll abgesehen werden.» Der Staat will
keine religiosen Gefiihle verletzen, und im Islam
gilt Jesus nicht als Sohn Gottes. Gemiss der am-
tierenden Bildungsdirektorin des Kantons Ziirich,
Regine Aeppli, miissen die Schulen Weihnachten
zwar nicht ohne Jesus feiern. Lieder wie «Der Hei-
land ist geboren», «Es ist ein’ Ros’ entsprungen,
«lhr Kinderlein kommet», «Stille Nacht, heilige
Nacht» sind jedoch zu vermeiden. Unproblema-
tisch sind Lieder ohne Jesus, wie «O Tannenbaum».

Auch Schweizer Grossfirmen zeigen sich re-
ligionsneutral. Anstatt Weihnachtswiinsche
werden bei ABB «schone Festtage» sowie «alles
Gute und viel Erfolg im neuen Jahr» tibermirttelt.
Hinweise auf den christlichen oder einen ande-
ren Glauben meidet man, ja fiirchtet man wie
der Teufel das Weihwasser. Die Credit Suisse
versieht ihre Kundenkarten in der Schweiz mit
dem Wort «Festtage» und in den USA mit «bap-
py holidays». Als weltweit titiges Unternchmen
wolle man iiberkonfessionell agieren, und «der
Begriff (Weihnachten> steht bei uns nirgends im
Vordergrund», sagt der CS-Sprecher. Auch die
grosste Schweizer Firma verschickt Grusskarten
mit neutraler Aufschrift. Laut einer Nestlé-Spre-
cherin konnen diese «natiirlich individuell, je
nach Adressat, mit Griissen versehen werden».

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

Sowohl der Staat als auch Teile der Wirtschaft
halten den Laizismus fiir die richtige Haltung, mit
der sich Spannungen und Konflikte vermeiden
lassen. Die bereits zitierte Regierungsritin Regine
Aeppli nimmt in einem Aufsatz fiir die Zeitschrift
«Leben & Glauben» aus dem Jahre 2006 Bezug
auf die konfessionellen Auseinandersetzungen im
19. Jahrhundert und fiigt an, seither sei die Erhal-
tung des religidsen Friedens ein zentrales Anlie-
gen des schweizerischen Bundesstaats und seiner
Vertassung. Die Glaubens- und Gewissensfreiheit
gehorten zu den Grundrechten, und die ffent-
lichen Schulen seien dem Gebot der konfessio-
nellen Neutralitdt verpflichtet. Doch was heisst
Glaubensfreiheit eigentlich? Es heisst, dass der
Staat niemandem einen Glauben aufzwingen
kénnen soll — aber nicht, dass jegliche Manife-
stationen des Religidsen im staatlichen Kontext
zu amputieren seien.

Bekenntnisse sind nun einmal nicht aus-
schliesslich im Intellekt beheimatet und sollen es
auch nicht sein. Die Aussenansicht der Religio-
nen, die die Politik heute fiir den Staat als die ein-
zig richtige betrachtet, erfasst nicht deren Wesen,

Was heisst Glaubensfreiheit eigentlich?

Es heisst, dass der Staat niemandem einen Glauben

aufzwingen kénnen soll.

sondern bestenfalls deren Phdanomenologie. Die
Bildungsbiirokratie stiitzt sich auf Entscheidun-
gen des Europiischen Gerichtshofs, der zwischen
«teaching in religion» und «teaching about religion»
unterscheidet. Die zweitgenannte Form sei iiber-
konfessionell und diirfe deshalb an 6ffentlichen
Schulen obligatorisch erklirt werden. Doch «zea-
ching about religion» reklamiert, recht besehen,
fuir sich — jenseits aller Weltanschauungen — eine
objektive Warte, die es gar nicht gibt. Jedes Welt-
und Menschenbild ist fragmentarisch und setzt
eine Position voraus. Wird fiir schulische Weih-
nachtsfeiern und -lektionen die Erwidhnung der
Gottessohnschaft Jesu abgelehnt, so ist das ein
Eingriff in eine theologische Debatte. Ob Jesus
Gottes Sohn sei, war bereits in der Alten Kirche
Gegenstand heftiger Auseinandersetzungen. Die
sogenannte iiberkonfessionelle Betrachtung ist
auch ein Positionsbezug — allerdings einer, der
nicht deklariert wird.

Dass sich staatliche Institutionen so hastig in
den Laizismus als Ersatzreligion fliichten, hiangt

33



34 NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



GALERIE Hans Josephsohn

Grosse Liegende, Ohne Titel, Gipsoriginal und Bronze-Abguss, 67 x 214 x 53 cm, 1970 (Kessclhaus Josephsohn, St. Gallen) 35



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

mit der Einwanderung der vergangenen 20 Jah-
re zusammen. Der sprunghaft angestiegene Zu-
zug aus Kulturen, die man teilweise kaum dem
Namen nach kannte, {iberfordert die Leute und
schiadigt Institutionen, allen voran die Schule.
Um den Tatsachen nicht ins Auge blicken zu
miissen, fliichteten sich viele Verantwortungstri-
ger in den romantischen Entwurf einer multikul-
turellen Gesellschaft, die es nicht gibt — und auch
nie geben wird.

Die natiirlichen Hiirden der Migration be-
standen iiber Jahrtausende hinweg in zwei Fragen:
Erreiche ich heil und lebendig mein Zielland?
Gelingt es mir, mich dort zu erndhren und mich
spater zu ctablieren? Diese Fragen schreckten
viele Leute von der Auswanderung ab, weil die
Misere in der angestammten Heimat das kleinere
Ubel zu sein schien als das Scheitern in einem
fremden Land. Keine der beiden Fragen braucht
irgendwer sich heute noch zu stellen. Die Reise
gelingt aus technischen Griinden fast von selbst,
und wer sich im Gastland nicht iiber Wasser hal-

Der Laizismus aus den Zeiten des Kulturkampfes
ist kein taugliches Mittel, die durch die
Einwanderung entstandenen Schwierigkeiten zu
beruhigen, geschweige denn zu beheben.

ten kann, wird von der Sozialhilfe ernihrt oder
— je nach Destination — oft genug verwohnt. Das
Problem wird erschwert durch die Tatsache, dass
eine umfangreiche Sozialindustrie diesen Proble-
men ihre Jobs verdankt und kein Interesse daran
hat, die Verhiltnisse witklich zu korrigieren.

Der Laizismus aus den Zeiten des Kultur-
kampfes ist jedoch kein taugliches Mittel, die
durch die Einwanderung entstandenen Schwie-
rigkeiten zu beruhigen, geschweige denn zu behe-
ben. Gerade dem Islam, mit dem wir zunehmend
konfrontiert sind, ist die Trennung von Religion
und Staat fremd. Eine Ausnahme bildet die Tiir-
kei, wo Atatiirk nach der Ablésung des Osma-
nischen Reiches radikale Massnahmen zur Ver-
dringung des Islams aus dem offentlichen Leben
durchsetzte. Seit 1937 verpflichtet die Verfassung
den tiirkischen Staat auf den Laizismus. Die Re-

PETER RUCH, [slamisierungsbewegungen sind jedoch alles an-
gebore? liﬂ’f‘s‘ i dere als iberwunden und verfiigen tiber Einfluss
evangelisch-reformierter L. ., 3

Pfarrger in Kiissnacht bis in hohe Fiihrungsetagen. Bemerkenswert ist
am Rigi. {iberdies, dass sich zahlreiche tiirkische Auswan-

36

derer in der Fremde auf den Islam besinnen, um
einer Identititskrise zu entgehen — darunter sol-
che, die in ihrer alten Heimat vollig sikularisiert
waren.

Die Kirchen stehen dem neuen Laizismus
ratlos gegeniiber. Die rdmisch-katholische Seite
hat den Vorteil, dass ihre Kurie christliche Po-
sitionen hochhilt und Flagge zeigt. Sie tut dies
jedoch zu einem hohen Preis. Seit Papst Johannes
Paul II. steht das reaktionire Erste Vatikanische
Konzil hsher im Kurs als das Vaticanum II, das
als Reformkonzil Hoffnungen geweckt hatte («ec-
clesia semper reformanda»). Der garstige Graben
zwischen den Glaubensinhalten und der moder-
nen Welt verliuft durch die katholische Kirche
hindurch, genauer zwischen der Kurie und der
Basis, wobei er sich stindig verbreitert.

Aber auch auf evangelischer Seite ist die Auf-
arbeitung des agnostischen Neuprotestantismus
aus dem 19. Jahrhundert gescheitert. Die gros-
sen Theologen, die diese Aufarbeitung geleistet
haben — allen voran Karl Barth und Rudolf Bult-
mann —, werden kaum mehr rezipiert. Der Hang
mancher evangelisch-kirchlicher Wortfiihrer zu
Entwicklungshilfe und Umweltschutz ist ein Er-
satz fiir vernachlissigte Inhalte und verlorenen
Glauben. Anstatt am Evangelium wirmen sie
sich an Hegels Vorstellung vom vollkommenen
Staat als Vollendung des Seins. Angesichts des
Islams, dessen Bekenntnis wenig reflektiert und
deshalb trittsicher ist, geraten sie in Verlegenheit
und wissen sich nicht anders als dadurch zu hel-
fen, dass sie dem Islam hofieren.

Dass der Staat gegeniiber dem christlichen Be-
kenntnis auf Distanz geht, ist richtig. Aber nur
dann, wenn er in der Ausldnderpolitik sowie im
Sozial- und Schulwesen die ndtigen Korrekturen
anpackt und sich iiber seine Handlungsmaximen
Klarheit verschafft. Die als «Laizismus» getarnte
Kirchenfeindlichkeit hat sich tiberlebt, weil die
Kirchen ohnehin keinen Einfluss mehr haben.
Die Kirchen ihrerseits miissen merken, dass mit
zunehmender Distanz zum Staat die alten Struk-
turen briichig werden — und dass das Bekenntnis
an Bedeutung gewinnt. Glauben und Verstehen
vermitteln einen Teil jener Identitit, die der mo-
derne Mensch braucht — nicht nur fiir sich pri-
vat, sondern auch fiir das Gemeinwesen, wenn es

nicht Schiffbruch erleiden soll.

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



4 Wider den sikularen
Zeitgeist

Uber christlichen Fundamentalismus und
politischen Opportunismus

Robert Nef

Urspriingliche Wortbedeutungen sind meist aus-
sagekriftiger als die durch einen gedankenlosen
Sprachgebrauch verfilschten. Wer sein Bekennt-
nis auf einem festen Fundament aufbaut, ist ver-
lasslicher, als wer dauernd laviert und alles rela-
tiviert. Wer seine Ideen von einer traditionellen
Wurzel (= radix) herleitet, schiitzt sich vor dem
politischen Opportunismus. Dennoch (oder gar
deswegen?) sind die beiden Begriffe «fundamen-
talistisch» und «radikal» heute negativ besetzt.
Toleranz gilt hingegen allgemein als Tugend,
obwohl die blosse Duldung Andersdenkender
auch als Zeichen der Gleichgiiltigkeit und Ge-
ringschitzung gedeutet werden kann.

Das Fundament ist jener tragende, im ur-
spriinglichen Sinn grundlegende Teil einer Kon-
struktion, der zwar hiufig in der Erde verborgen
bleibt, aber die Voraussetzung ihrer Stabilitit
bildet. Warum und seit wann gelten Individuen
und Gruppen, die sich als Fundamentalisten
durch ein gemeinsames Fundament definieren,
als gefihrlich? Der negativen Besetzung des Fun-
damentalismusbegriffs hat Samuel Huntington
mit seinem erstmals 1993 publizierten und eher
tiberschitzten Essay «The Clash of Civilisations»
Vorschub geleistet. Der deutsche Friedensfor-
scher Dieter Senghaas forderte dann 1995 mit
seinem als Befehl formulierten «Schluss mit der
Fundamentalismus-Debatte!l» zu Recht eine «Re-
orientierung des interkulturellen Dialogs».

Ebenfalls im Jahre 1995 hat Bassam Tibi,
Islamwissenschafter und Autor der «Schweizer
Monatshefte», eine Begriffsanalyse publiziert, in
der er die Quintessenz aus seiner Mitwirkung
an einer Studie der American Academy of Arts
and Sciences zum Thema Fundamentalismus

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

testgehalten hat («Der religiose Fundamentalis-
mus», 1995). Tibi befiirwortet eine vorurteilslose
Auseinandersetzung mit dem Fundamentalismus
und den Fundamentalisten aller Art, grenzt sich
aber deutlich von einer positiven Wertung ab. Er
hilt es fiir bedauerlich, «wenn schlecht informier-
te Skribenten im Namen der Toleranz gegeniiber
andern Religionen ungewollt auch um Verstindnis
fiir den Fundamentalismus werben». Fundamenta-
listen sind fiir ihn ganz generell keine Prediger der
Gottesliebe, sondern «Verkiinder der Eroberung
der Macht».

Tibis Verdikt gegen alle Fundamentalismen
ist stark von seiner berechtigten Abneigung ge-
gen den Missbrauch der Religion des Islams als
Basis einer machtpolitischen Ideologie geprigt.
Ist dieser demokratiefeindliche, weltliche Macht-
und Vormachtanspruch tatsichlich ein Wesens-
merkmal aller Fundamentalismen? Die Ausein-
andersetzung zwischen religioser und weltlicher
Macht, zwischen Kirche und Staat gehdrt zu den
entscheidenden Themen der Weltgeschichte. Die
christlichen Kirchen haben ihren Weg von der zu-
nichst vom Staat angefeindeten, dann tolerierten
und bald zur alleinigen Staatsreligion erklirten,
spiter konfessionell gespaltenen und schliesslich
mehr oder weniger frei koexistierenden Gemein-
schaft durchschritten und durchlitten.

Man kann das konfliktgeladene Verhilt-
nis von Kirche und Staat mit den Worten des
Schweizer Staats- und Volkerrechtlers Max Hu-
ber umschreiben. In seinem fiir das Schweizer
Jahrbuch der Neuen Helvetischen Gesellschaft
1939 verfassten Aufsatz zum Thema «Sind wir ein
christlicher Staat?» stellt er fest, dass ein dauern-
der Friede zwischen Kirche und Staat nicht mog-
lich sei, «weil das christliche Gewissen durch das
staatliche Gesetz nicht gebunden werden kann und
weil die staatliche Souverinitit vor dem individu-
ellen Gewissen und der Forderung der Kirche nicht
kapitulieren kann». Das klingt nicht gerade nach
gegenseitiger Toleranzerklirung. Eine solche wi-
re 1939 angesichts des deutschen Unrechtsstaa-
tes ohnehin ein verhingnisvolles Signal gewesen.
Max Huber hat keinesfalls zur Versshnung von
Religion und Politik aufgerufen. Im Gegenteil,
er hat zwei weltgeschichtliche Potenzen (nicht
gesellschaftliche Subsysteme!) klar voneinander
abgegrenzt, weil sie je auf einem andern Fun-
dament beruhen. Ahnliche Ausserungen finden
sich bei William Johnson in seinen 1952 in den
USA publizierten «Reflections on Faith and Free-
dom»: «Das Christentum basiert auf Prinzipien
— auf absoluten.» Und: «Gottes Gesetz ist Liebe,

37



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

Menschengesetz ist Zwang. Des Christen hichste
Verantwortung ist diejenige gegeniiber Gottes Gebot
und nicht diejenige gegeniiber der Regierung und
den Gesetzen der Menschen.» Aus dieser Sicht sind
auch alle politischen Bemithungen, dem christ-
lichen Liebesgebot durch wohlfahrtsstaatliche
Zwangsnormen Nachdruck zu verleihen, hdchst
fragwiirdig.

Wer den Begriff Fundamentalismus gleich-
sam beim Wort nimmt und damit einen unbe-
dingten Bezug zu einem bestimmten Fundament
meint, das sich von andern Fundamenten ab-
grenzt, ohne diesen die Berechtigung abzuspre-
chen, kann die generelle Gefahrenwarnung vor
dem Phinomen des Fundamentalismus nicht
mehr aufrechterhalten. Die Feinde einer offenen
Gesellschaft sind nicht jene, die ein bestimmtes
Bekenntnis gewihlt haben, sondern jene, die
ihre politische oder religiose Auffassung allen
Mitmenschen notfalls mit Gewalt aufzwingen
mochten. Die meisten totalitiren Regime ver-
langen eine Zwangssolidaritit zur Briiderlichkeit,

Aktive liebevolle Konfrontation ist
anspruchsvoller als die heute vorherrschende
passive Toleranz.

ROBERT NEF,
geboren 1942, ist Jurist
und Publizist. Er war
bis 2008 Mitherausgeber
der «Schweizer
Monatshefte».

38

die dem totalitiren Motto folgt: «Und willst du
nicht mein Bruder sein, so schlag ich dir den
Schidel ein.» Das steht in klarem Gegensatz zum
bereits im Alten Testament verankerten Gebot
«Liebe deinen Nichsten, denn er ist wie du», oder
zur Feindesliebe, die sich in ihrer Auswirkung als
héchst 6konomisches Prinzip entpuppt. Hass ist
namlich nicht nur anstrengend, sondern in fast
jeder Beziechung kontraproduktiv und selbstzer-
storerisch. Die Bereitschaft, die Allgemeingiil-
tigkeit der eigenen Auffassung nétigenfalls mit
Gewalt zu erzwingen, ist ihrem Wesen nach
autoritir und totalitir, aber nicht fundamenta-
listisch im religidsen Sinn.

Die Auseinandersetzung zwischen Staats-
macht und Religion, zwischen dem homo politicus
und dem homo religiosus gehdrt zu den ewigen
Themen der Menschheitsgeschichte. Der Islam
unterscheidet nicht zwischen Religion und Poli-
tik, die Unterscheidung «fehlt noch» — wie Tibi
schreibt. Die christlichen Kirchen haben hin-
gegen seit dem Urchristentum um diese Unter-
scheidung gerungen und leider allzuoft und ohne

religidses Fundament mit der weltlichen Macht
kooperiert.

Wie nun situiert sich der christliche Fundamen-
talismus in diesem Kontext? Der Theologe und
Sektenforscher Georg Otto Schmid bemiiht sich
im Lexikon der Evangelischen Informationsstelle
«Kirchen, Sekten, Religionen» um eine mdglichst
objektive Umschreibung des Fundamentalis-
mus. Er schreibt: «Der Fundamentalismus ist eine
Methode des Umgangs mit der Tradition und der
Welr. Insofern kann sich Fundamentalismus mit
verschiedenen Religionen und Weltanschauungen
verbinden. Der Evangelikalismus ist eine bestimm-
te Theologie, ein Entwurf des christlichen Glaubens.
Er kann sich mit Fundamentalismus verschiedenen
Grades verbinden, muss aber nicht.»

Fundamentalismus und Evangelikalismus
werden heute allzuoft miteinander vermengt.
Evangelikale Fundamentalisten wie etwa Francis
A. Schaeffer («Die grosse Anpassung», 1998) stel-
len sich zwar klar gegen religiose Zugestindnisse
an den herrschenden Zeitgeist und verurteilen
alle Versuche der Anbiederung an sozialistische,
feministische, 6kologistische und esoterische
Strémungen, denen heute in den Landeskirchen
viel Beachtung geschenkt wird. Und Schaeffers
Buch ist zweifellos auch ein Aufruf zur Kompro-
misslosigkeit und Radikalitit. Wer aber darin
jene angebliche Bereitschaft von Fundamentali-
sten zur Gewalt gegen Andersdenkende wittert,
findet dafiir keine Belege. Was Fundamentalisten
wie Schaeffer gegeniiber dem sikularen Zeitgeist,
gegeniiber dem Unglauben, gegeniiber der weit-
verbreiteten religiosen Indifferenz und Lauheit
und gegeniiber der Flucht in die Esoterik oder
in den Glauben an die Allmacht der Politik for-
dern, ist nicht Toleranz, sondern Konfrontation.
Er unterscheidet dabei drei Typen: lieblose Kon-
frontation, Nicht-Konfrontation und liebevolle
Konfrontation, wobei er nur letztere als biblisch
charakterisiert.

Aktive liebevolle Konfrontation ist anspruchs-
voller als die heute vorherrschende passive To-
leranz. Mit dem aggressiven islamistischen Fun-
damentalismus, der Terror nicht nur duldet,
sondern zu ithm sogar aufruft und ihn nachtrig-
lich verherrlicht, hat diese christlich-fundamen-
talistische Stossrichtung jedoch tiberhaupt nichts
zu tun. Fundamentalismus ist eben noch lange
nicht — Fundamentalismus.

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Wie geht der Tolerante mit der Wahrheit um?
Und wie tolerant ist, wer fiir sich die Wahrheit

in Anspruch nimme? Gedanken zu einem aktuellen
Thema aus theologischer Perspektive.

5 «Ich bin die Wahrheit»

Eberhard Busch

Was gibt es aus christlich-theologischer Perspekti-
ve zum Verhiltnis von Wahrheit und Toleranz zu
sagen? Ist jemand nur dann tolerant, wenn er auf
seinen Wahrheitsanspruch verzichtet? Oder ist es
gerade umgekehrt — kann, wer auf Wahrheitsori-
entierung verzichtet, auch nicht wirklich tolerant
sein? Soviel ist klar: die beiden Konzepte reiben
sich aneinander und stehen in einem Spannungs-
verhiltnis, das nicht leicht zu durchschauen ist.
Jene Menschen, die auf Toleranz schworen,
sehen es so: wer resolut auf die Wahrheit pochr,
der lduft stets Gefahr, intolerant zu werden. Er
beharrt stur auf seiner Uberzeugung, und dies
auch dann, wenn die Welt dariiber in Triimmer
zerfillt. Diejenigen, denen es um die Wahrheit
geht, halten dagegen: Freunde der Toleranz nei-
gen zur Gleichgiiltigkeit gegeniiber der Wahr-
heitsfrage. Heute werden beide Positionen ver-
treten. Die einen gelten als die «Orthodoxen», die
anderen als die «Liberalen». Doch wer hat recht?
Sagen wir es gleich: Keiner von beiden! Zu
diesem Schluss gelangt jedenfalls, wer es wagt, die
Richtigkeit einer solchen Gegeniiberstellung in
Frage zu stellen. Wir miissen die beiden Begrif-
fe «Toleranz» und «Wahrheit» besser verstehen,
als sie dort auf beiden Seiten verwendet werden.
Dann zeigt sich, wie beide Begriffe geradezu zu-
sammengehdren und einander erginzen.
Beginnen wir mit der Wahrheit. «Was ist
Wahrhbeit?» tragte der romische Gouverneur in der
Geschichte der Verhaftung Jesu. Das war viel-
leicht gleichbedeutend mit einem Achselzucken

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

in der Wahrheitsfrage: es gebe eben verschiede-
ne Auffassungen von der Wahrheit. Aber man
weiss nichts von der Wahrheit, wo man in die-
ser ldssigen Weise mit ihr umgeht. Es ist doch
im Grunde so: man kennt die Wahrheit noch
nicht, solange man sich in Beliebigkeiten authilt.
Man kennt sie auch noch nicht, wo man sich mit
blossen Wahrscheinlichkeiten oder mit Vermu-
tungen zufriedengibt. Wir kennen die Wahrheit
erst, wo wir sie als verbindlich und zuverlissig
begreifen. Wahrheit ist freilich mehr und anderes
als die blosse Richtigkeit unserer Feststellungen.
Oder in theologischer Sprache ausgedriickt: sie
leuchtet uns wie ein helles, gutes Licht, das uns
den Weg weist.

Die Wahrheit sagt nicht immer dasselbe. Aber
was sie uns sagt, sagt sie so, dass wir uns darauf
verlassen und dem nicht entzichen kénnen. Sie
hat unwiderspriichliche Giiltigkeit. Doch nicht
s0, dass sic uns gefangennimmt. Im Gegenteil, sie
ist in ihrer Verbindlichkeit befreiend. Wir diirfen
froh sein, wenn sie Verstecktes und Vergessenes
ans Licht bringt. Wir kdnnen aufatmen, wenn sie
Verdringtes aufdeckt. «Die Wahrbeit wird euch
frei machen», heisst es im Neuen Testament. Es ist
die Giite der Wahrheit, dass sie das zu vollbrin-
gen vermag.

Die Wahrheit ist befreiend, indem sie uns er-
mutigt, sie gelten zu lassen. Wer sie anerkannt hat,
wird also auch fiir sie einzustehen haben. «Plato
ist mein Freund, aber noch mebr ist die Wabrbeit
meine Freundin», sagte Aristoteles, und Martin
Luther wiederholte es. Es ist eine falsche Liebe zu
unseren Nichsten, wenn wir um ihretwillen die
Wahrheit verletzen. Und sie geht nicht nur den
Kopfan, sondern auch das Herz, auch Hand und
Fuss und setzt uns in Bewegung. Im Johannes-
Evangelium (3,21) kommt die auffillige Formu-
lierung von einem «Tun» der Wahrheit vor. Das
heisst nichts anderes, als dass wir die Wahrheit
nicht in unserer Tasche haben kdnnen.

Wir brauchen Demut, um sie anzuerkennen.
Und wir brauchen zugleich Mut, uns zu ihr zu
bekennen, besonders dann, wenn wir uns dabei
nicht auf der Seite der Mehrheit befinden, son-
dern wenn wir dadurch in die Minderheit geraten
oder gar in Einsamkeit. Wer die Wahrheit liebt,
muss darauf gefasst und dazu bereit sein, notfalls
gegen den Strom zu schwimmen. Kurz, es braucht
Mut, sich seines «eigenen Verstandes zu bedienen»,
wie es der Philosoph Immanuel Kant formuliert
hat; nur so kommt, Kant zufolge, der Mensch
heraus «aus seiner selbstverschuldeten Unmiindig-
keit». In dieser Einsamkeit, in die wir dadurch

39



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

geraten konnen, iiberfillt uns leicht die Anfech-
tung. Entweder geraten wir in Gefahr, Verichter
der Menschheit zu werden, und verlieren dabei
die Wahrheit aus den Augen. Oder wir geraten
in Gefahr, uns die Wahrheit zurechtzubiegen, bis
sie zur Meinung der Mehrheit passt. Es gibt nur
eines, was uns aus solchen Gefahren retten kann,
so tautologisch dies auch klingen mag: die Waht-
heit und nichts als die Wahrheit.

Was sich gegen die Wahrheit noch und noch
erhebt, ist die Liige. Problematisch ist nicht die
primitive Liige, die als solche leicht zu durch-
schauen ist. Die ernstliche, die gefihrliche Li-
ge ist diejenige der raffinierten Verdrehung der
Wahrheit. Dabei versteckt sie sich in der Wahr-
heit. Sie bedient sich ihrer. Sie benutzt die Wahr-
heit als ihr Kleid so, dass sie darin nicht als Liige
erkennbar ist. Die wirklich heimtiickische Liige
duftet gleichsam nach Wahrheit. Sie duftet so
angenechm danach, dass man ihr nur zu gerne
glaubt, ihr folgt und sie fiir wahr halt. Sie hangt
ihre Fahne nach dem Wind, und darum ist sie

Wir haben es erst da mit der Wahrheit zu tun, wo
klar ist, dass die rechte Wahrheit keine blosse,
nackte Wahrheit ist. Wahrheit hat in ihrer
Nachbarschaft sowohl Liebe wie Gerechtigkeit.

40

durchaus populir. Sie gibt eingingige Parolen
aus und entwirft einladende Reklamespriiche,
auf die «man» hort. So wirft sie die Frage auf, ob
die Wahrheit nicht zu schwach sei, um der Un-
wahrheit zu widerstehen. Es ist gleichwohl nur
die Wahrheit selbst, die diese unheimliche Frage
beantworten wird.

Dass sie diese Frage beantwortet, geht uns auf,
wenn wir folgendes bedenken: Wir haben es erst
da mit der Wahrheit zu tun, wo klar ist, dass die
rechte Wahrheit keine blosse, nackte Wahrheit
ist. Wahrheit hat — theologisch gesehen — in ihrer
Nachbarschaft sowohl Liebe wie Gerechtigkeit.
Beim angemessenen Umgang mit der Wahrheit
haben wir diese ihre beiden Nachbarn ins Auge
zu fassen. Als wihrend des Zweiten Weltkriegs
Hollander im Widerstand gegen die deutsche
Gewalt auch von ihnen versteckte Juden t&d-
lich bedroht sahen, bewegte sie die Frage, ob sie
auf eine Frage deutscher Soldaten nach solchen
Versteckten nicht «die Wahrheit» sagen miissten.
Der um Rat angefragte Basler Theologe Karl

Barth schrieb damals an sie: «Nicht der Zweck,
wohl aber der Gehorsam gegen den erkannten Wil-
len Gottes heiligt jedes Mittel.» Solcher Gehorsam
aber hiesse praktisch: die Menschen diirften aus
ihrem gutbegriindeten Widerstand gegen Un-
recht und Bosheit nicht das Reden von Wahrheit
ausklammern. Dieses Reden miisse dem vielmehr
angemessen sein. Sie kdnnten doch nicht die Ge-
fihrdeten einerseits schiitzen, sie anderseits dem
Unheil preisgeben wollen.

Wir kénnen hier verstehen: wenn die rechte
Wahrheit mit Liecbe und Gerechtigkeit verbun-
den ist, dann wird dadurch auch das erldutert,
was es heisst, Wahres zu reden. Damit ist in der
Tat nicht ein blosses Aussprechen formaler Rich-
tigkeiten gemeint. Gemeint ist das, was Martin
Luther wunderbar in seiner Erklirung des bibli-
schen Gebots gegen das falsche Zeugnisgeben
sagte: Wir sollten derart Gott ehren und lieben,
dass «wir unseren Nichsten entschuldigen, Gutes
von ihm reden und alles zum Besten kehren».

Martin Luther hat bei dieser Auslegung des
Gebots an einen kithnen Satz im Johannes-Evan-
gelium gedacht. Darin wird aus dem Mund Jesu
die Aussage vernommen: «/ch bin die Wahrheit»
(Joh. 14,6). Dieser Ausspruch kommt nicht aus
dem Ubermut eines Grossenwahnsinnigen. Er ist
der Zuspruch eines, der dazu in der Lage ist, die
Liige von Menschen aufzudecken und ihnen zu-
gleich zu vergeben. «lch bin die Wahrheit», das be-
sagt zugleich: in Jesus definiert Gott, was Wahr-
heitist. In der Zustimmung zu solcher Definition
sind wir Zeugen der Wahrheit. Echte Wahrheit
wird also da laut, wo sie gepaart ist mit der Zu-
wendung von Liebe und mit der Aufrichtung von
Gerechtigkeit. In dem Mund Jesu haben wir es so
zu horen: «Ich bin die Wabrbeit», das heisst: Thr
kénnt euch darauf verlassen, es gilt, auch wenn
noch so viel dagegen spricht, ihr seid geliebt. Und
in seinem Mund diirfen wir es vernehmen: «/ch
bin die Wahrbeit», das heisst, durch all die schrei-
enden, schrecklichen Ungerechtigkeiten in der
Welt ist der Ruf nach Gerechtigkeit fiir all die
Armen und Bedringten nicht zu ersticken. Ange-
sichts dessen konnen wir ruhig sagen: Zum Gliick
definiert er die Wahrheit und nicht wir.

Wir haben nimlich zu beachten: wenn Jesus
das Kiihne sagt, so hat der Satz eine wichtige
Kehrseite. Er schliesst aus, dass wir das unserer-
seits auch auf unsere Lippen nehmen — «wir sind
die Wahrheit». Vielmehr wird uns durch jenen
Satz mitgeteilt: Wenn er die Wahrheit ist, so sind
nicht wir die Wahrheit. Wir diirfen sie zwar, als
Zeugen der Wahrheit, bekennen. Wir diirfen

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



aber unsere Erkenntnis von ihr nicht absolut set-
zen. Wir diirfen niemals meinen: das, was ich fiir
richtig halte, muss recht bekommen. Gerade die,
die fiir Wahrheit pladieren, werden sagen: Nicht
ich muss siegen, sondern die Wahrheit muss sie-
gen. Und sie wird siegen. Veritas vincit. Wahre
Toleranz ist bestimmt vom Vertrauen, dass nicht
meine Meinung, aber auch nicht die Meinung
anderer und erst recht nicht die Liige, sondern
die Wahrheit obenauf sein wird. Und wenn es
noch so viele verquere, kaum zu durchschauende
Meinungen gibt, auf alle Fille muss und wird sich
die Wahrheit durchsetzen. Das haben wir zu hof-
fen nicht nur im Blick auf andere, sondern auch
im Blick auf uns selbst. Nicht «ich» muss recht
behalten. Die Wahrheit soll unbedingt recht be-
halten, und sie soll so recht bekommen, bis wir ei-
nes Tages cinsehen, was wahr ist, und dem dann
voll zustimmen.

Das ist nun die Stelle, an der wir auch ver-
stehen kénnen, was in einem christlichen Sinn
Toleranz heisst. Das Wort kommt aus dem La-
teinischen und besagt so viel wie das Bereitsein,
etwas zu ertragen. Rechte Toleranz ist keine des-
interessierte Gleichgiiltigkeit. Der Philosoph Karl
Jaspers warnte hellsichtig: «Gleichgiiltigkeit ist die
mildeste Form der Intoleranz.» Toleranz in ihrem
guten Sinn bedeutet, es zu ertragen, wenn andere
um uns her noch nicht so weit sind, Wahres zu
erkennen. Ja, Toleranz bedeutet, es zwar nicht
gutzuheissen, aber es auszuhalten, dass sie noch
nicht Wahres vom Triigerischen zu unterschei-
den wissen. Toleranz bedeutet, Geduld zu haben
mit unseren Nichsten.

Wie Matthias Claudius es gedichtet hat: «Ge-
duld, das ist der Christen Schmuck.» Zu solcher
Geduld hilt uns nicht zuletzt die Einsicht an,
dass ich in meiner Weise anderen ja auch etwas zu
tragen gebe und von ihnen ertragen werden muss.
Fiir ihre Geduld will ich dankbar sein. In solcher
Dankbarkeit werde ich es mir gefallen lassen,
wenn andere mich zurechtweisen und eines Bes-
seren zu belehren suchen. So werde ich es lernen,
auch mit meinen Nichsten Geduld zu haben. So
gut es ist, dass Verdringtes ans Licht kommt, wie
gesagt, so sollten wir doch ein sensibles Gespiir
dafiir haben, dass durchaus nicht alles, was wir
von anderen zu tragen und zu ertragen haben, ans
Licht der Offentlichkeit gezerrt werden und dort
breitgetreten werden darf.

Toleranz in dem jetzt umschriebenen Sinn ist
unentbehrlich fiir ein gutes Zusammenleben. Sie
ist wie die frische Luft, die es fiir alle miteinander
braucht, um atmen zu kénnen. Rosa Luxemburg

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

hat das zugespitzt mit ihrer Devise: «Freiheit ist
die Freibeit der Andersdenkenden.» Gemeint ist
die Freiheit derer, die anders sind als wir und
die doch zu uns gehdren. Schon Johannes Cal-
vin pochte darauf, dass «wir selbst die Fremde-
sten der Welt ... fiir unsere Briider halten» sollen.
Verwerflich ist es, wenn «ibr keine Bruderschaft
kennt, ausser sie sei blutsverwandts. Nein — und
Calvin formuliert in doppelter Verneinung: « Wir
kinnen es nicht schaffen, dass nicht alle Menschen
unsere Nichsten sind.» Und Johann Wolfgang von
Goethe erklirte: «Das Land, das die Fremden nicht
beschiitzt, ist zum Untergang verurteilt.» Wer auch
immer zu uns kommt — wenn er ein Mensch ist,
bringt er einen deutlichen Spiegel mit sich, in
dem wir sehen konnen, dass er unser Bruder ist.
Das ist wahre Toleranz.

Zuweilen hort man den Satz, Toleranz sei
zwar offen fiir vieles, doch miisse sie, wenn sie ei-
nen Sinn haben solle, gepaart sein mit Intoleranz
gegeniiber Intoleranten. Kann dieser Satz nicht
allzuleicht missbraucht werden, um unbequeme

Karl Jaspers warnte hellsichtig: «Gleichgiiltigkeit ist
die mildeste Form der Intoleranz.» Toleranz
bedeutet, es zu ertragen, wenn andere um uns her
noch nicht so weit sind, Wahres zu erkennen.

Mahner zum Schweigen zu bringen? Er miisste
aus christlicher Sicht anders formuliert sein: kei-
ne Toleranz fir Untaten und deren Vollbringer,
keine Toleranz fiir die Zerstérung der Schép-
tung und fiir Abschiebung von Minderheiten.
Arthur Schopenhauer hat uns ins Gewissen ge-
redet: «Wir tragen Verantwortung nicht nur fiir
das, was wir tun, sondern auch fiir das, was wir
widerspruchslos hinnehmen.» So wie zur Wahrheit
Liebe und Gerechtigkeit gehdren, so fordert die
Toleranz Verantwortung fiir einen Widerstand
gegen Lieblosigkeit und Ungerechtigkeit.

EBERHARD BUSCH,
geboren 1937, war
Assistent bei Karl Barth
und ist emeritierter
Professor fiir
Reformierte Theologie
in Géutingen. Von ihm
erschienen sind u.a.
«Reformiert. Profil einer
Konfession» (2007)
und «Credo.

Das Apostolische
Glaubensbekenntnis»

(2003).

41



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

6 Du sollst produktiv sein!

Uber die christlichen Wurzeln der Marktwirtschaft

Roland Baader

42

In seiner «Ethik» schreibt der katholische Theo-
loge Romano Guardini, dass ausgerechnet Nietz-
sche konstatiert habe, der moderne Mensch wisse
gar nicht, wie sehr er vom Erbe des Christentums
zehre. «Alle unsere sittlichen Begriffe», so Guardi-
ni, «alle sie begriindenden Werte, alle unser Dasein
tragenden individuellen wie sozialen Handlungen
stehen ja doch im Erbgang des Christentums. Die
Axiome der Unantastbarkeit der Person, ... der
Freiheit und Ehre jedes Menschen, ... der grund-
satzlichen Gleichberechtigung jenseits von Privileg
und Begabung ... die Wahrheit des Wortes und die
Verlisslichkeit des Vertrages — das und vieles sonst
enthilt ... die Wirkungen von vielen Jahrhunder-
ten christlicher Gewissensbildung und Menschen-
Jformung.» Guardini trifft hier einen wichtigen
Punkt. Es ist plausibel, dass die Ideen der Un-
antastbarkeit der Freiheit, des Lebens, Denkens,
Glaubens und des Eigentums einen religidsen
Ursprung haben und erst spiter von liberalen
Denkern aufgenommen und sikularisiert wurden.

Etwas plakativer formuliert, kann man drei
elementare Bedingungen einer freien Gesellschaft
— und somit auch deren wirtschaftlicher Verfas-
sung, der Marktwirtschaft — benennen, die alle-
samt zugleich im biblischen Dekalog ihre Mani-
festation gefunden haben: 1. Unantastbarkeit des
Eigentums («Du sollst nicht stehlen» und «Du
sollst nicht begehren deines Néachsten Hab und
Gut»), 2. Ehrlichkeit — und somit Verlisslichkeit
des Vertrages («Du sollst kein falsches Zeugnis
geben...»), und 3. die hohe Wertschitzung der
Familie («Du sollst Vater und Mutter ehren»).
Im Jargon der modernen Soziologie kénnte man
von der Familie als der unerlisslichen Eintibungs-
institution fiir die kulturelle Sozialisation einer
jeden Person reden.

Es sind diese drei Institutionen, die der
Okonom und Sozialphilosoph Friedrich A. von
Hayek als universelle Bedingungen fiir das Ent-
stehen und Bestehen freier Gesellschaften ausge-
macht hat. Dabei bildet das Eigentum den Kern
aller Freiheits- und Menschenrechte, schon weil
es das Selbsteigentum einschliesst — also das Ei-
gentum an der eigenen Person und am eigenen
K&rper. Dies hatte auch Friedrich Engels — wenn
auch aus anderer Warte — klarsichtig erkannt. In
seiner Schrift «Die Entwicklung des Sozialismus
von der Utopie zur Wissenschaft» nannte er Pri-
vateigentum, Religion und Ehe die «drei grossen
Hindernisse» gegen den Sozialismus.

Im Mittelalter bildeten Europa und Chri-
stentum eine Einheit. In diesem Europa konnte
entstehen, was man Marktwirtschaft oder Kapi-
talismus nennt — in seiner Frithform zunichst als
Fernhandelskapitalismus der oberitalienischen
Stddte, danach in Flandern und England. Der
amerikanische Soziologe Rodney Stark nennt als
Grund fiir den europiischen Ursprung des Kapi-
talismus, dass — wihrend andere Religionen My-
stik und Erleuchtung betonten — das Christentum
als einzige Religion Wert auf Vernunft und Logik
als Fithrer zur religissen Wahrheit legte. Theo-
logische Giganten wie Augustinus und Thomas
von Aquin haben in der Tat an Fortschritt und
Vernunft geglaubt, was wiederum zu den Ideen
des Individualismus, der moralischen Gleichheit
und der Menschenrechte gefiihrt hat, aber auch
zu technischer Entwicklung.

Zentral fir die Entwicklung der westlichen
Kultur (auch der 8konomischen) war die Bedeu-
tung der Person in der Bibel. Jesus wendet sich
immer an den einzelnen, was im krassen Gegen-
satz zur griechisch-rémischen Kultur stand, wo
das Individuum wenig galt und stets dem Staat
(Rom oder dem Kaiser) untergeordnet war. Der
Soziologe Alvin J. Schmidt hat das in den scho-
nen Satz gegossen: «Gott erlost nur Individuen,
nie Gruppen.» Die Evangelien des Neuen Te-
stamentes sind vom Verhalten einzelner Perso-
nen geprigt, nicht von Kollektiven. Immer und
iiberall, auch in den Gleichnissen, richten sich
Lob oder Tadel, Schuld oder Verdienst nach
den individuellen Entscheidungen der Men-
schen. Das blieb in der kulturell-6konomischen
Entwicklung des Abendlandes nicht ohne Wit-
kung, denn der konomische und technische
Fortschritt in den Zentren des Westens beruhte
wesentlich darauf, dass in deren Marktstruktu-
ren die Energien des Individuums freigesetzt
wurden.

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Die hohen Werte freilich bleiben hohl und
verganglich, wenn sie nicht von handfesten All-
tagstugenden begleitet werden, die sie dauerhaft
sichern. Die Wertschitzung der Familie bei-
spielsweise niitzt wenig, wenn sie nicht von den
Tugenden der Treue und Verldsslichkeit gestiitzt
wird — wenn also das 6. Gebot («Du sollst nicht
chebrechen») missachtet wird. Und der Eigen-
tumsbegriff wird suspekt, wo Arbeit und Fleiss
keine gesellschaftliche Achtung geniessen.

Auch diese Tugenden hilt die christliche Ethik
bereit. So war zum Beispiel fiir die Griechen und
Romer der Antike kdrperliche Arbeit erniedri-
gend und nur den Sklaven zuzumuten. Wenig
verwunderlich bei einer Bevélkerung, die — wie
im Fall Athens — flinfmal mehr Sklaven als Biir-
ger aufwies. Im Christentum hingegen war Arbeit
von Anfang an chrenwert und eine Berufung, ja
sogar gottliches Gebot («Im Schweisse deines
Angesichts sollst du dein Brot essen»). Und von
Paulus kennen wir den Satz: «Wer nicht arbeiten
will, der soll auch nicht essen.» Jesus war im Hau-
se eines Zimmermanns aufgewachsen und bis zu
seinem 30. Lebensjahr selber als Zimmermann
tatig. Spater manifestierte sich in den Kléstern
das «ora et labora» als zentrale Regel, und in der
Kirche des Mittelalters galt die Faulheit sogar als
eine der Sieben Todsiinden.

Der grossen Bedeutung der christlichen Tu-
genden fiir das Entstehen der kapitalistisch ge-
priagten Wirtschaftsordnungen in Deutschland
und Europa ging Max Weber in seinem beriihm-
ten Aufsatz «Der Protestantismus und der Geist
des Kapitalismus» (1905) nach. Seine einseitige
Betonung der protestantischen, calvinistisch-
puritanischen Arbeitsethik fiihrt jedoch in die
Irre, denn kapitalistische Grundmuster haben
sich bereits vor der konfessionellen Spaltung — in
mediterranen, katholischen Stadtstaaten — her-
ausgebildet. Zwar ist es eine inzwischen ermit-
telte Tatsache, dass spiter (aber noch vor der
allgemeinen Schulpflicht) in protestantischen
Bevolkerungskreisen das Bildungsniveau wegen
des intensiver betriebenen Bibellesens hoher war
als in katholischen. Dessenungeachtet bleibt es
zutreffender, fir die Zeit des europiischen Mit-
telalters und der beginnenden Neuzeit nicht von
protestantischer, sondern schlicht von christli-
cher Arbeitsethik und den christlichen Tugenden
der Le-bensgestaltung zu sprechen.

Neben der wertespezifischen Relevanz der
christlichen Glaubensinhalte spielt auch die
funktionale Dimension des Christentums — und
von Religion ganz allgemein — eine wichtige Rolle

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER  Ungliubig

fiir die Entwicklung der westlichen Wirtschafts-
und Gesellschaftsordnungen. Denn der Mensch
neigt dazu, moralische Verhaltensnormen im
konkreten Fall «zweckrational» zu interpretieren,
das heisst sie zu missachten, wenn sie den eigenen
Interessen scheinbar oder tatsichlich zuwiderlau-
fen. Seit dem Zeitalter der Aufklirung und des
Rationalismus tendieren sogar ganze Gesellschaf-
ten dazu, jeweils «althergebrachte» Regeln als
«nicht mehr zeitgemiss» und «unverniinftig» zu
betrachten und sie durch angeblich «verniinfti-
gere» ZU ersetzen.

Zum Regelwerk einer jeden Ordnung der
Freiheit hat Friedrich A. von Hayek wichtige
Uberlegungen angestellt. Die anonyme und ar-
beitsteilige Grossgesellschaft kann nur dann in
Freiheit und Frieden bestehen und gedeihen,
wenn in ihr Regeln des rechten und gerechten
Verhaltens dauerhaft giiltig sind und allen Betei-
ligten als verbindliche Richtlinien dienen. Diese
Regeln des «man tut» und «man tut nicht» (Ta-
bus) haben sich — dhnlich der Sprache — in einem

. Die neue Religion

Der moderne Mensch neigt dazu, die Vernunft
zu {iberschitzen — und somit auch anzunehmen,

die giiltigen Verhaltensregeln seien

bewusst entworfen und eingefiihrt worden.

Bereich «wischen Instinkt und Vernunft» spon-
tan entwickelt. Niemand hat sie bewusst geplant
oder entworfen. Es ist von elementarer Bedeu-
tung, dass diese Regeln gleichsam fraglos gelten
— also beachtet und eingehalten werden, ohne dass
die handelnden Personen im jeweils konkreten
Einzelfall abwigen, ob die fir den Vorgang er-
forderlichen Verhaltensnormen «verniinftig» sind
oder nicht.

Der moderne Mensch neigt dazu, die Ver-
nunft zu iiberschitzen — und somit auch anzu-
nehmen, die giiltigen Verhaltensregeln seien be-
wusst entworfen und eingefithrt worden, oder sie
bestiinden nur deshalb, weil entsprechende Ge-
setze erlassen worden seien. Daraus folgt rasch die
Uberzeugung, man kénne diese Normen auch
abschaffen und durch andere, «verniinftigere» er-
setzen. Es scheint fiir rationale Wesen sogar zwin-
gend geboten, die «alten Zopfe» abzuschneiden
und den Habitus des «Vorgestrigen» abzulegen.
Diesen weitverbreiteten Aberglauben hilt Hayek
fiir gefihrlichen Konstruktivismus («konstrukti-

43



DOSSIER  Ungliubig. Die neue Religion

vistischen Rationalismus») und fiir die geistige
Waurzel des Totalitarismus aller Spielarten.
Sozialismus und Kommunismus sind gerade-
zu systematisierte Anleitungen hierzu. Und das
erweist sich immer und tberall als gesellschafts-
und freiheitszerstorend. Denn vieles, was unter
den gegebenen Umstinden oder im konkreten
Einzelfall und auf kurze Sicht als verniinftig er-
scheint, ist unter den langfristigen und tiberge-
ordneten Aspekten der Freiheit aller — und der
(einem realistischen Menschenbild entsprechen-
den) Gerechtigkeit fiir alle — lebensfeindlich,
utopisch, an Sonderinteressen ausgerichtet und
destruketiv fiir jede funktionsfihige Ordnung. Per
Gesetz oder Befehl abgeschafft oder vermittels
dogmatisch verbreiteter Irrlehren licherlich ge-
macht sind solche Regeln schnell, wihrend ihre
Evolution und ihre intrinsische Allgemeingiiltig-
keit generationenlanger Einiibung bedurften.
Sind diese Regeln des «man tut» und «man
tut nicht» erst einmal der politischen Machbar-

Heute erleben wir eine massive Entchristichung
Europas. Der dabei entstehende horror vacui fiille
sich konsequent mit Ersatzreligionen.

ROLAND BAADER,
geboren 1940, ist
Nationalékonom und
Autor u.a. von
«Geldsozialismus. Die
wirklichen Ursachen
der neuen globalen
Depression» (2010)
und «Vom christlichen
Glauben zur
Sozialreligion» (in:
«Mebhr als man glaubu,

2000).

44

keit unterworfen, so ist ihrem Missbrauch und
der Willkiir Ttir und Tor gedffnet. Wenn jene
Regeln, jene Verhaltensnormen von geradezu
ewiger Giiltigkeit, die sich im Verlauf der ge-
sellschaftlichen Entwicklung der Menschheit
im Dienste ihres langfristigen Uberlebens und
Gedeihens spontan herausgebildet haben, von
ideologischen Herrschaftseliten in Frage gestellt
und im Sinne eines «neuen Menschen» und einer
«besseren Gesellschaft» radikal verindert werden,
so ist die jeweilige Gesellschaft der unbeschrinkt
wachsenden Gewalt und letztlich der Selbstzer-
storung ausgeliefert. Es bedarf eines institutiona-
lisierten Rahmens, der dauerhaft dafiir sorgt, dass
besagte Regeln fraglos als giiltig erachtet werden
und tiber alle Verinderungen der Zeitumstinde
und des Zeitgeistes hinweg verbindlich bleiben.
Und dieser Rahmen kann nur die Religion sein,
weil sie den Anspruch hat, universelle Regeln zu
verkdrpern.

Bei der Entstehungsgeschichte der freiheitli-
chen Ordnung in Europa hat natiirlich auch der
Zufall eine Rolle gespielt. Zwar ist die Skepsis ge-
geniiber jeder Art irdischer Herrschaft im Neuen
Testament vielfach manifest, aber es waren dane-

ben auch historische Zufille, die im Mittelalter
zur Spaltung von Kirche und Staat gefiihrt haben.
Dies war bei der Entwicklung zur Kleinstaaterei
hilfreich — und diese Form der politischen De-
zentralisierung und des Wettbewerbs der politi-
schen Konzeptionen war mitverantwortlich dafiir,
dass im vorneuzeitlichen Europa die Baume der
Gewaltherrschaft nicht wie in anderen Regionen
der Erde (zum Beispiel Persien und Russland) in
den Himmel wuchsen und dass der persénlichen
Freiheit der Regierten immer mehr Raum gege-
ben werden musste. Indirekt und unbewusst war
das Christentum also auch auf diesen (leider oft
von Blut und Gewalt getrinkten) Umwegen der
europiischen Anniherung an Markt und Freiheit
dienlich. Dabei sollten wir stets bedenken: kon-
tessionell gepragte, historische Gewaltereignisse
waren nicht im Christentum selbst angelegt. Es
war vielmehr die Aneignung der Religion durch
den Staat oder die Aneignung staatlicher Autori-
tit durch religiose Fiihrer, die zu Vorgingen ge-
fithrt haben, die der christlichen Glaubenslehre
diametral entgegenstanden.

Heute erleben wir eine massive Entchristli-
chung Europas. Der dabei entstehende horror va-
cui fiille sich konsequent mit Ersatzreligionen, die
schon Wilhelm Répke mit «Sozialismus, linksli-
beralem Progressismus, Politisierung des Lebens,
Vergottung der Gesellschaft, totaler Emanzipation,
Egalitarismus» — kurz mit «sozialer Besessenheit» —
benannt hat. «/ndem wir Religion verdringen»,
schrieb Répke, «etzen wir eine vollkommene
Politisierung der Existenz an ihre Stelle.» Die
Pseudoreligionen Sozialismus, Wohlfahrtsstaat
und Kollektivismus (heute verfeinert um Oko-
logismus, Klimahysterie und geschlechtlichen
Gleichstellungswahn), die die transzendenten
Krifte leugnen, riicken die Selbstvergottung des
Menschen an deren Stelle. «Die Selbstvergottung
des Menschen», so Ropke in «Mass und Mitte»,
«nimmt die Form der Vergottung der Gesellschaft
an, die somit zum eigentlichen Idol der Massen wird,
und erst damit wird die leidenschaftliche Kraft be-
greiflich, die in der Politisierung der Existenz liegt. »
Diese Entwicklung schreitet unauthaltsam voran.
Was daraus folgen wird, hat Romano Guardini
am kiirzesten formuliert: «Europa wird christlich
sein, oder es wird gar nicht sein.»

NR.981 NOVEMBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



	Dossier : ungläubig : die neue Religion
	Ungläubig : die neue Religion
	Die frommen Atheisten : warum man nicht religiös sein kann : Betrachtungen eines aufgeklärten Aufklärers
	"Sie nennen es Gotteslästerung - ich nenne es Aufklärung!"
	...
	[s.n.]
	...
	[s.n.]
	Religionsneutral ist nicht neutral : der neue Laizismus : ein Ausweg aus der Sinnkrise im christlichen Abendland?
	Wider den säkularen Zeitgeist : über christlichen Fundamentalismus und politischen Opportunismus
	"Ich bin die Wahrheit"
	Du sollst produktiv sein : über die christlichen Wurzeln der Marktwirtschaft


