Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 90 (2010)

Heft: 980

Artikel: Uber Radiernadel und Meissel : fir eine Philosophie der Vielfalt
Autor: Berthold, Jirg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168561

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESSAY Jiirg Berthold

Uber Radiernadel und
Meissel

Fiir eine Philosophie der Vielfalt

Jiirg Berthold

Eine Bemerkung von Ludwig Wittgenstein hat mich vor
einiger Zeit getroffen. Sie findet sich in seinem Buch «Uber
Gewissheit» — den postum verdffentlichten umfangreichen
Notizen zu G.E. Moores Aufsatz «A Defence of Common
Sense» aus dem Jahr 1925: «lch glaube, cinen Philosophen,
einen, der selbst denken kann, kénnte es interessieven, meine
Noten zu lesen. Denn wenn ich auch nur selten ins Schwarze
getroffen habe, so wiirde er doch erkennen, nach welchen Zie-
len ich unablissig geschossen habe.»

«Schiessen» ist im Zusammenhang mit Philosophie viel-
leicht unerwartet und natiirlich etwas hisslich. Ich habe das
Zitat aber dennoch an den Anfang gestellt — und zwar aus

Was wire verniinftiger,

als die Wahrheitsanspriiche
der Vernunft

durch Einklammerung zu
depotenzieren,

zu subjektivieren?

drei Griinden: Zum einen gibt es mit dem «Selber-denken»
die wohl kiirzestmdgliche Bestimmung von Philosophie,
wie auch ich sie mir vorstelle (wobei die Probleme damit
natiirlich erst anfangen und nicht etwa geldst sind). Zum
andern umbkreist das Buch, aus dem es stammt, den com-
mon sense, den gesunden Menschenverstand. Dieser, resp.
das Verhiltnis der Philosophie, des Selber-denkens, zu ihm
in einem ganz bestimmten Punkt wird mein Thema sein.
Und drittens werde auch ich wohl weniger ins Schwarze
treffen als eine Richtung angeben kénnen, in die ich ziele.

62

i

Ich habe, berufshalber, viel mit jungen Menschen zu tun.
In Gesprichen mit ihnen fillt mir immer wieder folgendes
auf: Es sieht so aus, als hitte man keine besonders hohe
Meinung von der Wahrheit. Damit meine ich nicht, dass
viel gelogen wiirde; die Schiiler sind so ehrlich wie die Ge-
sellschaft, in der sie leben. Ich meine etwas anderes. In ent-
scheidenden Momenten, in einer Diskussion etwa, heisst
es nicht selten: «Das ist Ansichtssache», «Jeder hat seine
eigene Meinungy, «Fiir mich ist das halt so».

Die Innensicht und das Selbstverstindnis einer solchen
Haltung lassen sich wohl etwa so umschreiben: Die ent-
sprechende Formulierung will ein Zeichen undogmatischer
Denkungsart sein und versteht sich als Ausdruck von To-
leranz. Oder kénnte jemand etwas dagegen haben, wenn
man fiir die eigene Wahrheit nicht mehr mit dem Schwert
loszieht — oder mit einer Schusswaffe losschiesst? Ist To-
leranz nicht auch der einzig mogliche Schluss, den man
aus dem Bild ziechen kann, das sich jedem, der bei Trost
ist, beim Blick in die immer bunter und uniibersichtlicher
werdende Welt zeigt? Und der Blick auf die Geschichte der
Philosophie? Zeigt er etwas anderes als einen bunten Reigen
von Meinungen? Ist sie etwas anderes als ein «Kampfplatz
endloser Streitigkeiten», wie Kant sagte?

Vielleicht wire es doch gut, mag ich mir als Lehrer
dann denken, Hegels Rat zu folgen, den er 1822 in sei-
nem Bericht an das Koniglich Preussische Ministerium der
geistlichen, Unterrichts- und Medizinalangelegenheiten
«Uber den Unterricht in der Philosophie auf Gymnasien»
formulierte: die Geschichte der Philosophie soll, obschon
wie sich gleich hiufig zundchst als passend dafiir darbieter»,
als Unterrichtsgegenstand ausgeschlossen werden, «wird sie
wohl nichts anderes als nur eine Erzihlung zufilliger, miissi-
ger Meinungen» sein. Sie «ftibrt leicht dazu...,» — so Hegel
— «eine nachteilige, verdchtliche Meinung von der Philosophie,
insbesondere auch die Vorstellung hervorzubringen, dass mit
dieser Wissenschaft alles nur vergebliche Miihe gewesen und
es fiir die studierende Jugend noch mebr vergebliche Miihe
sein wiirde, sich mit ibr abzugeben.» Die Geschichte der
Philosophie erscheint hier nur als die zeitliche Entfaltung
einer Pluralitit, die wir immer schon vorfinden. Was lige
da ndher — so wieder aus der Innensicht —, als die eigenen
Ansichten zuriickzunehmen, sie zu relativieren? Was wi-
re verniinftiger, als die Wahrheitsanspriiche der Vernunft
durch Einklammerung zu depotenzieren, zu subjektivieren?
Was wire wichtiger, als sich angesichts dieser Pluralitit in
Toleranz zu iiben?

Ein solcher Wahrheitsrelativismus des common sense,
wie ich die entsprechende Haltung von aussen betrachtet
hier nennen mochte, wirkt — intendiert oder nicht — aller-
dings oft ganz anders: die Notwendigkeit, die Ansichten zu
begriinden, entfillt, oder die Begriindungen scheinen be-
liebig zu werden. Im Geist toleranter Gesprichsbereitschaft
wird — defensiv und aggressiv zugleich — das Gesprichsende

NR.980 SEPTEMBER/OKTOBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



signalisiert. Dabei gerit diese Form von «Toleranz» in ge-
fihrliche Nahe zur Indifferenz. Der Begrift der Toleranz
impliziert namlich, dass die andere Meinung in einem
normativ gehaltvollen Sinn zwar als falsch verstanden, aber
dennoch akzeptiert wird. Tolerant kann nur sein, wer ge-
rade nicht indifferent ist. In meiner Wahrnehmung ist die
begleitende Tonart dabei weniger ein melancholisches Moll
iiber den Verlust dessen, was in unserem Wortschatz em-
phatisch «Wahrheit» heisst. Der Klang ist eher ein heiteres
C-Dut. «Quid est veritas? Was ist Wahrbeit?» (Joh. 18, 38)
ist hier Pontius Pilatus wie ein entferntes Echo zu horen.

Allerdings gibt es Grenzen dieser Heiterkeit; auch das
gehort zu der Erfahrung, und zwar Grenzen in verschiede-
nen normativen Bereichen. Die Menschenrechte und ihre
universale Giiltigkeit sollen, bitte, unbeschadet bleiben — wie
und auf welcher Grundlage kénnte man sonst «Verbrechen
gegen die Menschlichkeit» benennen und verfolgen? Dass je-
der nach seiner fazgon gliicklich werden soll, auch das weiss der
gesunde Menschenverstand mit Sicherheit. Aber wiirden sich,
wenn wir die Frage ernst nadhmen, was unseres jeden eigene
Fasson ist, unsere Lebensentwiirfe so dhnlich sehen, wie sie
es tun? Ebenso im Asthetischen. Das de gustibus non dispu-
tandum ist schnell am Ende seines Lateins, wenn die Kunst
nicht mehr einfach nur schon, apollinisch, ornamental ist.
Diese Grenzen sind, so kénnte man sagen, die sichtbare Seite
eines inneren Widerspruchs. Wie kann eine Einsicht sicher
sein, wenn deren Pointe darin besteht, dass es keine Sicherheit
gibt? Es ist, als wolle der wahrheitsrelativistisch informierte
common sense — mit einer offenbar nicht ins Hochdeutsche zu
tibersetzenden Wendung — «di Foifer und ’s Weggli» haben.
Das Gefiihl fiir Pluralitit soll auf diffuse Weise auf den Punkt
gebracht werden; den Konsequenzen, die der Relativismus
aber letztlich hitte, wird der Stachel gezogen.

2

Die Situation ist vertrackt. Der gesunde Menschenverstand
hat von der Philosophiegeschichte her nichts, aber auch gar
nichts zu tun mit dem Wahrheitsrelativismus. Der gesunde
Menschenverstand — er ist einerseits, diese Vereinfachung
sei mir erlaubt, eine Instanz, von der die Philosophie aus-
geht, worauf sie baut. Er ist anderseits das, wogegen sie sich
richtet. Leidenschaftliche Verteidiger finden sich ebenso
wie bittere Spotter. Fiir beides sei je ein Beispiel genannt:
der berithmte Anfangsabschnitt von Descartes’ «Discours
de la méthode», der vom bon sens als der bestverteilten Sa-
che der Welt spricht, ist zwar nicht ohne Ironie, wenn man
die Fortsetzung hinzunimmt; am besten verteilt deshalb,
weil jeder denke, er habe geniigend davon. Aber gleichzei-
tig heisst es doch schr affirmativ: «/a puissance de bien juger,
et de distinguer le vrai d'avec le faux, qui est proprement ce
qu 'on nomme le bon sens ou la raison, est naturellement égale
en tous les hommes.»

NR.980 SEPTEMBER/OKTOBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

ESSAY Jiirg Berthold

Der Sache nach tibernimmt ein paar Jahre spiter in den
«Meditationes» das lumen naturale (das natiirliche Licht)
die Stelle jener Instanz. Ohne sie wird die Begriindung des
cogito ergo sum, die geleistet werden soll, briichig. Schon
im letzten Teil des «Discours» taucht die Instanz auf, dort
als raison naturelle, wenn Descartes ausfiihrlich begriindet,
warum er den «Discours» auf Franzdsisch geschrieben hat:
«Si jécris en francais qui est la langue de mon pays, plutor
qu'en latin qui est celle de mes précepreurs, c’est & cause que
J éspére que ceux qui ne se servent que de leur raison naturelle
toute pure, jugeront mieux de mes opinions, que ceux qui ne
croient qu aux livres anciens.»

Der gesunde Menschenverstand
hat von der Philosophie-
geschichte her nichts, aber auch
gar nichts zu tun mit dem
Wahrheitsrelativismus.

Demgegeniiber, ganz anders, Kant. Am Anfang seiner
«Prolegomena» wendet er sich an die «elbstdenkenden Le-
ser», wie er sie nennt. Er skizziert den intellektuellen Weg,
der ihn zu der zwei Jahre zuvor erschienenen «Kritik der
reinen Vernunft» gefithrt hat. Es war die Lektiire David
Humes. Dieser hatte seinen, wie er sagt, «dogmatischen
Schlummer» unterbrochen und seinen Untersuchungen ei-
ne ganz andere Richtung gegeben. Hume hatte in Bezug
auf die Verkniipfung von Ursache und Wirkung gezeigt:
es ist unser Verstand, der diese vornimmt, sie ist nicht in
den Dingen selbst zu finden. Kant vermutete nun, dass
unser Verstand iiberhaupt viel aktiver sei; dass man jene
Feststellung also nicht nur beziiglich Ursache und Wirkung,
sondern ganz generell machen miisste. Die Durcharbeitung
dieser Vermutung — die «Ausfiihrung des Humischen Pro-
blems in seiner méglichst grossten Erweiterung», so Kant —,
das ist dann die «Kritik der reinen Vernunft». Von daher
Kants sicherer Blick auf Hume und seine Zeitgenossen:
Hume hitte zwar kein Licht gebracht, aber immerhin Fun-
ken geschlagen, «bei welchen man wobl ein Licht hitte an-
ziinden konnen, wenn er auf empfinglichen Zunder getroffen
wdre.» Man konne es, «ohne eine gewisse Pein zu empfinden,
nicht ansehen, wie so ganz und gar seine Gegner ... den Punkt
seiner Aufgabe verfehlt» hitten. Humes Gegner hitten, so
Kant, mit der Berufung auf den «gemeinen Menschenver-
stand» ein bequemes Mittel erfunden, Humes Einsichten
abzuwehren.

Dies fiihrt Kant folgendermassen aus: « Wenn Einsicht
und Wissenschaft auf die Neige gehen, alsdenn und nicht eher,
sich auf den gemeinen Menschenverstand zu berufen, das ist
eine von den subtilen Erfindungen neuerer Zeiten, dabei es
der schalste Schwitzer mit dem griindlichsten Kopfe getrost

63



ESSAY Jiirg Berthold

aufnehmen, und es mit ihm aushalten kann. So lange aber
noch ein kleiner Rest von Einsicht da ist, wird man sich wohl
hiiten, diese Nothiilfe zu ergreifen. Und, beim Lichte besehen,
ist diese Appellation nichts anders, als eine Berufung auf das
Urteil der Menge; ein Zuklatschen, iiber das der Philosoph
errotet, der populire Witzling aber triumphiert und trotzig
tut.» Diese Charakterisierung benennt prizise die rhetori-
sche Funktion einer Berufung auf jene Instanz des Haus-
verstandes: es geht in Kants Sicht letztlich um eine Form
von Populismus. Umso interessanter, was er gleichzeitig
sagt: «[n der Tat ist’s eine grosse Gabe des Himmels, einen

«In der Tat ist’s eine grosse
Gabe des Himmels, einen
geraden (oder, wie man es
neuerlich benannt hat,
schlichten) Menschenverstand
zu besitzen.»

geraden (oder, wie man es neuerlich benannt hat, schlichten)
Menschenverstand zu besitzen. Aber man muss ibn durch Ta-
ten beweisen, durch das Uber[egte und Verniinftige, was man
denkt und sagt, nicht aber dadurch, dass, wenn man nichts
Kluges zu seiner Rechtfertigung vorzubringen weiss, man sich
auf'ihn, als ein Orakel beruft.»

Mit der Rede von der «grossen Gabe des Himmels» klingt
wieder das lumen naturale an, die raison naturelle. Diese
erweist sich aber nur im Vollzug. Der Rekurs auf sie eriib-
rigt sich gerade dort, wo sich die Gabe zeigt. Sie offenbar
sich in der Art und Weise, wie man argumentiert: «durch
das Uber/egte und Verniinftige, was man denkt und sagt». In
diesem Zusammenhang nun verwendet Kant das Bild von
Meissel und Radiernadel, das ich fiir den Titel gewihlt ha-
be. «Meissel und Schlegel konnen ganz wohl dazu dienen, ein
Stiick Zimmerholz zu bearbeiten, aber zum Kupferstechen
muss man die Radiernadel brauchen. So sind gesunder Ver-
stand sowohl, als spekulativer, beide, aber jeder in seiner Art
brauchbar: jener, wenn es auf Urteile ankomms, die in der
Erfabrung ibre unmittelbare Anwendung finden, dieser aber,
wo im allgemeinen, aus blossen Begriffen geurteilt werden soll,
z.B. in der Metaphysik, wo der sich selbst ... so nennende
gesunde Verstand ganz und gar kein Urteil hat.» Was aber ist
ein Urteil, das «unmittelbar seine Anwendung findet», wie
Kant sagt? Gibe es so etwas wie Unmittelbarkeit im Urtei-
len, wire der gesunde Menschenverstand jenseits des Po-
pulismus gerettet, zumindest fiir einen Teilbereich unseres
praktischen Urteilens.

Der Ethnologe Clifford Geertz beschreibt in einem schr
schonen Aufsatz den «Common Sense als kulturelles System».
Darin kommt die Situation vor, dass jemand an einem be-
wolkten Tag das Haus ohne Regenschirm verldsst. Wer der

64

Meinung ist, einer solchen Person fehle es an gesundem
Menschenverstand, meint etwas ganz Prizises: nicht, dass
sie nicht merkt, dass Regen nass macht. Gemeint ist, dass
sie «nicht in der Lage ist, auf Grund der Erfahrung die rich-
tigen Schliisse zu ziehens.

Worin besteht die angebliche Unmittelbarkeit dieses
Urteils? Offenbar darin, dass die Unterscheidung aufgeho-
ben wird zwischen der Wahrnehmung dessen, was gegeben
ist (etwa des Regens), und dem, wie dieses Gegebene inter-
pretiert wird und was es verlangt (man muss sich mit ei-
nem Regenschirm bewaffnen). Die Selbstbeschreibung des
common sense, so Geertz, zeichnet sich gerade dadurch aus,
«daraufzu bestehen, dass sich seine Behauptungen unmittelbar
aus der Erfabrung ergeben und nicht etwa diese Erfahrung
reflektieren.» Allem wird «ein Hauch von «awie denn sonstr»
beigelegt. Dieser Hauch, so die Pointe der ethnologischen
Perspektive, ist Ausdruck einer bestimmten Lebensform.
Aus der Aussensicht wird sie von Geertz gedeutet als Be-
streben, die Welt eindeutig zu machen.

Das Bild von Radiernadel und Meissel hat die Funktion,
tiber die Vielzahl von Werkzeugen eine Art von Arbeitstei-
lung zwischen philosophisch-wissenschaftlicher Rationali-
tit und gesundem Menschenverstand plausibel zu machen.
Meissel und Schlegel sind zwar auch aus handwerklicher
Sicht — also im Bild — nicht die richtigen Werkzeuge fiir
die Holzbearbeitung; sie «kdnnen», wie Kant sehr prizise
sagt, dazu verwendet werden, sie sind «brauchbar», aber
eigentlich sind sie fiir einen anderen Werkstoff gedacht. Es
wird — gerade auch wenn man diese Nuancen der Materia-
litdt tiberliest — suggeriert, dass sich zwei Wahrheiten ge-
geniiberstiinden: jene der Philosophie, im Feld des Begrift-
lichen, das heisst der Vermittlung durch Begriffe, und jene
des gesunden Menschenverstandes im Bereich der Unmit-
telbarkeit. Kants Versuch, klare Verhiltnisse zu schaffen,
wird jemanden, der sein Gefiihl fir Pluralitit im Ausruf
«Das ist halt Ansichtssache!» zum Ausdruck bringt, kaum
von seiner Position abbringen. Selbst wenn man das Bild
von Radiernadel und Meissel ernst nimmt und den Fokus
darauf legt, dass auch der Meissel nicht das richtige Werk-
zeug ist, artikuliert es nicht jene Pluralitit. Die Pluralitit,
die sich im Wahrheitsrelativismus des Alltagsverstandes
ausdriickt, wird vielmehr auch hier unterdriicke.

3

Bis jetzt habe ich den indirekten Weg gewihlt, indem ich
beim gesunden Menschenverstand ansetzte. Ich habe zwei
Punkte betont, einmal, dass der gesunde Menschenver-
stand in der Geschichte der Philosophie eine ambivalente
Beurteilung erfuhr. Und dann, dass der gesunde Menschen-
verstand traditionellerweise alles andere als wahrheitsrela-
tivistisch eingestellt ist. Wie hdngen diese Feststellungen
zusammen? Ich mochte behaupten, die Ambivalenz habe

NR.980 SEPTEMBER/OKTOBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



ihren Grund in Schwierigkeiten des Wahrheitsbegriffs sel-
ber. Fiir diese Schwierigkeiten stellt der «Relativismus» eine
vereinfachte Losung dar. Das hiesse dann: Sowohl in der
Ambivalenz wie auch im Wahrheitsrelativismus zeigt sich
etwas von der Wahrheit der Wahrheit.

Wenn ich nun den schwierigeren Weg nehme und
mich dem Wahrheitsbegriff direkt nihere, so méchte ich
zunichst an einem Punkt festhalten. Wenn es etwas gibt,
was uns Menschen verbindet, dann kann es nicht postu-
liert werden. Es muss sich zeigen. Die Gabe, so hiess es
bei Kant, zeichnet sich dadurch aus, dass sie sich erweist:
sie erweist sich «durch das Uberlegte und Verniinftige, was
man denkt und sagt». Das heisst: Wenn die einzig sichere
Einsicht, die uns verbinden kann, jene wire, dass es keine
sicheren Einsichten gibt, dass es also in einem starken Sinne
des Wortes Ansichtssache ist, was man denkt, dann miisste
sich diese Gewissheit immer wieder erweisen. Andernfalls
wire sie, wie man mit einem Ausdruck von Wittgenstein
sagen konnte, «hohl». Was meint er damit? Im schon zi-
tierten Buch «Uber Gewissheit» gibt es einen Eintrag zu
einem imaginierten Lehrer-Schiiler-Gesprich. Angenom-
men, ein Schiiler, so heisst es dort, lasse sich nichts erkliren
und unterbreche alle Uberlegungen fortwihrend, indem er
an allem Zweifel dussere, etwa an der Existenz der Dinge
oder an der Bedeutung der Worter. Der Lehrer misste ihn
dann seinerseits unterbrechen mit dem Hinweis: «Unter-
brich mich nicht, deine Zweifel haben jetzt noch gar keinen
Sinn!» Ein solches Zweifeln ist, wie Wittgenstein etwas spi-
ter sagt, «hohl»: zu weniges steht fest, worauf es sich stiitzen
kénnte. Im gleichen Sinne kdnnte man sagen: Das Gefiihl
fiir Pluralitit, das sich im Bestehen auf der «Ansichtssache»
zeigt, ist hohl, solange sich diese Pluralitit nicht immer
wieder im Vollzug des Widerstreits erweist.

Stindiger Bezugspunkt von Wittgensteins Buch ist, wie
erwihnt, G.E. Moores «Verteidigung des Common Sense».
Durch die Aufstellung einer Liste mit Sitzen, denen er mit
Sicherheit zustimmen kann, will Moore per Induktion zei-
gen, dass jeder und jede dieser Liste werde zustimmen kdn-
nen. Die Sitze auf dieser «/ist of truisms» sind allerdings von
enttduschender Schlichtheit. So etwa: «There exists at pre-
sent a living body, which is my body. This body was born at a
certain time in the past, and has existed continuously ever since
though not without undergoing changes...» Es sind Sitze, von
denen es bei Wittgenstein heisst: «Die Sitze, die darstellen,
was Moore aweiss, sind alle solcher Art, dass man sich schwer

vorstellen kann, warum einer das Gegenteil glauben sollte. ...

Nichts spricht in meinem Weltbild fiir das Gegenteil. »
Wittgenstein deutet dies nun so. Es geht nicht darum,
zu sagen, was man mit Sicherheit weiss, sondern um die
Einsicht, dass gewisse Sitze feststehen miissen, um andere
zu bezweifeln. «Weltbild» oder «Mythologie» nennt er die-
ses Hintergrundwissen, von dessen Richtigkeit ich mich
nicht tiberzeugt habe, das vielmehr der Hintergrund ist, vor
dem ich iiberhaupt Uberzeugungen haben und iiber richtig

NR.980 SEPTEMBER/OKTOBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

ESSAY Jiirg Berthold

und falsch urteilen kann. Im Bild von Flussbett und Fluss
bringt er das auf den Punkt. Gewisse Sitze des Weltbildes
kdnnte man sich erstarrt vorstellen; sie bilden das Flussbett.
Sie funktionieren als «Leitung fiir die nicht erstarrten, fliis-
sigen» Sitze. Das heisst nun aber auch, in der Logik dieses
Bildes: «das Ufer jenes Flusses besteht zum Teil aus hartem
Gestein, das keiner oder einer unmerkbaren Anderung unter-
liegt, und teils aus Sand, der bald hier, bald dort weg- und
angeschwemmt wird.» Und: «Die Mythologie kann wieder in
Fluss geraten, das Flussbett der Gedanken sich verschieben.»
Das Gefiihl fiir Pluralitit, das sich im Wahrheitsrelati-
vismus vorschnell und ungenau ausspricht, kann nur ange-
messen artikuliert werden, wenn die Unterscheidung von
Fluss und Flussbett nicht aufgehoben wird. Alles Priifen,
Bekriftigen und Entkriften geschieht innerhalb eines Sy-
stems, und zwar so, dass das System nicht der Ausgangs-
punkt unseres Argumentierens, sondern dessen Lebens-
element ist. Aber das ist vielleicht noch nicht genug. Was
jemand mit einer Formulierung wie «Das ist Ansichtssache!»
zum Ausdruck bringen mdchte, scheint noch mehr zu sein.
Wie beim Bild von Radiernadel und Meissel, so dringt auch
hier die Bildlogik weiter. Oft wissen wir nicht so klar zu
sagen, wo Bett und wo Fluss ist. Zu schnell dndern sich
die Verldufe. Was gestern Flussufer war, ist heute iiber-

Es geht nicht darum, zu sagen,
was man mit Sicherheit weiss,
sondern um die Einsicht, dass
gewisse Sitze feststehen miissen,
um andere zu bezweifeln.

schwemmt. Manchmal ist nicht einmal die Fliessrichtung
klar. Eigentliches Festland gibt es nicht. Wir sind Deltabe-
wohner. Irgendwo zwischen Quelle und Meer. Horizontlos.
[st es erstaunlich, wenn wir unsere Erfahrungen zunichst
wahrheitsrelativistisch zum Ausdruck bringen?

Man hat gegen den Relativismus immer wieder vorge-
bracht, dass es sich bei dessen Argumentation um einen
performativen Selbstwiderspruch handle. Auch ich habe
vorhin in einem ersten Anlauf eine entsprechende Wen-
dung gebraucht, als ich sagte: Mit einer Sicherheit, deren
Pointe darin besteht, dass es keine Sicherheiten gibt, ist
etwas faul. Gerade wenn die Behauptung stimmt, kann sie
nicht stimmen. Diese rein formale Argumentation hat viel-
leicht etwas Verbliiffendes, aber auch etwas Abgeschmack-
tes; sic mag liberraschen und einen auf dem falschen Fuss
erwischen, zu iiberzeugen vermag sie aber nicht.

Ich kenne bis heute keine fiir mich iiberzeugende Mog-
lichkeit, meinen folgenden zwei Intuitionen gleichzeitig
gerecht zu werden. An beiden mochte ich gleichermassen

65



ESSAY Jiirg Berthold

testhalten, obwohl sie sich widersprechen. Einerseits bin
ich tiberzeugt, dass sich in wahrheitsrelativistischen Formu-
lierungen wie den erwihnten eine Erfahrung von Pluralitit
ausspricht, die ernst zu nehmen ist. Das heisst zum Beispiel:
Man muss aus dem dogmatischen Schlummer erwachen —
und sich nicht nur tiber jene erhaben wihnen, die sich im
dogmatischen Tiefschlaf befinden und in ihre Triume ver-
liebt sind. Das heisst auch: Das blosse Aufweisen jenes per-
formativen Selbstwiderspruchs gentigt nicht, die Erfahrung
zu widerlegen. Anderseits, so die zweite Intuition, meine
ich, dass am Wahrheitsbegrift nicht nur pro forma festzuhal-
ten ist; dass also dessen relativistische oder skeptizistische
Ausloschung eine vorschnelle Kapitulation darstellt.

Die erste Intuition habe ich bis jetzt hinlinglich illu-
striert und im Bild des Deltas augenfillig zu machen ver-
sucht. Die zweite Intuition mdchte ich mit dem Hinweis
auf die einfache Alltagserfahrung illustrieren. In sehr, sehr
vielen Situationen reagieren wir absolut unaufgeregt auf die
Frage, ob eine Ausserung (unsrer selbst oder einer Drittper-
son) wahr sei. Nur in ganz seltenen Fillen fiihrt die Frage
in eine Diskussion iiber Wahrheitstheorien — auch unter
Philosophen nicht und schon gar nicht dann, wenn wir ei-
ne Liige vermuten. Dass der «radikale Skeptiker» im Reden
iiber Wahrheit und Wahrheitstheorien eine Schiessbuden-
figur ist, die es nicht gib, ldsst sich immer wieder beobach-
ten. Das hat mit dem zu tun, was ich oben mit Wittgenstein
tiber das Lebenselement des Argumentierens gesagt habe.

In einer Situation, in der man sich mit zwei sich wi-
dersprechenden Intuitionen konfrontiert sicht, kann man
grundsidtzlich auf verschiedene Weisen reagieren. Man
kann zum Beispiel versuchen, eine der beiden Intuitio-
nen (oder beide zusammen) loszuwerden. Man muss da-
tir nach Argumenten im weitesten Sinne suchen, die das
Loszuwerdende implausibel erscheinen lassen. «Argumente

Dass der «radikale Skeptiker»
im Reden iiber Wahrheit und
Wahrheitstheorien eine
Schiessbudenfigur ist, die es
nicht gibt, ldsst sich immer
wieder beobachten.

im weitesten Sinne» heisst Argumente der Logik und der
Begriffsanalyse, Argumente der Sache, genealogische Uber-
legungen zur Herkunft der Intuitionen etc. Das ist die eine
Strategie. Oder man versucht, einen Rahmen zu finden, in
dem sie sich nicht mehr widersprechen, respektive in dem
der Widerspruch sich als Schein auflost.

Seit dem Ende meines Philosophiestudiums habe ich
die erste Strategie verfolgt. Erfolglos insofern, als ich bei-

66

de Intuitionen immer noch habe; erfolgreich insofern, als
sie nun verbunden sind mit der relativen Gewissheit, dass
ich sie zu Recht zu haben glaube. In meiner Habilitations-
schrift «(Kampfplatz endloser Streitigkeiten» habe ich zu zei-
gen versucht, wie die Geschichte der Philosophie — und des
menschlichen Denkens ganz allgemein — beide Intuitionen
bezeugt: als entfaltete Pluralitit, eben als «Kampfplatz end-
loser Streitigkeiten», die eine; als Faktizitit eines iiber Jahr-
hunderte anhaltenden Bemiihens, den Kampfplatz nach-
haltig zu befrieden oder zu verlassen, die andere. Meinen
weiteren Denkweg sehe ich von daher im Rahmen der zwei-
ten Strategic: als Suche nach einem Rahmen, der beiden
Intuitionen gerecht wiirde. Gesucht wire eine Moglich-
keit also, die Anerkennung faktischer Pluralitit mit einem
Wahrheitsbegriff zusammen zu denken, der die Unterschei-
dung in wahr und falsch weiterhin sinnvoll erscheinen lasst.
Es wire ein Projekt, das — ohne die Zuhilfenahme Archi-
medischer Punkte, ohne essentialistische Annahmen — die
normative Kraft der Wahrheit zu bewahren helfen wiirde.
Oder genauer: ein Projekt, das das faktisch alltiglich sich
ereignende Sprachspiel des Behauptens einbinden wiirde in
einen konsistenten Rahmen des Redens-iiber-Wahrheit. So
hitte ich gerne Antworten, zunichst auf ganz elementare
Fragen wie die folgenden: Was heisst es, etwas zu behaup-
ten? Was heisst es, eine Uberzeugung als gerechtfertigt an-
zuschauen? Was heisst es, sie nicht mehr als gerechtfertigt
anzuschauen?

4

Als «eine Philosophie der Vielfalt» habe ich das Projekt im
Untertitel angesprochen, und zwar im bewussten Spiel mit
der Spannung zwischen der einen Philosophie und der plu-
ralen Vielfalt. Ausgehen muss diese nach dem Gesagten
bei einer Analyse des Behauptens. Was heisst es, etwas zu
behaupten? Etwas auszusagen? Einen Satz zu dussern mit
der allgemeinen Struktur «x ist p»?

John Austin hat die Eigenschaft, um die es mir in sol-
chen Sitzen geht, auf seinem Weg zur Sprechakttheorie in
«How to Do Things with Words» gestreift, und erldutert sie
am Satz «The cat is on the mat». Austin weist auf folgendes
hin. Das Aussern des Satzes transportiert dessen Wahrheits-
behauptung mit. Es ist nicht méglich, den Satz zu dussern
und gleichzeitig zu implizieren: «Das stimmt aber nicht.
Ich glaube es nicht.» Die Ausserung des Aussagesatzes « The
cat is on the mat» besagt nicht nur, dass etwas der Fall ist,
sondern auch dass als wahr behauptet wird, dass es der Fall
ist. Es kann sein, dass sich im Laufe von Nachforschun-
gen die Behauptung als falsch erweist (dass die Katze zum
Beispiel nicht auf der Matte, sondern im Kérbchen liegt).
Das indert aber nichts am Umstand, dass mit dem Aussern
des Satzes ein Wahrheitsanspruch formuliert wird. Das ist
auch im nur scheinbar anders gelagerten Fall der Liige so.

NR.980 SEPTEMBER/OKTOBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Nur weil mit dem Aussern des Satzes die Wahrheitsbehaup-
tung einhergeht, funktioniert sie. Die Liige zehrt geradezu
vom Wahrheitsanspruch, der durch die blosse Struktur der
Satziusserung gegeben ist.

Jacques Derrida hat mit Recht darauf bestanden, dass
diese Sichtweise in Probleme fiihrt, sobald man die Kon-
textbedingungen eines solchen Satzes modifiziert; wenn
man ihn also etwa auf der Theaterbiihne, in einem Roman
oder einem Gedicht, in einem Fremdsprachenlehrmittel —
oder eben wie hier als Beispiel in einer Rede situiert. Dass
man in diesen Fillen vergeblich nach der Katze suchen wird,
zeigt: da liegt ein Hund begraben. Nicht in allen Fillen
impliziert die blosse Ausserung des Satzes die Behauptung,
dass etwas tatsichlich der Fall ist, respektive dass «der-Fall-
sein» das gleiche bedeutet. Deshalb ist der Zusammenhang
zwischen Wahrheitsgehalt und Aussagestruktur zu prizisie-
ren. Nicht alle Sitze mit der Struktur «x ist p» implizieren
einen Wahrheitsanspruch, nicht alle sind Behauptungen
oder nur Behauptung. Aber immer, wenn ein Satz einen
Wahrheitsanspruch formuliert, also eine Behauptung dar-
stellt, dann ergibt sich dieser Anspruch allein schon aus
dessen Struktur. Das ist deshalb bedeutsam, weil wir nicht
umbhin kénnen, in Aussagesitzen zu reden und uns auf die
Welt zu beziehen.

Die Pointe von Austins Sprechakttheorie ist der Hinweis
auf den performativen Charakeer sprachlicher Ausserungen.
Ich erinnere an die berithmten, harmlos scheinenden Bei-
spiele: das Jawort bei der Trauung, die Taufe, das Verspre-
chen... oder an die brisanten expliziten Falle von hate speech,
die Judith Butler diskutiert und bei denen klar wird: man
kann mit Sprache handeln, ja, bisweilen verletzen.

Die Konzentration auf diese Fille hat meines Erachtens
den Blick auf den performativen Charakter der konstativen
Ausserungen, also der Behauptungen, verstellt. Ich glaube,
es ist fruchtbar, Austins Pointe auf deren Voraussetzung
anzuwenden. Indem ich eine Behauptung dussere, tue ich
auch etwas, und zwar, wie gesagt, allein durch die Struktur
des Aussagesatzes: ich formuliere einen Wahrheitsanspruch.
Indem ich eine Ausserung dussere, behaupte ich, Wahres zu
sagen. Dieser Anspruch ist auf andere bezogen, dhnlich den
erwihnten Sprechhandlungen. Mein Wahrheitsanspruch
ergeht an jemanden, wie ich sagen méchte. Der andere kann
seiner Autonomie, diesen Anspruch zuriickzuweisen, zwar
nie beraubt werden; das heisst aber nicht, dass der Anspruch
nicht immer schon im Reden erfolgt. Dieses «Ergehen-an»
des Anspruchs, meine ich, muss der Ausgangspunkt sein
zum Verstindnis, dass und wie die unterschiedlichen Wahr-
heitsanspriiche aufeinander bezogen sind. Es ist der Kern
dessen, was ich bis hierhin unbestimmt Pluralitit genannt
habe. Dass diese Pluralitit der Wahrheitsanspriiche — die
wir gegenseitig an uns richten, die an uns ergehen, die zu-
riickzuweisen wir in jedem Moment absolut frei sind — auf
die Wahrheit bezogen bleibt, liegt, so meine ich, im perfor-
mativen Zug des Behauptens selber begriindet.

NR.980 SEPTEMBER/OKTOBER 2010 SCHWEIZER MONATSHEFTE

ESSAY Jiirg Berthold

5

Ausgangspunkt meiner Uberlegungen war eine zunichst
personliche Beobachtung — die Beobachtung, dass der
«gesunde Menschenverstand» eine Position einzunehmen
scheint, fiir die er traditionellerweise gerade nicht einstand.
Wer sich auf ihn bezog, um ein Denken (etwa gegen die
Tradition oder die Autorititen) zu begriinden, wollte ge-
rade nicht den Relativismus. Wer sich anderseits gegen
ihn stellte, tat das zwar nicht selten wegen dessen apodik-
tischem, bisweilen diimmlichem «Es-ist-doch-klar-dass»,
aber nicht im Hinblick auf einen Relativismus. Ich habe
versucht, das ernst zu nehmen, was sich auch in einem kru-
den Wahrheitsrelativismus ausspricht. Es spricht sich darin
eine Intuition aus, die auch ich habe, die Intuition, dass

Die Liige zehrt geradezu vom
Wahrheitsanspruch, der durch
die blosse Struktur der
Satziusserung gegeben ist.

die faktische Pluralitit anzuerkennen ist, dass wir irren-
de Bewohner cines Deltas sind. Gleichzeitig scheint mir
aber der Wahrheitsrelativismus, beim Wort genommen, zu
viel opfern zu miissen, um dieser Erfahrung Ausdruck zu
verleihen. Zu offensichtlich widerspricht er unserer Pra-
xis des Begriindens. Er muss sich deshalb in Widersprii-
che verwickeln, Ausnahmen machen, im entscheidenden
Moment seine Intuition verraten. Die Strategie, mit der
ihm zu begegnen ist, kann sich aber, so der nichste Schritt,
nicht auf das formale Argument des Selbstwiderspruches
beschrinken; zu billig erscheint diese Form der Widerle-
gung. Man muss fragen, was es heisst, eine Behauptung zu
dussern. Denn ums Behaupten kommt niemand von uns
herum, einfach deshalb nicht, weil wir reden, uns redend
in der Welt behaupten, uns mit Behauptungen gegenein-
ander behaupten. Austins Sprechakttheorie habe ich dann
auf eine etwas andere Art zu lesen und fiir meine Proble-
matik fruchtbar zu machen versucht. Die Struktur jeder
behauptenden Ausserung, so die Pointe, impliziert sowohl
den Wahrheitsbezug als performativen Wahrheitsanspruch
als auch die Pluralitit: durch das Ergehen-an, wie ich es
genannt habe, und durch die Autonomie jedes einzelnen,
diesen an ihn ergehenden Anspruch zuriickzuweisen oder
ihn gar nicht erst zu vernehmen.

JURG BERTHOLD, geboren 1963, ist Kantonsschullehrer fiir
Deutsch und Philosophie sowie Privatdozent fiir Philosophie. Der Text
ist die leicht gekiirzte Fassung seiner Antrittsvorlesung, die er im

November 2009 an der Universitit Ziirich gehalten hat. (Die

ungekiirzte Fassung ist unter smh@schweizermonatshefte.ch erhildich)

67



	Über Radiernadel und Meissel : für eine Philosophie der Vielfalt

