
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 90 (2010)

Heft: 980

Artikel: Über Radiernadel und Meissel : für eine Philosophie der Vielfalt

Autor: Berthold, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Essay Jürg Berthold

Über Radiernadel und
Meissel

Für eine Philosophie der Vielfalt

Jürg Berthold

Eine Bemerkung von Ludwig Wittgenstein hat mich vor
einiger Zeit getroffen. Sie findet sich in seinem Buch «Über
Gewissheit» – den postum veröffentlichten umfangreichen
Notizen zu G.E. Moores Aufsatz «A Defence of Common
Sense» aus dem Jahr 1925: « Ich glaube, einen Philosophen,

einen, der selbst denken kann, könnte es interessieren, meine

Noten zu lesen. Denn wenn ich auch nur selten ins Schwarze

getroffen habe, so würde er doch erkennen, nach welchen Zielen

ich unablässig geschossen habe.»
«Schiessen» ist im Zusammenhang mit Philosophie

vielleicht unerwartet und natürlich etwas hässlich. Ich habe das

Zitat aber dennoch an den Anfang gestellt – und zwar aus

Was wäre vernünftiger,
als die Wahrheitsansprüche
der Vernunft
durch Einklammerung zu
depotenzieren,
zu subjektivieren?

drei Gründen: Zum einen gibt es mit dem «Selber-denken»

die wohl kürzestmögliche Bestimmung von Philosophie,
wie auch ich sie mir vorstelle wobei die Probleme damit
natürlich erst anfangen und nicht etwa gelöst sind). Zum
andern umkreist das Buch, aus dem es stammt, den common

sense, den gesunden Menschenverstand. Dieser, resp.
das Verhältnis der Philosophie, des Selber-denkens, zu ihm
in einem ganz bestimmten Punkt wird mein Thema sein.

Und drittens werde auch ich wohl weniger ins Schwarze

treffen als eine Richtung angeben können, in die ich ziele.

1I
ch habe, berufshalber, viel mit jungen Menschen zu tun.

In Gesprächen mit ihnen fällt mir immer wieder folgendes
auf: Es sieht so aus, als hätte man keine besonders hohe
Meinung von der Wahrheit. Damit meine ich nicht, dass

viel gelogen würde; die Schüler sind so ehrlich wie die
Gesellschaft, in der sie leben. Ich meine etwas anderes. In
entscheidenden Momenten, in einer Diskussion etwa, heisst
es nicht selten: « Das ist Ansichtssache» «Jeder hat seine
eigene Meinung» «Für mich ist das halt so»

Die Innensicht und das Selbstverständnis einer solchen
Haltung lassen sich wohl etwa so umschreiben: Die
entsprechende Formulierung will ein Zeichen undogmatischer
Denkungsart sein und versteht sich als Ausdruck von
Toleranz. Oder könnte jemand etwas dagegen haben, wenn
man für die eigene Wahrheit nicht mehr mit dem Schwert
loszieht – oder mit einer Schusswaffe losschiesst? Ist
Toleranz nicht auch der einzig mögliche Schluss, den man
aus dem Bild ziehen kann, das sich jedem, der bei Trost
ist, beim Blick in die immer bunter und unübersichtlicher
werdende Welt zeigt? Und der Blick auf die Geschichte der

Philosophie? Zeigt er etwas anderes als einen bunten Reigen
von Meinungen? Ist sie etwas anderes als ein «Kampfplatz
endloser Streitigkeiten» wie Kant sagte?

Vielleicht wäre es doch gut, mag ich mir als Lehrer
dann denken, Hegels Rat zu folgen, den er 1822 in
seinem Bericht an das Königlich Preussische Ministerium der

geistlichen, Unterrichts- und Medizinalangelegenheiten
«Über den Unterricht in der Philosophie auf Gymnasien»

formulierte: die Geschichte der Philosophie soll, obschon
«sie sich gleich häufig zunächst als passend dafür darbietet»
als Unterrichtsgegenstand ausgeschlossen werden, «wird sie

wohl nichts anderes als nur eine Erzählung zufälliger, müssiger

Meinungen » sein. Sie «führt leicht dazu…,» – so Hegel
– «eine nachteilige, verächtliche Meinung von der Philosophie,
insbesondere auch die Vorstellung hervorzubringen, dass mit
dieser Wissenschaft alles nur vergebliche Mühe gewesen und
es für die studierende Jugend noch mehr vergebliche Mühe
sein würde, sich mit ihr abzugeben.» Die Geschichte der
Philosophie erscheint hier nur als die zeitliche Entfaltung
einer Pluralität, die wir immer schon vorfinden. Was läge

da näher – so wieder aus der Innensicht –, als die eigenen
Ansichten zurückzunehmen, sie zu relativieren? Was wäre

vernünftiger, als die Wahrheitsansprüche der Vernunft
durch Einklammerung zu depotenzieren, zu subjektivieren?
Was wäre wichtiger, als sich angesichts dieser Pluralität in
Toleranz zu üben?

Ein solcher Wahrheitsrelativismus des common sense,

wie ich die entsprechende Haltung von aussen betrachtet
hier nennen möchte, wirkt – intendiert oder nicht –
allerdings oft ganz anders: die Notwendigkeit, die Ansichten zu
begründen, entfällt, oder die Begründungen scheinen
beliebig zu werden. Im Geist toleranter Gesprächsbereitschaft
wird – defensiv und aggressiv zugleich – das Gesprächsende

62 Nr.980 september /oktober 2010 Schweizer Monatshefte



Essay Jürg Berthold

signalisiert. Dabei gerät diese Form von «Toleranz» in
gefährliche Nähe zur Indifferenz. Der Begriff der Toleranz
impliziert nämlich, dass die andere Meinung in einem
normativ gehaltvollen Sinn zwar als falsch verstanden, aber
dennoch akzeptiert wird. Tolerant kann nur sein, wer
gerade nicht indifferent ist. In meiner Wahrnehmung ist die
begleitende Tonart dabei weniger ein melancholisches Moll
über den Verlust dessen, was in unserem Wortschatz
emphatisch «Wahrheit» heisst. Der Klang ist eher ein heiteres

C-Dur. «Quid est veritas? Was ist Wahrheit?» Joh. 18, 38)
ist hier Pontius Pilatus wie ein entferntes Echo zu hören.

Allerdings gibt es Grenzen dieser Heiterkeit; auch das

gehört zu der Erfahrung, und zwar Grenzen in verschiedenen

normativen Bereichen. Die Menschenrechte und ihre
universale Gültigkeit sollen, bitte, unbeschadet bleiben – wie
und auf welcher Grundlage könnte man sonst «Verbrechen
gegen die Menschlichkeit» benennen und verfolgen? Dass
jeder nach seiner façon glücklich werden soll, auch das weiss der
gesunde Menschenverstand mit Sicherheit. Aber würden sich,
wenn wir die Frage ernst nähmen, was unseres jeden eigene

Fasson ist, unsere Lebensentwürfe so ähnlich sehen, wie sie

es tun? Ebenso im Ästhetischen. Das de gustibus non
disputandum ist schnell am Ende seines Lateins, wenn die Kunst
nicht mehr einfach nur schön, apollinisch, ornamental ist.
Diese Grenzen sind, so könnte man sagen, die sichtbare Seite

eines inneren Widerspruchs. Wie kann eine Einsicht sicher
sein, wenn deren Pointe darin besteht, dass es keine Sicherheit
gibt? Es ist, als wolle der wahrheitsrelativistisch informierte
common sense – mit einer offenbar nicht ins Hochdeutsche zu
übersetzenden Wendung – «dä Foifer und ’s Weggli» haben.

Das Gefühl für Pluralität soll auf diffuse Weise auf den Punkt
gebracht werden; den Konsequenzen, die der Relativismus
aber letztlich hätte, wird der Stachel gezogen.

2
Die Situation ist vertrackt. Der gesunde Menschenverstand
hat von der Philosophiegeschichte her nichts, aber auch gar
nichts zu tun mit dem Wahrheitsrelativismus. Der gesunde

Menschenverstand – er ist einerseits, diese Vereinfachung
sei mir erlaubt, eine Instanz, von der die Philosophie
ausgeht, worauf sie baut. Er ist anderseits das, wogegen sie sich
richtet. Leidenschaftliche Verteidiger finden sich ebenso
wie bittere Spötter. Für beides sei je ein Beispiel genannt:
der berühmte Anfangsabschnitt von Descartes’ «Discours
de la méthode» der vom bon sens als der bestverteilten
Sache der Welt spricht, ist zwar nicht ohne Ironie, wenn man
die Fortsetzung hinzunimmt; am besten verteilt deshalb,
weil jeder denke, er habe genügend davon. Aber gleichzeitig

heisst es doch sehr affirmativ: «la puissance de bien juger,
et de distinguer le vrai d’avec le faux, qui est proprement ce

qu’on nomme le bon sens ou la raison, est naturellement égale

en tous les hommes.»

Der Sache nach übernimmt ein paar Jahre später in den
«Meditationes» das lumen naturale das natürliche Licht)
die Stelle jener Instanz. Ohne sie wird die Begründung des
cogito ergo sum, die geleistet werden soll, brüchig. Schon
im letzten Teil des «Discours» taucht die Instanz auf, dort
als raison naturelle, wenn Descartes ausführlich begründet,
warum er den «Discours» auf Französisch geschrieben hat:
«Si j’écris en français qui est la langue de mon pays, plutôt
qu’en latin qui est celle de mes précepteurs, c’est à cause que

j’éspère que ceux qui ne se servent que de leur raison naturelle
toute pure, jugeront mieux de mes opinions, que ceux qui ne

croient qu’aux livres anciens.»

Der gesunde Menschenverstand

hat von der Philosophiegeschichte

her nichts, aber auch
gar nichts zu tun mit dem
Wahrheitsrelativismus.

Demgegenüber, ganz anders, Kant. Am Anfang seiner
«Prolegomena» wendet er sich an die «selbstdenkenden Leser

» wie er sie nennt. Er skizziert den intellektuellen Weg,
der ihn zu der zwei Jahre zuvor erschienenen «Kritik der

reinen Vernunft» geführt hat. Es war die Lektüre David
Humes. Dieser hatte seinen, wie er sagt, «dogmatischen
Schlummer» unterbrochen und seinen Untersuchungen eine

ganz andere Richtung gegeben. Hume hatte in Bezug
auf die Verknüpfung von Ursache und Wirkung gezeigt:
es ist unser Verstand, der diese vornimmt, sie ist nicht in
den Dingen selbst zu finden. Kant vermutete nun, dass

unser Verstand überhaupt viel aktiver sei; dass man jene
Feststellung also nicht nur bezüglich Ursache und Wirkung,
sondern ganz generell machen müsste. Die Durcharbeitung
dieser Vermutung – die «Ausführung des Humischen
Problems in seiner möglichst grössten Erweiterung» so Kant –,
das ist dann die «Kritik der reinen Vernunft» Von daher
Kants sicherer Blick auf Hume und seine Zeitgenossen:
Hume hätte zwar kein Licht gebracht, aber immerhin Funken

geschlagen, «bei welchen man wohl ein Licht hätte
anzünden können, wenn er auf empfänglichen Zunder getroffen

wäre.» Man könne es, «ohne eine gewisse Pein zu empfinden,
nicht ansehen, wie so ganz und gar seine Gegner … den Punkt
seiner Aufgabe verfehlt» hätten. Humes Gegner hätten, so

Kant, mit der Berufung auf den « gemeinen Menschenverstand

» ein bequemes Mittel erfunden, Humes Einsichten
abzuwehren.

Dies führt Kant folgendermassen aus: «Wenn Einsicht
und Wissenschaft auf die Neige gehen, alsdenn und nicht eher,

sich auf den gemeinen Menschenverstand zu berufen, das ist
eine von den subtilen Erfindungen neuerer Zeiten, dabei es

der schalste Schwätzer mit dem gründlichsten Kopfe getrost

Nr. 980 september /oktober 2010 Schweizer Monatshefte 63



Essay Jürg Berthold

aufnehmen, und es mit ihm aushalten kann. So lange aber

noch ein kleiner Rest von Einsicht da ist, wird man sich wohl
hüten, diese Nothülfe zu ergreifen. Und, beim Lichte besehen,

ist diese Appellation nichts anders, als eine Berufung auf das

Urteil der Menge; ein Zuklatschen, über das der Philosoph

errötet, der populäre Witzling aber triumphiert und trotzig
tut.» Diese Charakterisierung benennt präzise die rhetorische

Funktion einer Berufung auf jene Instanz des
Hausverstandes: es geht in Kants Sicht letztlich um eine Form
von Populismus. Umso interessanter, was er gleichzeitig
sagt: «In der Tat ist’s eine grosse Gabe des Himmels, einen

«In der Tat ist’s eine grosse

Gabe des Himmels, einen
geraden oder, wie man es

neuerlich benannt hat,
schlichten) Menschenverstand
zu besitzen.»

geraden oder, wie man es neuerlich benannt hat, schlichten)
Menschenverstand zu besitzen. Aber man muss ihn durch Taten

beweisen, durch das Überlegte und Vernünftige, was man
denkt und sagt, nicht aber dadurch, dass, wenn man nichts
Kluges zu seiner Rechtfertigung vorzubringen weiss, man sich

auf ihn, als ein Orakel beruft.»

Mit der Rede von der «grossen Gabe des Himmels» klingt
wieder das lumen naturale an, die raison naturelle. Diese
erweist sich aber nur im Vollzug. Der Rekurs auf sie erübrigt

sich gerade dort, wo sich die Gabe zeigt. Sie offenbar
sich in der Art und Weise, wie man argumentiert: «durch
das Überlegte und Vernünftige, was man denkt und sagt» In
diesem Zusammenhang nun verwendet Kant das Bild von
Meissel und Radiernadel, das ich für den Titel gewählt habe.

«Meissel und Schlegel können ganz wohl dazu dienen, ein
Stück Zimmerholz zu bearbeiten, aber zum Kupferstechen
muss man die Radiernadel brauchen. So sind gesunder
Verstand sowohl, als spekulativer, beide, aber jeder in seiner Art
brauchbar: jener, wenn es auf Urteile ankommt, die in der

Erfahrung ihre unmittelbare Anwendung finden, dieser aber,
wo im allgemeinen, aus blossen Begriffen geurteilt werden soll,

z.B. in der Metaphysik, wo der sich selbst … so nennende
gesunde Verstand ganz und gar kein Urteil hat.» Was aber ist
ein Urteil, das «unmittelbar seine Anwendung findet» wie
Kant sagt? Gäbe es so etwas wie Unmittelbarkeit im Urteilen,

wäre der gesunde Menschenverstand jenseits des

Populismus gerettet, zumindest für einen Teilbereich unseres

praktischen Urteilens.
Der Ethnologe Clifford Geertz beschreibt in einem sehr

schönen Aufsatz den «Common Sense als kulturelles System»

Darin kommt die Situation vor, dass jemand an einem
bewölkten Tag das Haus ohne Regenschirm verlässt. Wer der

Meinung ist, einer solchen Person fehle es an gesundem
Menschenverstand, meint etwas ganz Präzises: nicht, dass

sie nicht merkt, dass Regen nass macht. Gemeint ist, dass

sie «nicht in der Lage ist, auf Grund der Erfahrung die
richtigen Schlüsse zu ziehen»

Worin besteht die angebliche Unmittelbarkeit dieses

Urteils? Offenbar darin, dass die Unterscheidung aufgehoben

wird zwischen der Wahrnehmung dessen, was gegeben

ist etwa des Regens), und dem, wie dieses Gegebene
interpretiert wird und was es verlangt man muss sich mit
einem Regenschirm bewaffnen). Die Selbstbeschreibung des

common sense, so Geertz, zeichnet sich gerade dadurch aus,
«darauf zu bestehen, dass sich seine Behauptungen unmittelbar
aus der Erfahrung ergeben und nicht etwa diese Erfahrung
reflektieren.» Allem wird «ein Hauch von ‹wie denn sonst›»

beigelegt. Dieser Hauch, so die Pointe der ethnologischen
Perspektive, ist Ausdruck einer bestimmten Lebensform.
Aus der Aussensicht wird sie von Geertz gedeutet als

Bestreben, die Welt eindeutig zu machen.
Das Bild von Radiernadel und Meissel hat die Funktion,

über die Vielzahl von Werkzeugen eine Art von Arbeitsteilung

zwischen philosophisch-wissenschaftlicher Rationalität

und gesundem Menschenverstand plausibel zu machen.
Meissel und Schlegel sind zwar auch aus handwerklicher
Sicht – also im Bild – nicht die richtigen Werkzeuge für
die Holzbearbeitung; sie «können» wie Kant sehr präzise
sagt, dazu verwendet werden, sie sind «brauchbar» aber

eigentlich sind sie für einen anderen Werkstoff gedacht. Es

wird – gerade auch wenn man diese Nuancen der Materialität

überliest – suggeriert, dass sich zwei Wahrheiten
gegenüberstünden: jene der Philosophie, im Feld des Begrifflichen,

das heisst der Vermittlung durch Begriffe, und jene
des gesunden Menschenverstandes im Bereich der
Unmittelbarkeit. Kants Versuch, klare Verhältnisse zu schaffen,

wird jemanden, der sein Gefühl für Pluralität im Ausruf
«Das ist halt Ansichtssache!» zum Ausdruck bringt, kaum
von seiner Position abbringen. Selbst wenn man das Bild
von Radiernadel und Meissel ernst nimmt und den Fokus
darauf legt, dass auch der Meissel nicht das richtige Werkzeug

ist, artikuliert es nicht jene Pluralität. Die Pluralität,
die sich im Wahrheitsrelativismus des Alltagsverstandes
ausdrückt, wird vielmehr auch hier unterdrückt.

3
Bis jetzt habe ich den indirekten Weg gewählt, indem ich
beim gesunden Menschenverstand ansetzte. Ich habe zwei
Punkte betont, einmal, dass der gesunde Menschenverstand

in der Geschichte der Philosophie eine ambivalente
Beurteilung erfuhr. Und dann, dass der gesunde Menschenverstand

traditionellerweise alles andere als wahrheitsrelativistisch

eingestellt ist. Wie hängen diese Feststellungen
zusammen? Ich möchte behaupten, die Ambivalenz habe

64 Nr.980 september /oktober 2010 Schweizer Monatshefte



Essay Jürg Berthold

ihren Grund in Schwierigkeiten des Wahrheitsbegriffs
selber. Für diese Schwierigkeiten stellt der «Relativismus» eine
vereinfachte Lösung dar. Das hiesse dann: Sowohl in der
Ambivalenz wie auch im Wahrheitsrelativismus zeigt sich
etwas von der Wahrheit der Wahrheit.

Wenn ich nun den schwierigeren Weg nehme und
mich dem Wahrheitsbegriff direkt nähere, so möchte ich
zunächst an einem Punkt festhalten. Wenn es etwas gibt,
was uns Menschen verbindet, dann kann es nicht postuliert

werden. Es muss sich zeigen. Die Gabe, so hiess es

bei Kant, zeichnet sich dadurch aus, dass sie sich erweist:
sie erweist sich «durch das Überlegte und Vernünftige, was

man denkt und sagt» Das heisst: Wenn die einzig sichere
Einsicht, die uns verbinden kann, jene wäre, dass es keine
sicheren Einsichten gibt, dass es also in einem starken Sinne
des Wortes Ansichtssache ist, was man denkt, dann müsste
sich diese Gewissheit immer wieder erweisen. Andernfalls
wäre sie, wie man mit einem Ausdruck von Wittgenstein
sagen könnte, «hohl» Was meint er damit? Im schon
zitierten Buch «Über Gewissheit» gibt es einen Eintrag zu
einem imaginierten Lehrer-Schüler-Gespräch. Angenommen,

ein Schüler, so heisst es dort, lasse sich nichts erklären
und unterbreche alle Überlegungen fortwährend, indem er
an allem Zweifel äussere, etwa an der Existenz der Dinge
oder an der Bedeutung der Wörter. Der Lehrer müsste ihn
dann seinerseits unterbrechen mit dem Hinweis: «Unterbrich

mich nicht, deine Zweifel haben jetzt noch gar keinen
Sinn!» Ein solches Zweifeln ist, wie Wittgenstein etwas später

sagt, «hohl»: zu weniges steht fest, worauf es sich stützen
könnte. Im gleichen Sinne könnte man sagen: Das Gefühl
für Pluralität, das sich im Bestehen auf der «Ansichtssache»

zeigt, ist hohl, solange sich diese Pluralität nicht immer
wieder im Vollzug des Widerstreits erweist.

Ständiger Bezugspunkt von Wittgensteins Buch ist, wie
erwähnt, G.E. Moores «Verteidigung des Common Sense»

Durch die Aufstellung einer Liste mit Sätzen, denen er mit
Sicherheit zustimmen kann, will Moore per Induktion
zeigen, dass jeder und jede dieser Liste werde zustimmen können.

Die Sätze auf dieser «list of truisms» sind allerdings von
enttäuschender Schlichtheit. So etwa: «There exists at present

a living body, which is my body. This body was born at a
certain time in the past, and has existed continuously ever since

though not without undergoing changes…» Es sind Sätze, von
denen es bei Wittgenstein heisst: «Die Sätze, die darstellen,
was Moore ‹weiss›, sind alle solcher Art, dass man sich schwer

vorstellen kann, warum einer das Gegenteil glauben sollte. …
Nichts spricht in meinem Weltbild für das Gegenteil.»

Wittgenstein deutet dies nun so. Es geht nicht darum,
zu sagen, was man mit Sicherheit weiss, sondern um die
Einsicht, dass gewisse Sätze feststehen müssen, um andere
zu bezweifeln. «Weltbild» oder «Mythologie» nennt er dieses

Hintergrundwissen, von dessen Richtigkeit ich mich
nicht überzeugt habe, das vielmehr der Hintergrund ist, vor
dem ich überhaupt Überzeugungen haben und über richtig

und falsch urteilen kann. Im Bild von Flussbett und Fluss
bringt er das auf den Punkt. Gewisse Sätze des Weltbildes
könnte man sich erstarrt vorstellen; sie bilden das Flussbett.
Sie funktionieren als «Leitung für die nicht erstarrten,
flüssigen» Sätze. Das heisst nun aber auch, in der Logik dieses

Bildes: «das Ufer jenes Flusses besteht zum Teil aus hartem
Gestein, das keiner oder einer unmerkbaren Änderung unterliegt,

und teils aus Sand, der bald hier, bald dort weg- und
angeschwemmt wird.» Und: «Die Mythologie kann wieder in
Fluss geraten, das Flussbett der Gedanken sich verschieben.»

Das Gefühl für Pluralität, das sich im Wahrheitsrelativismus

vorschnell und ungenau ausspricht, kann nur
angemessen artikuliert werden, wenn die Unterscheidung von
Fluss und Flussbett nicht aufgehoben wird. Alles Prüfen,
Bekräftigen und Entkräften geschieht innerhalb eines
Systems, und zwar so, dass das System nicht der Ausgangspunkt

unseres Argumentierens, sondern dessen Lebenselement

ist. Aber das ist vielleicht noch nicht genug. Was
jemand mit einer Formulierung wie «Das ist Ansichtssache!»

zum Ausdruck bringen möchte, scheint noch mehr zu sein.
Wie beim Bild von Radiernadel und Meissel, so drängt auch
hier die Bildlogik weiter. Oft wissen wir nicht so klar zu
sagen, wo Bett und wo Fluss ist. Zu schnell ändern sich
die Verläufe. Was gestern Flussufer war, ist heute über¬

schwemmt.

Es geht nicht darum, zu sagen,
was man mit Sicherheit weiss,

sondern um die Einsicht, dass

gewisse Sätze feststehen müssen,

um andere zu bezweifeln.

Manchmal ist nicht einmal die Fliessrichtung
klar. Eigentliches Festland gibt es nicht. Wir sind Deltabewohner.

Irgendwo zwischen Quelle und Meer. Horizontlos.
Ist es erstaunlich, wenn wir unsere Erfahrungen zunächst
wahrheitsrelativistisch zum Ausdruck bringen?

Man hat gegen den Relativismus immer wieder
vorgebracht, dass es sich bei dessen Argumentation um einen
performativen Selbstwiderspruch handle. Auch ich habe
vorhin in einem ersten Anlauf eine entsprechende Wendung

gebraucht, als ich sagte: Mit einer Sicherheit, deren
Pointe darin besteht, dass es keine Sicherheiten gibt, ist
etwas faul. Gerade wenn die Behauptung stimmt, kann sie

nicht stimmen. Diese rein formale Argumentation hat
vielleicht etwas Verblüffendes, aber auch etwas Abgeschmacktes;

sie mag überraschen und einen auf dem falschen Fuss

erwischen, zu überzeugen vermag sie aber nicht.
Ich kenne bis heute keine für mich überzeugende

Möglichkeit, meinen folgenden zwei Intuitionen gleichzeitig
gerecht zu werden. An beiden möchte ich gleichermassen

Nr. 980 september /oktober 2010 Schweizer Monatshefte 65



Essay Jürg Berthold

festhalten, obwohl sie sich widersprechen. Einerseits bin
ich überzeugt, dass sich in wahrheitsrelativistischen
Formulierungen wie den erwähnten eine Erfahrung von Pluralität
ausspricht, die ernst zu nehmen ist. Das heisst zum Beispiel:
Man muss aus dem dogmatischen Schlummer erwachen –

und sich nicht nur über jene erhaben wähnen, die sich im
dogmatischen Tiefschlaf befinden und in ihre Träume
verliebt sind. Das heisst auch: Das blosse Aufweisen jenes
performativen Selbstwiderspruchs genügt nicht, die Erfahrung
zu widerlegen. Anderseits, so die zweite Intuition, meine
ich, dass am Wahrheitsbegriff nicht nur pro forma festzuhalten

ist; dass also dessen relativistische oder skeptizistische
Auslöschung eine vorschnelle Kapitulation darstellt.

Die erste Intuition habe ich bis jetzt hinlänglich
illustriert und im Bild des Deltas augenfällig zu machen
versucht. Die zweite Intuition möchte ich mit dem Hinweis
auf die einfache Alltagserfahrung illustrieren. In sehr, sehr
vielen Situationen reagieren wir absolut unaufgeregt auf die
Frage, ob eine Äusserung unsrer selbst oder einer Drittperson)

wahr sei. Nur in ganz seltenen Fällen führt die Frage

in eine Diskussion über Wahrheitstheorien – auch unter
Philosophen nicht und schon gar nicht dann, wenn wir eine

Lüge vermuten. Dass der «radikale Skeptiker» im Reden

über Wahrheit und Wahrheitstheorien eine Schiessbudenfigur

ist, die es nicht gibt, lässt sich immer wieder beobachten.

Das hat mit dem zu tun, was ich oben mit Wittgenstein
über das Lebenselement des Argumentierens gesagt habe.

In einer Situation, in der man sich mit zwei sich
widersprechenden Intuitionen konfrontiert sieht, kann man
grundsätzlich auf verschiedene Weisen reagieren. Man
kann zum Beispiel versuchen, eine der beiden Intuitionen

oder beide zusammen) loszuwerden. Man muss dafür

nach Argumenten im weitesten Sinne suchen, die das

Loszuwerdende implausibel erscheinen lassen. «Argumente

Dass der «radikale Skeptiker»

im Reden über Wahrheit und
Wahrheitstheorien eine

Schiessbudenfigur ist, die es

nicht gibt, lässt sich immer
wieder beobachten.

im weitesten Sinne» heisst Argumente der Logik und der
Begriffsanalyse, Argumente der Sache, genealogische
Überlegungen zur Herkunft der Intuitionen etc. Das ist die eine
Strategie. Oder man versucht, einen Rahmen zu finden, in
dem sie sich nicht mehr widersprechen, respektive in dem

der Widerspruch sich als Schein auflöst.
Seit dem Ende meines Philosophiestudiums habe ich

die erste Strategie verfolgt. Erfolglos insofern, als ich bei¬

de Intuitionen immer noch habe; erfolgreich insofern, als

sie nun verbunden sind mit der relativen Gewissheit, dass

ich sie zu Recht zu haben glaube. In meiner Habilitationsschrift

«Kampfplatz endloser Streitigkeiten» habe ich zu zeigen

versucht, wie die Geschichte der Philosophie – und des

menschlichen Denkens ganz allgemein – beide Intuitionen
bezeugt: als entfaltete Pluralität, eben als «Kampfplatz endloser

Streitigkeiten» die eine; als Faktizität eines über
Jahrhunderte anhaltenden Bemühens, den Kampfplatz nachhaltig

zu befrieden oder zu verlassen, die andere. Meinen
weiteren Denkweg sehe ich von daher im Rahmen der zweiten

Strategie: als Suche nach einem Rahmen, der beiden
Intuitionen gerecht würde. Gesucht wäre eine Möglichkeit

also, die Anerkennung faktischer Pluralität mit einem
Wahrheitsbegriff zusammen zu denken, der die Unterscheidung

in wahr und falsch weiterhin sinnvoll erscheinen lässt.
Es wäre ein Projekt, das – ohne die Zuhilfenahme
Archimedischer Punkte, ohne essentialistische Annahmen – die
normative Kraft der Wahrheit zu bewahren helfen würde.
Oder genauer: ein Projekt, das das faktisch alltäglich sich
ereignende Sprachspiel des Behauptens einbinden würde in
einen konsistenten Rahmen des Redens-über-Wahrheit. So

hätte ich gerne Antworten, zunächst auf ganz elementare
Fragen wie die folgenden: Was heisst es, etwas zu behaupten?

Was heisst es, eine Überzeugung als gerechtfertigt
anzuschauen? Was heisst es, sie nicht mehr als gerechtfertigt
anzuschauen?

4A
ls «eine Philosophie der Vielfalt» habe ich das Projekt im

Untertitel angesprochen, und zwar im bewussten Spiel mit
der Spannung zwischen der einen Philosophie und der
pluralen Vielfalt. Ausgehen muss diese nach dem Gesagten
bei einer Analyse des Behauptens. Was heisst es, etwas zu
behaupten? Etwas auszusagen? Einen Satz zu äussern mit
der allgemeinen Struktur «x ist p»

John Austin hat die Eigenschaft, um die es mir in
solchen Sätzen geht, auf seinem Weg zur Sprechakttheorie in
«How to Do Things with Words» gestreift, und erläutert sie

am Satz «The cat is on the mat» Austin weist auf folgendes
hin. Das Äussern des Satzes transportiert dessen
Wahrheitsbehauptung mit. Es ist nicht möglich, den Satz zu äussern

und gleichzeitig zu implizieren: «Das stimmt aber nicht.
Ich glaube es nicht.» Die Äusserung des Aussagesatzes «The

cat is on the mat» besagt nicht nur, dass etwas der Fall ist,
sondern auch dass als wahr behauptet wird, dass es der Fall
ist. Es kann sein, dass sich im Laufe von Nachforschungen

die Behauptung als falsch erweist dass die Katze zum
Beispiel nicht auf der Matte, sondern im Körbchen liegt).
Das ändert aber nichts am Umstand, dass mit dem Äussern
des Satzes ein Wahrheitsanspruch formuliert wird. Das ist
auch im nur scheinbar anders gelagerten Fall der Lüge so.

66 Nr.980 september /oktober 2010 Schweizer Monatshefte



Essay Jürg Berthold

Nur weil mit dem Äussern des Satzes die Wahrheitsbehauptung

einhergeht, funktioniert sie. Die Lüge zehrt geradezu

vom Wahrheitsanspruch, der durch die blosse Struktur der
Satzäusserung gegeben ist.

Jacques Derrida hat mit Recht darauf bestanden, dass

diese Sichtweise in Probleme führt, sobald man die
Kontextbedingungen eines solchen Satzes modifiziert; wenn
man ihn also etwa auf der Theaterbühne, in einem Roman
oder einem Gedicht, in einem Fremdsprachenlehrmittel –
oder eben wie hier als Beispiel in einer Rede situiert. Dass
man in diesen Fällen vergeblich nach der Katze suchen wird,
zeigt: da liegt ein Hund begraben. Nicht in allen Fällen
impliziert die blosse Äusserung des Satzes die Behauptung,
dass etwas tatsächlich der Fall ist, respektive dass «der-Fallsein

» das gleiche bedeutet. Deshalb ist der Zusammenhang
zwischen Wahrheitsgehalt und Aussagestruktur zu präzisieren.

Nicht alle Sätze mit der Struktur «x ist p» implizieren
einen Wahrheitsanspruch, nicht alle sind Behauptungen
oder nur Behauptung. Aber immer, wenn ein Satz einen
Wahrheitsanspruch formuliert, also eine Behauptung
darstellt, dann ergibt sich dieser Anspruch allein schon aus

dessen Struktur. Das ist deshalb bedeutsam, weil wir nicht
umhin können, in Aussagesätzen zu reden und uns auf die
Welt zu beziehen.

Die Pointe von Austins Sprechakttheorie ist der Hinweis
auf den performativen Charakter sprachlicher Äusserungen.
Ich erinnere an die berühmten, harmlos scheinenden
Beispiele: das Jawort bei der Trauung, die Taufe, das Versprechen…

oder an die brisanten expliziten Fälle von hate speech,

die Judith Butler diskutiert und bei denen klar wird: man
kann mit Sprache handeln, ja, bisweilen verletzen.

Die Konzentration auf diese Fälle hat meines Erachtens
den Blick auf den performativen Charakter der konstativen
Äusserungen, also der Behauptungen, verstellt. Ich glaube,
es ist fruchtbar, Austins Pointe auf deren Voraussetzung
anzuwenden. Indem ich eine Behauptung äussere, tue ich
auch etwas, und zwar, wie gesagt, allein durch die Struktur
des Aussagesatzes: ich formuliere einen Wahrheitsanspruch.
Indem ich eine Äusserung äussere, behaupte ich, Wahres zu
sagen. Dieser Anspruch ist auf andere bezogen, ähnlich den
erwähnten Sprechhandlungen. Mein Wahrheitsanspruch
ergeht an jemanden, wie ich sagen möchte. Der andere kann
seiner Autonomie, diesen Anspruch zurückzuweisen, zwar
nie beraubt werden; das heisst aber nicht, dass der Anspruch
nicht immer schon im Reden erfolgt. Dieses «Ergehen-an»

des Anspruchs, meine ich, muss der Ausgangspunkt sein
zum Verständnis, dass und wie die unterschiedlichen
Wahrheitsansprüche aufeinander bezogen sind. Es ist der Kern
dessen, was ich bis hierhin unbestimmt Pluralität genannt
habe. Dass diese Pluralität der Wahrheitsansprüche – die
wir gegenseitig an uns richten, die an uns ergehen, die
zurückzuweisen wir in jedem Moment absolut frei sind – auf
die Wahrheit bezogen bleibt, liegt, so meine ich, im
performativen Zug des Behauptens selber begründet.

5

Ausgangspunkt meiner Überlegungen war eine zunächst
persönliche Beobachtung – die Beobachtung, dass der
«gesunde Menschenverstand» eine Position einzunehmen
scheint, für die er traditionellerweise gerade nicht einstand.
Wer sich auf ihn bezog, um ein Denken etwa gegen die
Tradition oder die Autoritäten) zu begründen, wollte
gerade nicht den Relativismus. Wer sich anderseits gegen

ihn stellte, tat das zwar nicht selten wegen dessen
apodiktischem, bisweilen dümmlichem «Es-ist-doch-klar-dass»

aber nicht im Hinblick auf einen Relativismus. Ich habe
versucht, das ernst zu nehmen, was sich auch in einem kruden

Wahrheitsrelativismus ausspricht. Es spricht sich darin
eine Intuition aus, die auch ich habe, die Intuition, dass

Die Lüge zehrt geradezu vom
Wahrheitsanspruch, der durch
die blosse Struktur der
Satzäusserung gegeben ist.

die faktische Pluralität anzuerkennen ist, dass wir irrende

Bewohner eines Deltas sind. Gleichzeitig scheint mir
aber der Wahrheitsrelativismus, beim Wort genommen, zu
viel opfern zu müssen, um dieser Erfahrung Ausdruck zu
verleihen. Zu offensichtlich widerspricht er unserer Praxis

des Begründens. Er muss sich deshalb in Widersprüche

verwickeln, Ausnahmen machen, im entscheidenden
Moment seine Intuition verraten. Die Strategie, mit der
ihm zu begegnen ist, kann sich aber, so der nächste Schritt,
nicht auf das formale Argument des Selbstwiderspruches
beschränken; zu billig erscheint diese Form der Widerlegung.

Man muss fragen, was es heisst, eine Behauptung zu
äussern. Denn ums Behaupten kommt niemand von uns
herum, einfach deshalb nicht, weil wir reden, uns redend
in der Welt behaupten, uns mit Behauptungen gegeneinander

behaupten. Austins Sprechakttheorie habe ich dann
auf eine etwas andere Art zu lesen und für meine Problematik

fruchtbar zu machen versucht. Die Struktur jeder
behauptenden Äusserung, so die Pointe, impliziert sowohl
den Wahrheitsbezug als performativen Wahrheitsanspruch
als auch die Pluralität: durch das Ergehen-an, wie ich es

genannt habe, und durch die Autonomie jedes einzelnen,
diesen an ihn ergehenden Anspruch zurückzuweisen oder
ihn gar nicht erst zu vernehmen.

Jürg Berthold, geboren 1963, ist Kantonsschullehrer für
Deutsch und Philosophie sowie Privatdozent für Philosophie. Der Text
ist die leicht gekürzte Fassung seiner Antrittsvorlesung, die er im
November 2009 an der Universität Zürich gehalten hat. Die
ungekürzte Fassung ist unter smh@schweizermonatshefte.ch erhältlich)

Nr. 980 september /oktober 2010 Schweizer Monatshefte 67


	Über Radiernadel und Meissel : für eine Philosophie der Vielfalt

