Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 89 (2009)

Heft: 970

Artikel: Nicht folkloristisch, sondern konnektionistisch!
Autor: Welsch, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168298

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Multikulturalisten wollen die Kulturen neben-

einander zum Blithen bringen. Interkulturalisten
bemiihen sich, sie miteinander ins Gesprich zu bringen.
Transkulturalisten hingen der Vision an, durch
Verbindung und Durchdringung neue kiinstlerische
Formen und Inhalte zu schaffen. Eine Empfehlung

fiir die Festivals der Zukunft.

7 Nicht folkloristisch,

sondern konnektionistisch!

Wolfgang Welsch

Das Jahr 2008 war von der Europiischen Union
zum Jahr des Interkulturellen Dialogs erklirt
worden. Nun werden im gingigen Sprachge-
brauch «Interkulturalitit» und «Transkulturali-
tde» kaum unterschieden, sie gelten vielfach als
synonym. Von daher sollte man erwarten, dass
2008 das Jahr transkultureller Impulse und trans-
kultureller Festivals gewesen sei.

Tatsichlich hatte die Europiische Festival-
Vereinigung die von der Europiischen Union
ausgegebene Parole aufgegriffen und eine «Er-
klirung der Kunstfestivals zum Interkulturellen
Dialog» veroffentlicht. Unter den Unterzeich-
nern fanden sich so prominente Festivals wie
das Edinburgh International Festival, das Festival
dAvignon, die Berliner Festspiele oder die Wiener
Festwochen. Was hat man sich dabei unter Inter-
kulruralitdc beziehungsweise Transkulturalitit
vorgestellt?

Die Leitidee war die folgende. Es gibt viele
unterschiedliche lokale Kulturtraditionen; heute
leben infolge von Migrationsbewegungen Anhin-
ger davon auch fernab von deren Ursprungsregio-
nen; daher kénnen Festivals, in denen anderswo
beheimatete Kulturformen ein Forum fiir einen
Auftritt erhalten, sowohl dem Selbstwertgefiihl
der Migranten wie der Kommunikation mit den
an Ort ansissigen Bevolkerungsgruppen dienen;
diese werden Kenntnis von den anderen Kultur-
traditionen und Respekt vor ihnen gewinnen.
Man hofft also auf eine integrierende Kraft der
Festivals.

Nun ist diese schone Idee allerdings nicht ei-
ne neue, dem Jahr 2008 entsprungene, sondern

38

eine bereits seit den 60er Jahren des letzten Jahr-
hunderts geliufige. In England hatte man da-
mals in Regionen mit starker Einwanderung aus
der Karibik Festivals organisiert, bei denen die
Neuankémmlinge ihre Heimatkultur zelebrie-
ren und dadurch zugleich Interesse und Respeke
der lokalen community gewinnen konnten. Be-
kannte und sehr erfolgreiche Beispiele waren das
West Indian Carnival Festival in Leeds oder der
Notting Hill Carnival in London. Mittlerweile ha-
ben diese Protagonisten zahlreiche Gefolgschaf-
ten gefunden, in der Schweiz etwa in Form des
Afro-Pfingsten Winterthur (seit rund 20 Jahren)
und des Caliente Ziirich (seit rund 15 Jahren);
der Berliner Karneval der Kulturen (seit 1996) ist
ebenfalls ein Kind dieser Idee.

Urspriinglich dienten die in den 60er Jahren
begriindeten Veranstaltungen tatsichlich der In-
tegration. Teilnehmer waren Bevélkerungsgrup-
pen (die Immigranten einerseits, die Stamm-
population anderseits), die auch im Alltag am
gleichen Ort zusammenlebten — so konnte die
Festivalerfahrung auf das alltigliche Zusammen-
leben ausstrahlen. Mittlerweile sind diese Veran-
staltungen jedoch Attraktionen fiir von weither
anreisende Touristen geworden — weshalb nur
noch ein kurzzeitiger Showefteke besteht, jedoch
keine nachhaltige soziale Wirkung mehr. Die
Veranstaltungen sind von integrativen zu bloss
folkloristischen Unternehmungen mutiert. «In-
tegration» spielt nur noch in der Werberhetorik
gegeniiber Geldgebern eine Rolle, doch diese fal-
len auf den faulen Zauber zunehmend weniger
herein.

Eine andere Idee von Transkulturalitit und
speziell eines transkulturellen Theaters hat Peter
Brook entwickelt. Er war iiberzeugt, dass zwi-
schen den Angehérigen der an der Oberfliche so
verschiedenen Kulturen auf einer tieferen Ebene
grundlegende Gemeinsamkeiten bestehen. Brook
sah die Aufgabe des Theaters darin, an diese Tie-
fendimension heranzukommen. Das Theater
sollte seiner Vorstellung zufolge fihig werden,
Menschen unabhingig von ihrer Sprache oder
kulturellen Tradition zu ergreifen. Um diese
Idee zu realisieren, griindete er 1971 das Centre
international de recherche théitrale in Paris und
stellte eine Truppe zusammen, deren Mitglieder
aus allen Teilen und Kulturen der Welt kamen.
Insbesondere suchte er im Austausch mit theater-
unerfahrenem Publikum, beispielsweise in Afrika,
eine neue Theatersprache zu entwickeln, eine uni-
versale «Sprache der Zeichen», die tiefer reichen
wiirde als die Wortsprache (die immer national

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



geprage ist). Entscheidend firr die menschliche
Tiefendimension sind eben nicht die Worte, son-
dern die Gesten, der korpetliche, klangliche und
mimische Ausdruck, der allen Menschen auf ei-
ner elementaren Ebene verstindlich ist.

Bisher wurden zwei unterschiedliche Versio-
nen einer transkulturellen Festivalpraxis vorge-
stellt: einerseits eine folkloristische Praxis, wo es
um die Prisentation diverser lokaler Kulturtra-
ditionen geht, und anderseits eine universalisti-
sche, die den gemeinsamen Kern aller Menschen
in den Blick riicken will. Beide Konzepte mogen
noch immer eine gewisse Berechtigung haben,
doch ich méchte im folgenden auf eine dritte
Maoglichkeit hinweisen, die mir zeitgemiss und
vielleicht auch zukunftsweisend zu sein scheint.
Ich komme damit zu meinem Konzept von
Transkulturalitit.

Ich will dieses Konzept erldutern, indem ich
von der Standardidee von Kultur ausgehe, wie sie
der Konzeption folkloristischer Festivals noch im-
mer zugrunde liegt. Man stellt sich die Kulturen
wie Kugeln vor — jede soll von eigener Art, Farbe
und Grosse sein. Das ist das Bild von Kultur, wie
es gegen Ende des 18. Jahrhunderts insbesondere
von Johann Gottfried Herder begriindet worden
war und in den nationalistischen Kulturauffas-
sungen bis heute fortlebt. Jede Kultur soll einen
ganz eigenen Charakter aufweisen, sie soll in
sich weitgehend homogen und nach aussen ab-
gegrenzt, heterogen gegeniiber den anderen Kul-
turen sein. Herder hat die Implikationen dieses
Kugelmodells von Kultur deutlich zum Ausdruck
gebracht. Von den einzelnen Kulturen sagt er,
dass sie «ihren Mittelpunkt der Gliickseligkeit in
sich» haben «wie jede Kugel ihren Schwerpunko».
Und im Blick auf das Aussenverhiltnis erklirt er,
dass die Kulturen einander — eben ob ihres Ku-
gelcharakters — nicht wirklich begegnen, durch-
dringen oder austauschen, sondern nur «stossen»
kénnen.* (Dies ist ibrigens die Geburtsstitte der
Idee von einem clash of civilizations.)

Sowohl das Konzept der Multikulturalitdt als
auch das der Interkulturalitit basieren noch im-
mer auf diesem Kugelmodell der Kulturen. Der
Multikulturalititsvorstellung zufolge sollen die
Kulturen nebencinander stehen und blithen —
das ergibt den bunten Strauss mancher Festivals.
Die Interkulturalisten hingegen bemiihen sich,
die Kulturen miteinander ins Gesprich zu brin-
gen. Man stellt dann allerdings immer wieder fest,
dass der interkulturelle Dialog nicht gelingt. Zu
Unrecht aber wundert man sich {iber sein Schei-
tern. Konzeptionell ist nimlich vollig klar, dass

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Kulturen, die im Stil von Kugeln begriffen sind, * Johann Gortfried
unméglich miteinander kommunizieren kon- — Flerder: «Auch eine
. .. . . Philosophie der

nen. Die Verstehensformen, die jeweils zu diesen . 1ichee pur
Kulturen gehéren, sollen ja so unterschiedlich  Bildung der
sein wie die sonstigen kulturellen Titigkeiten =~ Menschheit» (1774).
auch, und von daher ist klar, dass eine Kultur
eine andere sich immer nur nach ihrer eigenen i pyuard W Said:
Vorstellungsart zurechtmodeln, also letztlich nur  «Kultur und Idendii.
missverstehen kann. Auf dieser Linie ist der in-  Europas Selbstfindung
terkulturelle Dialog ein endloses, weil hoffnungs- ztj %;;lilfl}f;:ﬂii?;g
loses Unterfangen. Es ist der Primirzug — das  Incernational, 34,
Verstindnis der Kulturen im Stil von Kugeln —,  1996.
der den Sekundirwunsch — ein gegenseitiges Ver-
stindnis der Kulturen — unméglich macht.

Im Gegensatz dazu macht das Konzept der
Transkulturalitit die Vorstellung einer Kugel-
verfassung der Kulturen nicht mit, sondern weist
daraufhin, dass jede Kultur in sich schon multipel
ist, eine Reihe verschiedener Standards, Einfliisse
und Wurzeln umfasst. Edward Said hat das 1996
so ausgedriickt: «Alle Kulturen sind hybrid; keine
ist rein; keine ist identisch mit einem «reinen> Volk;
keine besteht aus einem homogenen Gewebe.»**

Es ist der Primirzug — das Verstindnis der
Kulturen im Stil von Kugeln —, der den
Sekundirwunsch — ein gegenseitiges Verstindnis
der Kulturen — unméglich macht.

Eine solche innere Vielfiltigkeit der Kulturen
war historisch immer schon die Regel, besteht
aber heute, im Zeitalter der Globalisierung, in
verstirktem Ausmass. Das Konzept der Transkul-
turalitdc betont also, dass die Verfassung heuti-
ger Kulturen sich jenseits der alten Vorstellung
der Kulturen als Kugeln befindet und dass sie
die Grenzen dieser vermeintlichen Kugeln aufs
deutlichste tiberschreitet. Heutige Kulturen sind
nicht durch interne Homogenitit und externe
Heterogenitit, sondern durch Verflechtungen,
Uberginge, Vernetzungen und Gemeinsamkei-
ten gekennzeichnet.

Dass Transkulturalitit heute auf der gesell-
schaftlichen Makroebene immer mehr vordringt,
steht inzwischen wohl jedermann vor Augen:
weltweit leben in der Mehrzahl der Linder auch
Angehérige aller anderen Linder dieser Erde; im-
mer mehr werden die gleichen Waren (wie exo-
tisch sie einst auch gewesen sein mégen) alleror-
ten verfligbar; wihrend die westliche Medizin in
asiatische Linder vordringt, greift man im We-
sten zunehmend zu Akupunktur, Quigong und

39



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

*** Theodor W.
Adorno: «Vers une
musique informelle»
(1961). In:
«Gesammelte
Schriften», Band 16,
1998.

Ayurveda; und Grundfragen der Orientierung,
wie Menschenrechte, Feminismus und Okologie,
bestimmen die Agenda heute quer durch die einst
fiir so verschieden erachteten Kulturen.

Transkulturalitit dringt aber nicht nur auf der
gesellschaftlichen Makroebene, sondern eben-
so — und das ist mir besonders wichtig — auf der
individuellen Mikroebene vor. Die Individuen
sind heute in ihrer kulturellen Formation zuneh-
mend durch mehrere kulturelle Herkiinfte und
Verbindungen bestimmt, sind kulturelle Misch-
linge. Die alltigliche Prisenz unterschiedlicher
kultureller Muster (in den Strassen wie in den
Medien) bewirkt, dass die Individuen bei ihrer
kulturellen Identititsbildung Elemente unter-
schiedlicher Herkunft aufgreifen und verbinden.
Das gilt nicht etwa nur fiir Migranten, sondern
zunehmend fir jedermann. Die Alternativen
zum Standard von einst liegen heute nicht mehr
in der Ferne, sondern sind Teil des Standards ge-
worden. Heutige Menschen sind zunehmend in
sich transkulturell.

Die Alternativen zum Standard von einst liegen
heute nicht mehr in der Ferne, sondern sind

Teil des Standards geworden. Heutige Menschen sind
zunehmend in sich transkulturell.

WOLFGANG
WELSCH, geboren
1946, ist Professor fiir
theoretische
Philosophie an der
Universitit Jena.

40

Was bedeutet dies alles nun fiir eine wirklich
zeitgendssische kulturelle und kiinstlerische Pra-
xis und fiir heutige kulturelle Festivals? Eine erste
Aufgabe zeitgendssischer kultureller Produktio-
nen sehe ich darin, die heutige Mischung und
Durchdringung der Identitit ausdriicklich und
fassbar zu machen. Auch dafiir gibt es historische
Vorbilder. Ich nenne nur Peer Gynt, der mir eine
geradezu paradigmatische Figur der Transkultu-
ralitdt zu sein scheint. Als Peer Gynt seine eigene
Identitit erforscht, entdecke er eine ganze Rei-
he von Personen in sich: einen Passagier, einen
Goldgriber, einen Archiologen, einen Prophe-
ten, einen Bonvivant... Seiner inneren Pluralitit
entspricht, dass er auch dusserlich ein Wanderer
zwischen unterschiedlichen Lindern und Kul-
turen ist: zwischen seiner norwegischen Heimat
und Marokko, der Sahara und Agypten, dem At-
lantik und dem Mittelmeer und zahlreichen my-
thischen Orten. Peer Gynt ist meines Erachtens
daher cine emblematische Figur. Er reprisentiert
den Ubergang vom alten Ideal der Person als
Monade (kugelartig, monolithisch wie das alte
Konzept der Kulturen) zur neuen Seinsweise des

Nomaden, des Wanderers zwischen verschiede-
nen Welten und Kulturen (ein kleiner Buchsta-
bentausch, und alles ist anders).

Meine Empfehlung geht dahin, kulturelle
Festivals nicht mehr, der Denkweise des Kugel-
modells folgend, als interkulturelle Pralinenpak-
kungen zu konzipieren, sondern dort kulturellen
Produktionen zum Auftrite zu verhelfen, fiir die
charakteristisch ist, dass sie in sich Elemente aus
unterschiedlichen kulturellen Quellen verbinden.
Diese Elemente sollen dabei nicht einfach neben-
einander stehen, sondern sie sollen verwoben, ver-
schmolzen, amalgamiert sein — was im einzelnen
auf recht unterschiedliche Weise geschehen kann,
etwa indem sie einander erginzen oder umspie-
len, modifizieren oder bestreiten, verstirken oder
transformieren. In jedem Fall sollte im Ergebnis
ein neuartiges Ganzes entstehen.

Ich schlage fiir heutige und kiinftige Festi-
vals also einen dritten Typus transkultureller
Gestaltung vor, der nicht folkloristisch ist (wie
viele der herkdommlichen Festivals) oder funda-
mentalistisch (im Sinne von Brook), sondern der
konnektionistisch angelegt ist. Es geht um kul-
turelle Gebilde, die uns durch ihre Verbindung
unterschiedlicher kultureller Muster vor Augen
fithren, wie heutige Gesellschaften de facto sind
und wie ebenso die Identititsstruktur der Indivi-
duen zunehmend verfasst ist. Transkulturalitit,
so mein Vorschlag, sollte nicht nur fiir die Gestalt
der Gesellschaft und die Struktur der Individuen,
sondern auch fir die Gestalt der Werke charak-
teristisch sein.

Solche Werke wiirden nicht einfach Bekann-
tes (oder bislang bloss infolge medialer Nicht-
kenntnisnahme unbekannt Gebliebenes), son-
dern wirklich Ungesehenes und Unerhértes — sie
wiirden genuin Neues prisentieren, Dinge, von
denen wir bislang nicht nur keine Kenntnis, son-
dern keinerlei Ahnung hatten. Adorno schrieb
1961, es sei «die Gestalt aller kitnstlerischen Utopie
heute, Dinge zu machen, von denen wir nicht wis-
sen, was sie sind». *** Diese Devise ist fiir intensive
Kultur und grosse Kunst noch immer giiltig. Der
Modus aber, wie solche Dinge heute bevorzugt
zu erreichen sind, scheint mir ein transkultureller
zu sein. Strategien transkultureller Verbindung
und Durchdringung erzeugen Werke und Erfah-
rungen, die uns Neuland betreten lassen. Dies ist
meine Empfehlung fiir heutige Kulturproduktio-
nen generell und fir die zeitgendssischen Festi-
vals der Kultur im speziellen.

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



	Nicht folkloristisch, sondern konnektionistisch!

