Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 89 (2009)
Heft: 970
Rubrik: Dossier : Hingehen? : Die Festivalisierung der Kultur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

1 Wer braucht sie, wer will sie, wer bezahlt sie?

2 Als Fachperson sehe ich Schwichen, als Privatperson bin ich geriihrt
3 Kunst ist Kunst ist Kunst

4 Romanze am Golf

5 Der Allesfresser

6 Fest, Festspiel, Festival

7 Nicht folkloristisch, sondern konnektionistisch!

Hingehen?

Die Festivalisierung der Kultur

Wandern in Heidiland und Skifahren in St. Moritz. Dass dies sommers wie winters Touristen anzieht,
weiss jedes Kind. Doch vergessen wir nicht die Festivals! «Die Zahl der Veranstaltungen ist erstaunlich,
die Vielfalt verbliiffend», wirbt (darob offenbar selbst iiberrascht) Schweiz Tourismus, die nationale
Marketing- und Verkaufsorganisation fiir das Reise-, Ferien- und Kongressland Schweiz. Festivals als
Standortmarketing.

Auch in der Woche, in der diese Ausgabe erscheint, finden in der Schweiz Dutzende von Festivals
statt, meist unter freiem Himmel. Das Montreux Jazz Festival wirbt mit einer «idealen Plattform in
einem intimen Rahmen», die Muri-Nights Film ¢ Music locken mit dem «herrlichen Ambiente des
Klosterhofs von Muri» und das 5. Kulturfestival St. Gallen prophezeit, der Sommer werde «wieder
bunt, aufregend und spektakulir». Und sie alle versprechen auch kulinarische Hohepunkte. Festivals
als Wohlfiihlveranstaltungen.

In den Konzert- und Opernauffithrungen etablierter Hauser wird das Fehlen junger Leute im
Publikum bemingelt, Bildungseinrichtungen klagen iiber die Leseabstinenz der Internetgeneration,
Museen leiden unter Besucherschwund. Die Festivalveranstalter hingegen melden Jahr um Jahr wach-
sende Besucherzahlen. Festivals als Publikumsmagneten.

Standortmarketing, Wohlfiithlveranstaltung, Publikumsmagnet: Kulturpessimisten schmihen die
Festivals als schrille Totenfeier des Wahren, Schénen und Guten, mit Gauklern, Bartwurstduft und
Bierseeligkeit. Die Kulturoptimisten hingegen beklatschen sie als einmalige Gelegenheit, Geist und
Masse zusammentreffen zu lassen. Nirgends sonst, so heisst es, konne sich die Vielfalt der Stile be-
fruchtender begegnen, kdnne Altes mit Neuem kreativer verwoben und zu einer vibrierenden Vitalitit
geftihrt werden.

Dabeisein oder Nichtdabeisein, das ist die Frage. Die stellten sich die Teilnehmer einer vom Forum
Kultur und Okonomie im Mirz dieses Jahres in Thun organisierten Tagung mit dem Titel: «Festlaune
oder Katerstimmung. Ein Boom und seine Auswirkungen auf die Kulturlandschaft». Einige Antwor-
ten finden Sie auf den folgenden Seiten. Sonderlich verkatert wirkt niemand.

Suzann-Viola Renninger

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE 19



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Junge Kulturen brauchen Festivals. Das Publikum will
Festivals. Die privaten Forderer profitieren von
Festivals. Und vor allem: Festivals sind noch immer
Trendsetter und Wegbereiter des Experimentellen. Was
wollen wir also mehr?

1 Wer braucht sie, wer will
sie, wer bezahlt sie?

Hedy Graber

Der Blick in den sommerlichen Veranstaltungs-
kalender zeigt statt der erwarteten Flaute ein
verlockendes Angebot an Festivals. Was fiir die
traditionellen Institutionen, die Opern- und
Theaterhduser Sommerpause bedeutet, ist fiir die
Festivals Hochsaison. Festivals sind aus dem som-
merlichen Kulturkalender nicht mehr wegzuden-
ken. Das Publikum geniesst die lauen Sommer-
abende an Festivals, von den Ziircher Festspielen
zum Theaterspektakel, vom Festival la Batie bis
zum Verbier Festival, und, und, und... Festivals
sind zum gesellschaftlichen Stelldichein gewor-
den. Man wriftt sich am Internationalen Filmfesti-
val Locarno, um sich wenige Wochen spiter am
Lucerne Festival wieder zu begegnen. Der Festi-
valzirkus lockt vieles und viele an, hochkaritige
Produktionen, experimentelle Kunstformen, Sze-
nenkultur und schillernde Giste.

Fragen seien erlaubt. Welche Kunstformen
brauchen heute noch Festivals, um wahrgenom-
men zu werden? Soll das Publikum, mit einem
reichbefrachteten Festivalkalender zusitzlich
zum traditionellen Kulturangebot, in die kultu-
relle Besinnungslosigkeit getrieben werden? Wa-
rum sollen der Staat oder private Kulturforderer
Festivals finanzieren? Wiren die Mittel der Fe-
stivals, gerade in einer Zeit knapper werdender
Mittel, in den Institutionen nicht wirkungsvoller
eingesetzt?

Das Theater weist im Spielplan Stiicke auf, die
vor einigen Jahren ausschliesslich an einem Thea-
terfestival gezeigt worden wiren. Der Konzertsaal
programmiert musikalischen crossover, und auch

20

in der Oper hat das Zeitgendssische lingst Ein-
gang gefunden. Das Publikum, das frither zu
Festivals fiir zeitgendssische Musik oder experi-
mentellen Tanz pilgerte, besucht heute Auffith-
rungen in Institutionen, die vor dreissig Jahren
schon totgesagt wurden. Die Avantgarde ist in
den Kreis der Institutionen aufgenommen. Wer
also braucht noch Festivals?

Junge Kulturen brauchen Festivals, um medi-
ale Aufmerksamkeit zu erzielen und um Szenen
zu verstirken. Das 1980 gegriindete Festival Vi-
per mit dem klaren Fokus auf Videokunst etwa
bildete eine Plattform fiir Entdeckungen, fiir den
Gedankenaustausch und leistete einen Beitrag zur
Férderung der Videokunst. Viper ist lingst tot;
das Nachfolgeprojekt Shifi vermittelt seit 2007
den heutigen Stand der Diskussionen im Bereich
der elektronischen Kiinste. Oder das Genfer Fes-
tival Archipel fir zeitgendssische Musik: es sicht
seine Existenzberechtigung darin, ein in seiner
Einmaligkeit einzigartiges Fenster zu sein. Die
Liste der Beispiele liesse sich in der Schweiz pro-
blemlos verlingern, etwa mit Belluard fir Spar-
teniibergreifendes, Fumetto fir Comics, Alpento-
ne fiir zeitgenossische Volksmusik.

Die genannten Festivals konzentrieren sich
auf Kunstgattungen, die nur in seltenen Fillen
von Institutionen nachhaltig geférdert werden.
Ausnahmen gibt es. Aus Anlass des diesjihrigen
Comicfestivals Fumetto etwa produzierte das
Luzerner Stadctheater die Operette «Der Vogel-
hindler», deren Dekor von einem Comic-Kiinst-
ler gestaltet worden war.

Es sind also die jungen Kulturen, die Festi-
vals brauchen, um sichtbar und bekannt zu wer-
den. Nur so schaffen sie spiter den Sprung ins
Programm der Institutionen. Und manch ein als
experimentell eingestuftes Festival hat die Kul-
turforderpolitik zur Diskussion herausgefordert
und bewirkt, dass bisherige Férdermechanismen
angepasst wurden.

Festivals sind auch /ife-style. Das Publikum
besucht Festivals nicht ausschliesslich wegen der
Darbietungen auf den Bithnen. Es kommt auch
wegen des ganzen Drum und Drans, wie Feuer-
schlucker, thailindische Kiiche und VIP-Apéro,
die zu festen Bestandteilen des Festivals gewor-
den sind. Der Kulturkonsument ist Allesfresser:
Kulinarik, Begegnungen und kiinstlerische Dar-
bietungen, alles gilt gleichermassen als Kultur.

Manch ein Veranstalter hat schon geklagt,
dass bei schonem Sommerwetter das Publikum
zwar ans Festival komme, es jedoch vorziehe, den
lauschigen Abend draussen zu verbringen und so

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



keinen Eintrite fiir die Auffihrung auf der Bith-
ne bezahle. Festivals haben offensichtlich eine
Aura, die dem Publikum manchmal attraktiver
scheint als der regelmissige Besuch des Abonne-
mentkonzerts. Festivals geben den Besuchern das
Gefiihl, am Hier und Jetzt direke beteiligt zu sein,
als Agierender und nichtlediglich als Konsument.
Diskussionen, Workshops, Begegnungen schei-
nen an Festivals einfacher und lustvoller méglich
zu sein. Die riumliche und zeitliche Begrenztheit
und die Konzentration der kiinstlerischen Pro-
grammierung weisen eine Dichte auf, die dem
Publikum signalisiert: wenn du hier nicht dabei
bist, hast du etwas verpasst. Ein Festival fordert
den Genuss und das Zusammengehorigkeitsge-
fithl. Dies gelingt Institutionen mit einem Ganz-
jahresbetrieb seltener.

Ist es die Aufgabe der 6ffentlichen Hand, Fe-
stivals zu f6rdern oder soll dies hauptsichlich von
Privaten getan werden? Die Frage nach den Zie-
len politischer Kulturférderung auf den Ebenen
des Bundes, der Kantone und der Gemeinden
verweist auf ein heterogenes Bild. In der Schweiz
gibt es keine cinheitliche 6ffentliche Festivalpo-
litik, und eine Handlungsanweisung zur Forde-
rung von Festivals fehlt. Allerdings kann festge-
stellt werden, dass zahlreiche Festivals nach dem
Modell «public private parmership» funktionieren:
mehrere private Partner und die 6ffentliche Hand
finanzieren gemeinsam ein Festival.

Warum sich private Férderer und Sponsoren
an der Finanzierung von Festivals massgeblich
beteiligen, liegt auf der Hand: sie erhalten eine
hohe Sichtbarkeit und einen attraktiven Image-
transfer. Festivals schaffen, da sie separat bewor-
ben werden, eine hdohere Aufmerksamkeit fiir
die Kunst als etwa der Ganzjahresbetrieb eines
Museums. Der Imagetransfer auf den Forderer
erlaubt es diesem, seine Stirken ins Licht zu set-
zen. Eine Firma zum Beispiel, die ihre konserva-
tiven Privatkunden ansprechen méchte, wird sich
cher bei einem Klassikfestival engagieren, und der
Forderer, der auf Innovation setzt, investiert eher
in ein Avantgardefestival oder griindet gleich ein
eigenes, wie es zum Beispiel das Migros-Kultur-
prozent mit dem Popmusikfestival M4Music und
dem Tanzfestival Steps getan hat.

Private Férderer haben friiher als die 6ffentli-
che Hand die Attraktivitit von Festivals fiir sich
entdeckt. Wohl auch aus einer kulturpolitischen
Logik heraus. Christina Weiss, deutsche Staats-
Kulturministerin a.D., betont etwa, dass sich die
politische Verantwortung der 6ffentlichen Hand
zuallererst auf die Grundfinanzierung von Insti-

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

tutionen, auf die Theater, Museen, Konzerthal-
len und Literaturhiuser, richte.* Aus dieser Logik
heraus galten Festivals lange als Extras im kul-
turpolitischen Kalender des Staates. Auch heute
ist es so, dass viele Festivals keine festen Subven-
tionen der 6ffentlichen Hand erhalten und von
jahrlich neuen Gesuchsbewilligungen abhingig
sind. Eine Heraustorderung fiir die jeweiligen
Festivalverantwortlichen.

Trotzdem gibt es durchaus Griinde, warum
der Staat Festivals fordern kann oder soll. Festi-
vals leisten einen Beitrag dazu, den &ffentlichen
Kulturauftrag zu erfiillen, wie er sich etwa in
Artikel 69 der Bundesverfassung der Schweizeri-
schen Eidgenossenschaft findet. Festivals leisten
Vermittlungsarbeit: Rahmenprogramme mit Dis-
kussionen, Symposien und Workshops erlauben
dem Publikum vermehrt Zugang zum Gezeigten.

Haben die Festivals Zukunft? Der Zukunfts-
forscher Georges T. Roos weist darauf hin, dass
sich der Kulturkonsum in nichts vom Erlebnis-
konsum unterscheide.** Er prognostiziert zwei

* zitiert aus Christina
Weiss: «Was soll der Staat
bezahlen?». Referat
anlisslich der Tagung
«Festlaune oder
Karterstimmungy, Mirz
2009.
(www.kulturundoeko-
nomie.ch)

** zitiert aus Georges T.
Roos: «Kulturkonsum
und Megatrends». Referat
anlisslich der Tagung
«Festlaune oder
Katerstimmung», Mirz
2009.
(www.kulturundoeko-
nomie.ch)

Ein Festival fordert den Genuss und das
Zusammengehdrigkeitsgefiihl. Dies gelingt

Institutionen mit einem Ganzjahresbetrieb seltener.

«Megatrends» des gesellschaftlichen Wandels:
die Individualisierung und die Beschleunigung.
Die Individualisierung der Gesellschaft treibe
den Wertewandel und fiithre zu einer Kontextbe-
freiung der «Dinge», alles diene der Selbstinsze-
nierung, dem (Kultur-)Konsum und der Welt-
anschauung. Die Beschleunigung bringe unsere
Gegenwart zum Schrumpfen. So wiirde die Halb-
wertszeit von Erfahrungen und Wissen immer
kleiner. Die Technologie prige bereits jetzt in
hohem Masse die Art und Weise unserer Verbin-
dung mit Menschen und Ideen. In diesem Sinne
antwortet Roos auf die Frage, was nach den Fe-
stivals kiime, mit der Gegenfrage: «Was ist noch
schneller und episodenreicher als das Festival?»
Vielleicht ein endloses Festival im Cyberspace?

Auch in dieser Saison gilt: das Festival lebt.
Kultur gibt es nie genug. Auch nicht in einer Zeit
wirtschaftlich knapper werdender Ressourcen.
Denn jetzt gilt erst recht: Kultur ist der Kitt der
Gesellschaft. Festivals gehéren dazu, als Grad-
messer fir das Experimentelle und als Raum fiir
die Abenteuerlust des Publikums.

HEDY GRABER,
geboren 1961, studierte
Kunstgeschichte in
Genf und ist Leiterin
der Direktion Kultur
und Soziales (Migros-
Kulturprozent) des
Migros-Genossenschafts-
Bund in Ziirich.

21



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Der Konsument will umschmeichelt, der Citoyen
herausgefordert werden. Und die Filmbranche will
international reiissieren. Das Filmfestival «Vision

du Réel» mochte allen etwas bieten. Stichworte

tir die Zutaten zum Erfolg sind: Rituale, Verfithrung,

Fachkompetenz und croissance zéro.

2 Als Fachperson sehe
ich Schwichen, als Privat-
person bin ich geriihrt

Suzann-Viola Renninger im Gesprich mit Jean Perret

Herr Perret, Sie sind Direktor des internationalen
Filmfestivals Visions du Réel in Nyon. Im Interner
stellen Sie es als Aufgabe des Festivals dar, «Freibeir
vom Mainstream» zu schaffen. Was haben Sie gegen
den Mainstream?

Kultur wird heutzutage meist konsumiert. Die Kul-
turmanager organisieren sie als erfolgsorientiertes
Event. Sie machen alles, um die Aufmerksamkeit
zu biindeln. Schaffen Orte, an die jeder kommen
soll. Das Problem damit ist, dass etwas angeboten
wird, was schon bekannt ist. Mainstream also. Der
Konsum bestitigt den Leuten das, was sie schon
wissen. Es gibt kaum einen Erfahrungsprozess, kei-
ne Entwicklung und selten eine Entdeckung.

Ihr Festival bietet stattdessen Unbekanntes, Rand-
stindiges?

Kunst darf das Publikum nicht fragen, was es will.
Man muss Risiken eingehen. Als Kiinstler, als
Schriftsteller, Sie mit Threr Zeitschrifc und auch
ich als Festivalleiter. Man muss dem Publikum
Vorschlige machen. Und auch das Publikum muss
etwas wagen. Es muss sich der Gefahr des Unbe-
kannten aussetzen. Es muss bereit sein, Neues zu
entdecken. Dafiir braucht es den Citoyen, nicht
den Konsumenten.

Was hat der Citoyen, was der Konsument nicht hat?

Der Citoyen will seine Gefiihle bereichern und sei-
ne Intelligenz herausfordern. Der Konsument hin-
gegen will umschmeichelt werden. Dann gibt er
sein Geld aus und dann kauft er Dinge, die er nicht
braucht. Offroaders zum Beispiel. Der Citoyen da-

22

gegen nimmt Dinge auf, um sich zu verwurzeln, in
seiner Kultur, in seinem Land, in seiner Stadt. Er
ist neugierig, er geht Risiken ein. Zwischen dem
Citoyen und denjenigen, die sich an ihn wenden,
muss es eine Dialektik geben.

Und doch organisieren Sie die Visions du Réel als Fe-
stival, als ein Event auch fiir den Konsumenten. Keine
Verrat am Citoyen und an Ihren eigenen Anspriichen?
Ein Festival als Event zu organisieren heisst fiir
uns nicht, den Mainstream zu bedienen. Sondern
er heisst fiir uns, eine Geschichte zu erzihlen, ei-
ne Dramaturgie aufzubauen, vom ersten bis zum
letzten Tag des Festivals und vom ersten bis zum
letzten Tag des Jahres. Ein Festival ist wie eine Mu-
sikpartitur, es gibt verschiedene Themen, Leitmoti-
ve, Rhythmen. Die Filme sind mal kurz, mal lang,
die Debatten dauern mal eine halbe, mal drei bis
vier Stunden. Wir bieten Experimentalfilme, Fil-
me in klassischer Erzihlform, Ich-Filme und Filme,
die sich zwischen der Kunst- und der Cinemawelt
bewegen. Eine breite Auswahl also. Jean Vilar,
der Griinder des Festival d’Avignon, sagte einmal
«Nous voulons étre élitaire pour tous.» Es ist daher
das schonste Kompliment, wenn mir die Leute sa-
gen: «Wir gehen auf das Festival, ohne zu wissen,
was wir sehen werden. Aber wir wissen, dass das,
was wir dann zu sehen bekommen, uns tiberzeugt
oder zumindest interessiert.»

Und wie ist es Ihnen gelungen, diese Leute zu motivie-
ren, sich auf die Visions du Réel einzulassen?

Als Festivaldirektor bin ich nicht der Typ, der gu-
te Dokumentarfilme aussucht und vorfithre, mit
Einfithrung und anschliessender Debatte. Nur das
machen zu kénnen, das wire fiir mich das Schénste.
Aber heutzutage funktioniert das allein nicht mehr.
Du musst Kulturmanager werden und das Ganze
kommunizieren. Wer wir sind, was wir fiir Ansprii-
che haben. Da habe ich einiges lernen miissen. Nach-
dem ich 1995 das Festival iibernommen und véllig
neu konzipiert hatte, zeigte ich 1997 zur Eréffnung
am ersten Abend den Film «Die Salzminner von Ti-
bet». Ein Film von Ulrike Koch, fast zwei Stunden,
lange Einstellungen, wunderbare Landschaften. Da
kommt etwa eine Karawane links ins Bild, zieht lang-
sam durch die gesamte Landschaft, biszum Schluss. ...
sehr schon. Doch ich habe gelernt, dass es ein Fehler
wat, diesen Film an diesem Abend mit all den offi-
ziellen Gisten zu zeigen. Ein Fehler fiir den Film und
fiir das Publikum. Ich weiss heute, dass es das nicht
gibt: das eine Publikum. Es gibt stattdessen... des
publics. Fiir diese verschiedenen Arten von Publikum
miissen wir ein Programm entwickeln.

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Was heisst «Nie wieder eine Karawane zur Eriff-
nungh?

Inzwischen machen wir einiges anders. Wir su-
chen etwa Filme aus, die wir frither nicht genom-
men hitten, weil sie uns zu sehr Filme fiir das
grosse Publikum waren. Wir wissen inzwischen,
dass diese Filme, auch wenn es Einschrinkungen
bei der Qualitit gibt, eine einnchmende Wirkung
haben. Dieses Jahr haben wir einen deutschen
Film gezeigt, «El Sistema». Einen Film mit gros-
sem Herz, viel Musik, sehr gut gemeint. Aber der
Schnitt, der Rhythmus... das miisste man iiber-
arbeiten. Doch dafiir war er ein Riesenerfolg. Als
Fachperson sche ich Schwichen, als Privatperson
bin ich gertihrt. Niche, dass Sie jetzt denken, das
sei ein Kompromiss, wenn wir Filme dieser Art
vorfiihren. Sondern das heisst, das wir inzwischen
mit mehr Erfahrung, Sensibilitit und Achtung auf
das Publikum eingehen.

Filme, die auch Sie als Fachperson geniessen konnen,
tauchen dann nach Art eines blinden Passagiers un-
versehens mitten wihrend des Festivals auf?

Ja, ja, natiirlich. Man muss folgendes wissen: zur
Dramaturgie gehoren Rituale, Empfangsrituale,
Eréffnungsrituale, VIP-Empfinge. Wir wollen ja
keinen Krieg zwischen uns, den Puristen, und et-
wa den Behorden, von denen wir abhingig sind.
Wir brauchen deren Anerkennung, politisch wie
finanziell. Und ich denke, das Kino hat ein so
breites Angebot, dass wir all seine Mittel verwen-
den sollten, um die Leute zu interessieren und zu
informieren.

Ein wenig erinnert mich das an eine fleischfressende
Pflanze, die mit siissem Duft erst die Insekten anlockt
und sie dann in ihren Kelch hinabschlittern lisst, ob
sie wollen oder nicht.

Ja und nein. Das ist eine Frage des Verbindens,
des Verwebens. Ich beginne mit einem rituellen
Abend. Die Offentlichkeit weiss nach 15 Jah-
ren, wer ich bin und was die Visions du Réel sind.
Und nur weil ein Er6ffnungsfilm zuginglich ist,
glaubt noch niemand, das ganze Festival sei jetzt
ein Event mit lauter — in Anfithrungszeichen
— cinfach gemachten Filmen. Das ist alles eine
Frage des Stils.

Dass Sie das Publikum mit Charme um den Finger
wickeln kénnen, will ich gerne glauben. Doch ge-
hen Sie nicht umgekehrt auch dem Publikum auf
den Leim? Etwa den Behérdenvertretern, von denen
Sie, wie sie vorhin sagten, politisch wie finanziell
abhingig sind?

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Wir haben mit dem Bundesamt fiir Kultur, Sek-
tion Film, Dreijahresvertrige abgeschlossen. Die
Bedingungen sind klar, aber nicht einengend. Das
Bundesamt will eine gute Zusammenarbeit mit
dem Festival erreichen.

Erreichen? War das frither nicht so?
Kaum,

Sie haben frither die Forderung beantragt und um-
standslos bekommen?
Sozusagen.

Keine Erfolgskontrolle oder ihnliches?

Nie. Also nicht im Sinne einer wissenschaftlichen
Aufarbeitung oder Analyse. Ich habe selbstver-
stindlich einen Jahresrapport geschrieben. Das
war’s. Aber nie einen Kommentar darauf erhalten.

Und jetzi? Gibt es jetzt einen Kriterienkatalog, um
die Qualitir Thres Festivals zu kontrollieren?

Nicht, um uns zu kontrollieren, sondern um bes-
ser mit uns zusammenzuarbeiten. Der Bund hat
eine Verantwortung, einen Kulturauftrag, den er
mit verschiedenen Partnern umsetzt. Er ist abhin-
gig von dem, was wir anbieten, von unserer Fach-
kenntnis. Andererseits horen wir darauf, was er
sagt. Wir sind ein Instrument des service publique.

Ist denn der Bund mirt seinem service publique nah
genug an dem, was die Stimmbiirger an Kultur wirk-
lich wollen?

Die Gewihlten sind nicht das Sprachrohr des
Volkes. Die Regierungen sind verantwortlich da-
fiir, ihre Intelligenz einzubringen, neue Ideen zu
entwickeln und neue Projekte umzusetzen. Sie
miissen die Zukunft triumen und organisieren.
Sie haben Mittel, die das Volk nicht hat. Es ist ja
nicht Aufgabe des Volkes, grosse Projekte wie Kul-
turfestivals zu entwerfen oder zu férdern.

Warum denn niche? Ist Kulrur nicht auch und vor al-
lem Sache der Kultur? Und Sache des Volkes? Besteht
nicht die Gefabr, dass trige wird, wer sich auf die
finanzielle Unterstiitzung des Staates verlisst? Wie
hoch ist eigentlich der Prozenisatz an dffentlichen
Geldern an Threm Budget?

45 Prozent. Aber all das ist viel weniger komforta-
bel, als Sie das jetzt darstellen. Wir miissen unsere
Versprechungen einhalten, wir miissen unseren
eigenen Anspriichen gerecht werden und die Er-
wartungen erfiillen. Wenn wir sagen, dass wir das
wichtigste Festival fiir den Dokumentarfilm in Eu-
ropa sein wollen, dann brauchen wir dafiir Mittel.

23



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

JEAN PERRET,
geboren 1952 in Paris,
studierte in Genf
Geschichte. Nachdem
er am Filmfestival
Locarno fiir einige
Jahre die Sparte
Dokumentarfilme
geleitet hatte, wurde er
1995 zum Direktor des
Internationalen
Filmfestivals «Visions
du Réel», das jedes
Jahr in Nyon stattfindet
(www.visionsdureel.ch).

24

10 Prozent unseres Budgets stammt aus den Ein-
nahmen, also den Eintrittsbillets und dem Kata-
logverkauf. 45 Prozent von Privaten, von unseren
Sponsoren La Poste und neu La Mobiliere. Und
die restlichen stammen von der 6ffentlichen Hand,
dem Bund, dem Kanton und der Stadt. Der Be-
reich des Kinos ist ohne staatliche Unterstiitzung
nicht méglich.

Warum nicht?

Audiovisuelle Produktionen sind teuer. Der Privat-
marke allein wiirde diese Summen nicht aufbrin-
gen konnen. Sicher gibt es auch in China oder in
den arabischen und stidamerikanischen Lindern,
also dort, wo es keine staatliche Filmforderung
gibt, ein sehr kreatives Filmschaffen. Die unabhin-
gigen Filmemacher machen dort alles mit ihrem

Blut und fast ohne Geld. Doch das ist eine Veraus-
gabung von einzelnen, das hilt keiner lange durch,
das fithrt zu keiner Kontinuitit, keiner Tradition.

In der Schweiz haben wir diese Tradition?

Ja, auf sehr hohem Niveau und mit grosser inter-
nationaler Ausstrahlung. Wir erreichen durch das
Filmfestival eine Vernetzung und eine Kommu-
nikation, die die Kreativitit der Branche weltweit
fordern. Und die auch dazu gefiihrt haben, dass es
tiberdurchschnittlich viele gute Dokumentarfilme
in der Schweiz gibt. Die Visions du Réel haben die
Képfe der Bevolkerung fiir den Dokumentarfilm
weiter gedffnet. «La Fortresse» etwa, ein Film aus
der Suisse romande, der seit diesem Friihjahr in
den Schweizer Kinos ist, hat bisher schon 50’000
Zuschauer gehabt. Ohne die Férderung der 6ffent-
lichen Hand wire dies alles nicht moglich gewesen.

Welche Visionen verbinden Sie mit dem film du
réel?

Meine Vision ist es, den film du réel fir ein grés-
seres Publikum zuginglich zu machen. Im ersten
Jahr hatten wir 4000 Zuschauer, inzwischen, 15
Jahre spiter, sind es 32’000. Zusammen mit Ga-
briela Bussmann, der stellvertretenden Direktorin
von Visions du Réelund Leiterin des professionellen
Teils, Doc Outlook International Market, mdchten
wir mit Publikum und Fachleuten einen place
d’excellence teilen. Also einen Platz, wo wir gute
Zeit verlieren. Perdre du temps, sagen wir immer.
Man trifft sich hier, um zu entdecken, dass man
die Welt vielfiltig und anders erzihlen kann, an-
ders als es die Massenmedien tun. Diese Erfahrung
ist wichtig. An die Rede vom global village glaube
ich nicht. Daran, dass durch die Globalisierung
die Unterschiede schwinden. Das ist doch Unsinn.

Die Differenzen bleiben. Und das Interessante ist
diese Distanz zwischen mir und dem anderen, die-
ses Spannungsfeld. Ein Filmemacher der Visions
du Réel erfindet die Differenz.

Erfindet?
Natiirlich.

Nicht entdeckt?
Nein.

Verliert ein Dokumentarfilmer, der erfindet, nichr
den Boden unter den Fiissen?

Was er erzihlen will, muss durch eine Vision auf-
gearbeitet werden. Es gibt auf Franzdsisch einen
Unterschied zwischen rée/ und réalité. Réel ist das
Unartikulierte, das, was noch keinen Sinn macht,
das, was erst durch den Blick des Filmemachers in
die réalité herein aufgearbeitet wird. Dafiir braucht
es eine Vision, eine Distanz und eine construction
dramatigue. Der réelleistet Widerstand, es ist nicht
einfach, ihn zu filmen. Wie nennt man den Unter-
schied auf Deutsch?

Die Alltagssprache bietet da keine scharfe Unterschei-
dung. Wirklichkeit und Realitit wiirde ich sagen,
oder auch Wirklichkeit und Zugrundeliegendes. Vi-
sions du Réel miisste dann wohl mir Visionen der
Wirklichkeit #berserzt werden. Sagen Sie mir noch,
wie Sie die Visions du Réel in der Zukunft sehen?
Croissance zéro. Nullwachstum. Wir miissen den
Partnern des Festivals auch nein sagen kénnen.
Die wiinschen sich, das ist normal, immer mehr.
Grosser, lauter, bunter, schneller. Auch die Pres-
se fragt mich jedes Jahr: was gibt es Neues? Wo
sind die Superlative? Dabei ist es doch schon sehr
schwierig, das zu halten, was man erreicht hat.
Nullwachstum heisst, dass wir nicht immer noch
grosser werden wollen und doch an Verbesserun-
gen arbeiten: mehr Plitze etwa fiir das Publikum,
da oft Leute bei den Vorstellungen draussen blei-
ben mussten, weil sie ausverkauft und alles belegt
war. Wir wollen die Vielfalt des cinema du réel
darstellen. Aber wir werden trotzdem weniger Fil-
me zeigen. Croissance zéro heisst fiir uns croissance
maitrisée, gemeistertes Wachstum.

Und Ihre Geldgeber beschweren sich nicht?
Madame, ich bin Franzose! Ich bin ein Sohn der
Republik der Aufklirung! Es geht um unseren
Geist. Um die Forderung unseres Geistes. Das ist
fiir mich service publigue. In Zusammenarbeit mit
unseren Partnern. Da gibt es keine Beschwerden.

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Reine Quote ist Quatsch. Denn Kunst ist Kunst. Doch
kann Kunst von der Konkurrenz durch den Kommerz

profitieren. Ein Plidoyer fiir den Dialog.

3 Kunst ist Kunst ist Kunst

Jirgen Flimm

Im «Vorspiel auf dem Theater», das Goethe sei-
nem «Faust» voranstellt, sagt der Theaterdirektor
— heutzutage heisst er Intendant — zur «Lustigen
Person»: «Die Masse konnt ihr nur durch Masse
zwingen. Ein jeder sucht sich endlich selbst was
aus. Wer vieles bringt, wird manchem etwas brin-
gen, und jeder geht zufrieden aus dem Haus.» Ja,
so einfach war das damals. Doch inzwischen hért
sich dieser Text an wie der eines mittelmissigen
Fernsehprogrammchefs. Es kénnte auch heissen
«wer vieles bringt, wird Quote bringen».

Vor allem Festivals in Deutschland und in der
Schweiz bekommen 6ffentliche Unterstiitzung,
direkte und indirekte, und wiren wohl ohne Sub-
ventionen weder entstanden noch lebenstihig.
Eines der jiingsten, die Ruhrtriennale, im ruszy
beltvon Duisburg bis Dortmund, wird vom Land
Nordrhein-Westfalen und seinen jeweiligen Re-
gierungen, unabhingig von der politischen Rich-
tung, grossziigig unterstiitze. Weil diese wussten
und wissen, wie wichtig ein solches kulturelles
Ereignis fiir das Uberleben der Region ist, haben
sie auch in mageren Zeiten in die Stadtsickel ge-
griffen.

Die Ruhrtriennale ist keine gewohnliche An-
sammlung touristischer Errungenschaften, wie
so oft anderswo, sondern eine intensive Ausein-
andersetzung mit neuen theatralischen Formen
und dem, was wir landliufig lapidar «Zeitgeist»
nennen (und den wir nicht wirklich kennen, Gott
sei Dank). Es gibt viele und immer mehr Festivals
dieser Art, die sich um isthetischen Fortschritt
bemiihen. Es ist Fremdenverkehr auf eine andere

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Art. Es gibr allerdings auch solche Festivals, und
davon auch mehr als genug, die Gefahr laufen, zu
reinen kommerziellen und touristischen Events
zu degenerieren.

Diese Festivals arbeiten zumeist mit einigen
wenigen, teuren Stars. Ortliche Sponsoren lassen
dafiir gerne mal etwas springen, um sich im Glan-
ze der Promis zu sonnen, Manchmal hilft auch
das Wirtschaftsdezernat. Schliesslich geht es auch
um Foérderung der Hotellerie und Gastronomie
am Ort. Das wollen wir nicht tadeln, denn es ist
gut investiertes Steuergeld. «Umwegrentabilidt»
ist das Zauberwort. Doch Vorsicht! Wenn das der
einzige Zweck ist, wird aus dem wiirzigen Wein
der Kunst bald Essig.

Es gibt ja mittlerweile in jedem Heustadel,
Kreuzgang und Steinbruch ein Barock-, Renais-
sance-, Gamben-, Lauten-, Englischhorn-Festival.
Eine wahre Flut — gibt es zu viel Kultur? Ist zuviel
Uberfluss, zuviel Luxus, auszuhalten? Nehmen
diese zumeist sommerlichen Ereignisse, diese
zumeist hochmégenden, unserem traditionellen
Theater, unseren Opern, Konzerthiusern Augen,
Ohren und gar Geld weg? Wie steht es mit der
Konkurrenz der beiden? Sind sie etwa Kontra-
henten?

Ein Beispiel. Als Hamburg sich zur deutschen
Musical-Hauptstadt entwickelte, waren die mei-
sten von uns sehr skeptisch, ob diese Musicals

— es begann vor fast 30 Jahren mit «Cats» im stid-
tischen Operettenhaus an der Reeperbahn — un-
seren traditionellen, ehrwiirdigen Hiusern nicht
die Zuschauer wegnehmen wiirden. Doch welch

mangelndes, mausiges Selbstvertrauen sprach aus

diesen Befiirchtungen! Mozart gegen Andrew

Lloyd Webber? Tschechow gegen Kunze? Wieso

hatten wir vor diesem Wettbewerb solche Angst?

Denn die Angst war unbegriindet.

Meine damalige Theorie, dass sich viele Mu-
sicalhduser auf die allgemeine Theatertemperatur
Hamburgs, das ja wahrlich nicht arm an Theatern
ist, positiv auswirken wiirde, fand ihre entspre-
chende Realitit. Kein einziger Zuschauer blieb
weg, weil er im Thalia webbersiifhgen Puccini-
verschnitt vermisste. Natiirlich ist Mozart besser,
aber auch Rihm und Nono. Natiirlich ist Tsche-
chow einfach viel besser, aber auch Botho Straufd
und Peter Handke.

Hat das Schleswig-Holstein-Festival, hinter
dem ja ein geniales Konzept steckte, das einen
ganzen Landstrich in Musik tauchte, Schloss,
Scheune und Schober mit Klang erfiillte, je den
Theatern im Norden Deutschlands geschadet?
Waren das Liibecker, das Kieler, die Hamburger,

29



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

das Bremer Theater deswegen schlechter besucht?
Nein, eben nicht. Aber der Sommer, der wurde
noch schéner!

Festivals dieser Art konnen durch ihre Kon-
kurrenz eine grosse Herausforderung sein und
eine provozierende Anstrengung, der sich die
Theaterleute und auch Konzertmanager tunlichst
unterzichen sollten. Dass der Staat die kulturel-
len Institutionen in den Stidten unterhilt und
fordert, ist beste deutsche, schweizerische, dster-
reichische Tradition und gehért etwa zur deut-
schen Geschichte wie die alten Burgen am Rhein
und die Kathedralen in Aachen, Freiburg, Ulm
und Kéln, wie die Bilder von Lochner bis Richter.
Doch die Sponsoren, die Mizene, die Férderer
der Festivals — was spielen diese fiir eine Rolle?
Neben der Staatsknete?

Schauen wir uns den Anteil der privaten For-
derung einmal am Beispiel der Salzburger Fest-
spiele an, entdecken wir tatsichlich Erstaunliches.
Die berithmten Hauptsponsoren, die wir dort ha-
ben, fiinf an der Zahl — Nestle, Audi, Siemens,

Festspiele wie die in Salzburg holen 75 Prozent ihres
gesamten Etats von 50 Millionen Euro durch
Einnahmen herein. Und das ist schwere Arbeit!

26

Uniqa und Credit Suisse — investieren insgesamt
nicht einmal zehn Prozent des gesamten grossen
Etats von 50 Millionen Euro. Die privaten Forde-
rer, also Biirger wie Sie und ich, geben allein vier
Prozent aus, nimlich {iber zwei Millionen Euro.
Der grosse Rest kommt fast ganz durch Einnah-
men wie Eintrittskarten herein.

Festivals brauchen besondere Highlights; aus-
serordentliche Ereignisse inhaltlicher und forma-
ler Qualitit sind notwendig, um Aufmerksamkeit
zu erzeugen. Der Star als Marketingproduke fur
die Sponsoren gehért zum System. Wir nennen
das tiblicherweise «Event», und dazu gehért dann
Glanz und Gloria, Schampus und feines finger-
food. Die Stadttheater, Museen und Konzerthiu-
ser hingegen haben eine ganz andere Aufgabe. Sie
sind fiir den Alltag zustindig und verstehen ihren
Auftrag zumeist so: gestern, heute, morgen. Also
eigentlich immer.

Uber dem Potsdamer Theater soll einst ge-
standen haben: «Dem Vergniigen der Einwoh-
ner». Das ist doch ein guter, sinnvoller Auftrag,
wenn wir das Vergniigen im Brechtschen Sin-
ne beschreiben als die Freude an der Erkennt-

nis. Denn die vornechmste Aufgabe im Theater,
schreibt dieser im «Kleinen Organon fir das
Theater», ist die Unterhaltung. Und das tiglich.
Welcher Service am Kunden. Das Schone, Wabhre,
Ewige ist iibrigens der Kern der Kunst. Schaffen
wir es also nicht ab!

Festivals und traditionelle Kulturinstitute
kénnen sehr wohl in einen fruchtbaren Dialog
treten, Monologe werden gestrichen. Die Stadt-
theater sollen und kénnen sich mehr Avantgarde
leisten als die freien Festivals allerorten; schliess-
lich sind sie dank offentlichen Zuwendungen,
wenn auch manchmal sehr knappen, von den
herben Zwingen der Kasse nicht gar so schlimm
in die Budgetzange genommen. Das Verhiltnis
zwischen Kasse und Kunst ist eindeutig von der
Kunst bestimmt.

Machen Sie sich keine Illusionen: Nutznies-
ser dieses deutschen, schweizerischen und &ster-
reichischen Subventionssystems sind wir Kul-
turbegeisterten. Denn die Eintrittskarten sind
subventioniert, und dies nicht zu knapp. Damit
Kunst — zumindest in Anniherung — angestrebt
werden kann.

Grosse Festspiele, wie zum Beispiel die Salz-
burger Festspiele, kommen nicht in den Genuss
einer solchen grossziigigen kunstfreundlichen
Donation. Diese vielgerithmten Festspiele holen
75 Prozent ihres gesamten Etats von 50 Millio-
nen Euro durch Einnahmen herein. Und das ist
schwere Arbeit! Wenn ein deutsches Stadtthea-
ter an die 30 Prozent einnimmt, gilt es schon als
deutscher Meister. Die Festspiele kalkulieren je-
doch stets am Rande des Risikos. Wenn einmal
die Kasse nicht laut genug klingelt, erschallen
stattdessen kleine sirrende Alarmsirenen. Wie
man sich erinnern mége — die Salzburger Fest-
spiele, diese berithmten Festspiele, wurden einst
als Friedensinitiative gegriindet!

Die Politiker jener kleinen Stadt an der
Salzach, die nach den Festspielen wieder ganz
auf sich selber zuriickfille, halten es mit dem be-
rithmten Philosophen Konrad Adenauer: keine
Experimente, es kénnte ja ins Geld gehen. Den-
noch versuchten die Intendanten, ob sie Mortier,
Ruzicka oder Flimm hiessen, sich immer wieder
in diesem riskanten Revier des Heute, des Zeit-
gendssischen.

Ruzickas Festival, die Miinchner Biennale,
seinerzeit von Hans Werner Henze gegriindet, ist
ein gutes Beispiel fiir den anzustrebenden Dialog.
Wird dort doch modernes Musiktheater auspro-
biert, das wahrscheinlich woanders erstmal keine
Chance hitee. Die Oper tiber Walter Benjamin

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



von Brian Ferneyhough haben wir von der Ruhr-
triennale damals gemeinsam mit den Miinchner
Kollegen produziert und so einem wichtigen Bei-
spiel des modernen Musiktheaters auf die Beine
geholfen.

Die Ruhrtriennale hat noch einen weiteren
Dialog gefiihrt. Zwischen 2005 und 2008, als
ich dort verantwortlich war, haben wir uns, wie
ich nach wie vor in aller Bescheidenheit finde, ein
vorbildliches und interessantes Ziel gesetzt: wir
wollten vorziiglich Stiicke im Glanze der wieder-
auferstandenen, grossziigig renovierten Industrie-
hallen zeigen, die nun, befreit von Schweiss und
Trinen der beginnenden Industrialisierung, sich
einem neuen Feld, der Kunst, 6ffneten — Stiik-
ke also, die normale Theater mit ihren speziel-
len Repertoirezwingen in beengten Gehdusen
mit langen vorformulierten Perspektiven niche
zur Auffithrung bringen kénnen. Auch wollten
wir Projekte ab ovo entwickeln. Die fulminante
Auffiihrung von «Rubens», dessen Text uns Peter
Esterhazy schrieb und Philip Stélzl inszenierte,
Andrea Breths Collage «Unter Tage», Christoph
Schlingensiefs berithrendes Schmerzstiick «Die
Kirche der Angst vor dem Fremden in mir» mo-
gen als einige Beispiele von vielen dienen.

Kein Opernhaus nah und fern war bislang
in der Lage, eine werkgetreue Auffithrung der
Zimmermannschen «Soldaten» zu zeigen. Und
dabei ist das Stiick 40 Jahre alt. Dieses grossar-
tige und geniale Musiktheaterstiick nach dem
Text des ungliicklichen Lenz, das man sehr wohl
in einem Atemzug mit Luigi Nonos «Al gran so-
le», Alban Bergs «Wozzeck» und Arnold Schén-
bergs «Moses und Aron» nennen kann, fand
endlich in der Jahrhunderthalle in Bochum eine
adidquate, den Vorstellungen des grossen Kélner
Komponisten entsprechende Auffithrung. Das
kann eben nur ein Festival, das sich mit aller
Kraft, auch finanzieller, auf ein solches Projekt
konzentrieren kann.

Aber auch die traditionellen Theater kénnen
und miissen das Ihrige zum Dialog beitragen,
und das bitte nicht zu knapp, eben mindestens
365mal im Jahr. Welch schénen Aufbau von
dsthetischer Unterweisung gibe es dort zu ent-
decken. Nicht das kurzfristige Gehechel nach der
schonen Stimme, dem geschmetterten C und
den blauen Augen, nach dem Pulttiger und den
tonenden Barden, nach der schénen Buhlschaft
und der Wundergeigerin, sondern halt geduldige
Erprobung der Tchechowschen Seelenmenschen,
lange Reisen in einem Kontinent, der Shakespeare
heisst, auf seinen Inseln anlanden wie Viola in

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Illyrien, auf seinen Ebenen verriickt werden wie
Konig Lear, und in seinen Liebeswildern irren
wie im Sommernachtstraum. Oder in eine grosse
Anzahl neuer Musiken sich einhdren oder neue
Autoren erfahren und junge Schauspieler und
Singer von ihrem Anbeginn an begleiten, bis sie
als Stars in die weite Welt hinauszichen. Und das,
liebe Leute, eben oft und immer. Tiglich, auch
sonntags, Fidelio und Figaro. Welch ein Reich-
tum, schier unerschépflich in den Gehdusen.

Und mehr als alles andere gehéren diese zahl-
losen Theater, Konzerthiuser und Opernbiithnen
uns. Wir sind ja die Besitzer und die Besetzer.
Die Festivals schliessen irgendwann wieder ihre
Pforten, nach sechs hoffentlich fréhlichen Wo-
chen dimmern sie dem nichsten Sommer entge-
gen. Das Fest an den Plitzen in unseren Stidten
dauert zumindest ein frohes ganzes Jahr. Und wir
kénnen in den Spielplinen noch einmal das se-
hen, was uns damals so begeisterte.

In den Ferien packen wir dann halt unsere
Siebensachen, fahren nach Bayreuth und lassen

Die Festivals schliessen ihre Pforten, nach sechs
frohlichen Wochen dimmern sie dem nichsten

Sommer entgegen. Das Fest an den Plitzen in unseren

Stidten dauert ein frohes ganzes Jahr.

uns von Wagner umtosen, oder nach Hersfeld
in die erhabene Stiftsruine, oder ins gefiillte
Salzburg, oder nach Pesaro, Ravenna, Luzern,
oder, oder, oder... Ein ganzes Leben reicht ja
nicht aus, um alle diese Sommer eines Lebens
diesen Festivals zu widmen. Und dann wird der
Dialog zur Wirklichkeit, wenn wir auf einmal
auf einem Domplatz, auf einer Treppe, in einer
Kirche, die Lieblinge unseres Stadttheaters wie-
der sehen und horen. Wir’ das niche fein, fiir
uns, die Besitzer?

So und anders sind wir Teil der ganzen, doch
so geliecbten chose — die ja, allen Widrigkeiten
zum Trotz, uns Sterblichen auf ewig unsterblich
bleibt. Um den Weimarer Olympier ein letztes
Mal zu paraphrasieren: Und Neugier nur befliigle
jeden Schritt.

Der Regisseur
JURGEN FLIMM,
geboren 1941, leitete
unter anderem die
Salzburger Festspiele.
2010 tibernimmt er die
Intendanz der Berliner
Staatsoper Unter den
Linden.

27



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Was passiert, wenn der Westen und der Mittlere
Osten, ein Kulturmanager aus Basel und ein Bauherr
aus Dubai zusammentreffen? Entsteht Kunst oder

Kitsch, Kultur oder Kommerz? Ein Erfahrungsbericht.

4 Romanze am Golf

Michael Schindhelm

28

Es gibt sicherlich sehr viele Moglichkeiten, Kul-
turmanager voneinander zu unterscheiden. Sie
sind erfolgreich oder erfolglos, extrovertiert oder
introvertiert, Durch-die-Instanzen-Marschierer
oder Quereinsteiger. Wenn es ums Geld geht,
gibt es ausschliesslich zwei Kategorien: risiko-
scheue und risikofreudige Kulturmanager.

2007 folgte ich einer Einladung nach Dubai.
Und ich ahnte, soviel Risiko war nie. Ich hatte
in mehrerer Hinsicht das Ufer gewechselt: von
der abendlindischen in eine orientalische Kul-
tur, von einer Welt, in der 6ffentliche Forderung
selbstverstindlich ist, in eine Welt, in der bis vor
kurzem selbst die Regierung wie ein Unterneh-
men organisiert war. Immerhin hatte mich eine
staatliche Bauinvestmentfirma eingeladen, ihr
bei der Errichtung eines Opernhauses beratend
zur Seite zu stehen. Schon der Arbeitgeber war
also ungewohnlich. Zwar beteuerten die Leute
am Golf, sie seien sich im klaren dariiber, dass
Oper viel Geld koste. Aber niemand hitte mir zu
jenem Zeitpunkt sagen kénnen, wo das Geld fiir
Vorstellungen oder etwa Personal herkommen
wiirde. Man ist in einer Umgebung wie Dubai
geneigt anzunchmen, Geld spiele keine Rolle. Ich
blieb dennoch vorsichtig, bis heute. Es zeigte sich
niamlich bald, dass Geld unter Umstinden zwar
in grosser Menge vorhanden ist, aber auch dass
am Ende einer Unternehmung noch mehr Geld
herauskommen soll.

Seit meiner Ankunft in Dubai habe ich inter-
essante Beobachtungen machen kénnen, wie im
Mittleren Osten Kunst und Kommerz einander
seltsam umbalzen, ohne einander wirklich zu lie-
ben. Es sind Beobachtungen, die nicht nur den

Mangel an Kulturverstindnis in der arabischen
Welt am Golf widerspiegeln, sondern auch denje-
nigen bei internationalen Kiinstlern, Kulturagen-
ten, Diplomaten, Journalisten oder Organisatio-
nen. Die Geschichte der grossen Kulturinitiative
am Golf ist nicht ausschliesslich, aber unter an-
derem die Geschichte eines Kulturmissverstind-
nisses. Und deshalb lohnt es sich, von dieser
West-meets-Middle-East-Romanze zu reden. Mag
sie auch voller Kitsch und Verlogenheit sein, sie
berichtet von einem neuen Kapitel des Kulturaus-
tausches, wenn nicht der Kulturgeschichte.

Es begann ofhiziell vor zwei Jahren, als unse-
re Nachbarn in Abu Dhabi den internationalen
Kulturbetrieb mit der Nachricht aufscheuchten,
in der Hauptstadt einen Ableger des Louvres und
eine Filiale des Guggenheims eréffnen zu wollen.
Meldungen iiber unvorstellbare Finanzbetrige
(angesichts derer die Wihrung zu einem unbe-
deutenden Anhingsel wurde), die Namen von
Stararchitekten und deren Modelle gingen um
den Feuilleton-Globus. Die westliche Welt hatte
bis dato den Mittleren Osten als Produzenten von
Ol, Markt fiir schnelle Autos, Brutstitte von Al-
Qaida, und Heimat verschleierter, kulturell an-
geblich vormoderner Menschen betrachtet. Die
Ankiindigung von Abu Dhabi hat einen Riss her-
vorgebracht in diesem iiber Jahrzehnte zuverlissi-
gen Weltbild. Die Scheichs wollen nicht nur un-
ser Geld (Ol), nicht nur unsere Autos (wieder Ol),
jetzt wollen sie auch noch unsere Kunst (nochmal
ol!

Der Tumult, der darauf vor allem in Frank-
reich losbrach und in der Anklage gipfelte, die
Regierung organisiere den Ausverkauf der Kultur,
hat nicht lange vorgehalten. Bald entdeckten die
begiinstigten Institutionen, dass man seine Haus-
halte aufbessern und Werke, die man bisher sowie-
so nur im Depot gelagert hatte, einer neuen Kli-
entel zeigen kénnte, kime man mit den «Arabern»
ins Geschift. Viele der Nichtbegiinstigten denken
nun dariiber nach, wie sie auf sich aufmerksam
machen kénnten. Europas Kulturplattformen
(zum Beispiel Messen und Festivals) halten Fo-
ren zum Thema «Middle East» ab, man publiziert
erste Studien, spekuliert iiber die Tragweite des
Exports. Galerien erwigen Dependancen am Golf.
Logistikunternehmen und Versicherungen bieten
Serviceleistungen an. Die Briten und Amerikaner
sind ja eh schon in der Gegend.

«Die Wiiste», anfangs noch ausschliesslich als
Terminus technicus fiir den Ort totaler und ewi-
ger Kulturabwesenheit benutzt, wandelt sich all-
mihlich in eine grosse, freundliche, unschuldige

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Sandfliche, unter der fiir ein weiteres Jahrhundert
weltweit begehrte Schitze lagern und in die man
ungestort die Insignien unserer Hochkultur ein-
zeichnen kann. Die westliche Projektion wech-
selt von negativ zu positiv. Aus der Leere wird
Offenheit, aus der Todeshitze Lebenslicht. Man
spricht zwar nicht gross dariiber, lisst aber der be-
triebsinternen Phantasie ihre Leidenschaft: wie-
viel einfacher muss es doch sein, in einer Welt, die
noch jungfriulich ist wie am ersten Tag, die keine
Tradition, kein Erbe kennt, keine Kulturvoraus-
setzung hat, noch einmal neu anzufangen...!

Wie dieser Neuanfang aussehen konnte, liesse
sich leicht aus den Einsendungen erschliessen, die
ich tiglich ins Dubaier Biiro zugesandt bekom-
me: die Golfregion als Zwischenlagerstitte und
Recyclingdepot fiir das, was bei uns zu Hause
nicht gebraucht wird oder unbezahlbar geworden
ist. Das Wort «Kitsch» stammt mdglicherweise
vom jiddischen «verkitschen» ab, was soviel be-
deutet, wie jemandem etwas Unnétiges oder Min-
derwertiges anzudrehen. Und so erlebe ich tiglich
den kitsch of cultures: blittere durch Fotoalben mit
Bildern von Eisskulpturen in Gestalt des Herr-
schers Scheich Mohammed oder des Burj Al-
Arab; technische Zeichnungen fiir unterirdische
Unterhaltungslabyrinthe, in denen das Dasein
von Computerviren erzihlt werden soll; prichti-
ge Bildbinde iiber alte und neue Meister, deren
Werke gerade auf dem Markt zu haben sind; Sze-
nenfotos von Auftithrungen zu Sindbad und Sala-
din, die erfolgreich in Brasilien oder China touren.
Und immer wieder Bewerbungen. Bewerbungen
von Kuratoren, ehemaligen Sekretirinnen, Rock-
stars, Beleuchtungsexperten, Inhabern grosser
Dinosauriersammlungen und Erfindern ausgefal-
lener «Kunstwelt»-Reisen auf der «Queen Elizabe-
th». Wenn es nicht so anstrengend wire, kénnte
man tatsichlich stolz sein iiber soviel iiberschiissi-
ge Kreativitit im Westen, jenen Lindern, die gern
von sich behaupten, sie seien miide, unbeweglich,
ideenarm und tiberhaupt arm geworden.

Die mir am hiufigsten von deutschen (und fast
nur von deutschen) Medien gestellte Frage lau-
tet: Darf man fiir diese Leute dort arbeiten? Fiir
eine Clique von am Ol superreich Gewordenen,
die Gastarbeiter aus Asien zu Hunderttausenden
ins Land holen, sie selbst bei irrsinnigen Aussen-
temperaturen auf Baugeriisten zweihundert Me-
ter {iber dem Sandboden arbeiten lassen, sie in
miesen Wohnlagern zusammenpferchen und mit
niedrigen Lohnen abfinden? Die fiir gigantische,
zahllose Klimaanlagen Energie verschleissen, Un-
mengen Meerwasser entsalzen, in die natiirliche

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Kiistendkologie cingreifen lassen und damit das
Umweltgleichgewicht rigoros durcheinanderbrin-
gen? Die Internetseiten nach Belieben blockieren,
wenn diese relevante Kritik am System verbreiten,
Homosexualitit und Liebesbeziehungen ausser-
halb der Ehe unter Strafe stellen, wihrend sie sich
ihre Kurtisanen halten und Luxusprostitution
protegieren? Darf man in ein solches Land gehen
und sich vornehmen, am Aufbau von Kunst und
Kultur mitzuwirken?

Und so sieht die inzwischen vertraute Drama-
turgie fiir ein Mediengesprich mit einem deut-
schen Journalisten aus: der erste Anruf erfolgt an
einem Freitag (in Dubai heiliger Feiertag) nach
18 Uhr (Zeitverschiebung vergessen). Man wolle
tiber meine Milliardenprojekte mit mir sprechen.
Ob man auch Bilder von den Baustellen machen
und den Herrscher sprechen kénne? Ich dimpfe
Erwartungen und versuche das zu kompensieren,
indem ich mich vor allem selbst zur Verfugung
stelle. Auch (aus Erfahrung) davor warne, ohne
Drehgenehmigung ecine Reise zu planen, und

Und schon sitze ich in der Falle, spreche von dem
Aufklirungswillen des Herrschers und der

Gefolgschaft seiner Untertanen auf dem Weg in eine

tolerante und dennoch islamische Gesellschaft.

darauf aufmerksam mache, dass die Erteilung
von Genehmigungen zwei Wochen dauern kann.
Weitere Fragen drehen sich darum, wie man
zwischen all den Baukrinen und Verkehrsstaus,
Touristen und Gastarbeitern, dieser Ausgeburt
der Unnatiirlichkeit (alles irgendwie richtig)
{iberhaupt davon ausgehen kénne, dass Kultur-
entwicklung méglich sei. Und wie gehen Sie mit
den iiberheblichen Emiraties und ihrem Gréssen-
wahn um? Und schon sitze ich in der Falle, spre-
che von dem Aufklirungswillen des Herrschers
und der Gefolgschaft seiner Untertanen auf dem
Weg in eine tolerante und dennoch islamische Ge-
sellschaft, Erinnere daran, mit welchen Nachbarn
es die Leute hier unten zu tun haben und dass es
nicht einfach sei, in einer derart explosiv gemisch-
ten und irgendwie immer dem Extremismus zu-
neigenden Umgebung Weltoffenheit zu vertreten.
Der Frager insistiert, dass wir uns in einer Dikta-
tur befinden und wir von Zensur umgeben seien
(wieder richtig), und ich sage (wahrheitsgemiss),
dass wir bislang keine Behinderungen erfahren
hitten, aber wohl wiissten, dass solche kommen

29



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

wiirden, und dass derartige Auseinandersetzungen
eben dazugehorten, wenn man eine Gesellschaft
verindern wolle. Im iibrigen miissten wir auch
in unseren Lindern dariiber nachdenken, wie wir
mit den unterschiedlichen kulturellen und reli-
giosen Werten wachsender Minderheiten in der
Offentlichkeit umgehen wollten. Und wenn ich
mich dann an irgendeiner Stelle auch noch dazu
hinreissen lasse, die Ambitionen der Herrscher am
Golf mit der Kulturgeschichte Europas wihrend
des Barocks und der Aufklirung zu vergleichen,
habe ich endgiiltig den Bogen {iberspannt. Was
ist Phantasie, was Vorstellungskraft?

Denn meine Wirklichkeit in Dubai ist sehr an-
ders, als man sie sich wiinscht. Der Vorsitzende
jener Firma zum Beispiel, die mich zuerst nach
Dubai eingeladen hatte, war fiir mich schwerer
ansprechbar als Angela Merkel, obwohl sich sein
Biiro nur zwanzig Meter von meinem entfernt be-
fand. Bei unserem einzigen ernsthaften Gesprich
tiber mein wichtigstes Projekt, den Aufbau eines

Opernhauses (Grundfliche 140’000 m?), das von

Nicht Kultur ist die Ware, sondern die Stadt. Und
Kultur ist ein mégliches Instrument, die Massenware
Stadt effizient zu verkaufen.

30

Zaha Hadid entworfen worden war und seine Fir-
ma mehrere hundert Millionen Euro kosten soll-
te, fragte er mich, ob das Geschrei jenes kleinen
Dicken, der vor zwei Jahren im Hotel Madinat
Jumeirah aufgetreten war (er meinte Pavarotti),
Oper gewesen sei. Er habe «King Lion» in New
York gesehen, und diese Oper habe ihm schon
besser gefallen. Und dann stérte ihn noch etwas
anderes an dieser Oper: warum ich bloss 2 Biih-
nen haben wolle? Die Kinos der siebziger Jahre
hitten denselben Fehler gemacht, und heute gebe
es Multiplex. Seine Leute mogen mir mehrfach
versichert haben, dass sie wissen, Kultur koste
Geld — der Vorsitzende will auch mit der Oper
am liebsten Geld machen. Also versucht er, das
Projekt Oper zur Brandingaufgabe umzufunk-
tionieren: kaufen Sie sich eine Villa direkt neben
dem Opernhaus. Die Kunst als wertsteigernder
Faktor. Wehe dem, der behauptet, das sei eine
Erfindung geldbesessener Araber.

Hierzulande wird philosophisch beklage, Kul-
tur sei zur Ware geworden. In Dubai zeigt es sich,
dass das eine nostalgische Feststellung ist. China,
Indien und am radikalsten Dubai (im Gegensatz

zu den im Grunde klassisch operierenden Nach-
barn) haben in den letzten Jahren gezeigt, welches
Konzept der Kapitalismus des 21. Jahrhunderts
sich umzusetzen anschicke: die Entwicklung der
Stadt als Massenprodukt und Massenmedium.
Nicht Kultur ist die Ware, sondern die Stadt ist
die Ware. Und Kultur ist ein mégliches Instru-
ment, die Massenware Stadt effizient zu verkaufen.

Doch jetzt ist das Geld knapp geworden, und
sogar jene Lander, deren schnelles Wachstum auf
Bodenschitzen beruht (wie Abu Dhabi oder Qa-
tar), miissen mit dem Einsatz ihrer Mittel vor-
sichtiger umgehen. Erst recht Stidte wie Dubai.
Eine so eminent globalisierte Metropole lebt mit
enormen Zukunftsrisiken: Finanzdienstleistun-
gen, Bauinvestment, Tourismus, Logistik — alles
im Keller. Was heisst das fiir die Kultur? Habe ich
iberhaupt unter den Bedingungen der Finanzkri-
se eine Chance, Kultur aufzubauen? — Ich weiss
es noch nicht. Auch am Golf scheint man zu be-
greifen, wie wichtig in Zeiten der Not soziale und
kulturelle Werte sein kénnen. Und diese Werte
sind eindeutig unterentwickelt. Scheich Moham-
med hat seine Leute zu Besonnenheit und Weis-
heit im Umgang mit der Krise aufgerufen. Die
Karawane Dubai, zwei Jahrzehnte lang durch die
Wiiste gepeitscht, braucht eine Ruhepause. Zeit
zum Nachdenken und Vergewissern, wie es wei-
tergehen soll.

Ich hoffe deshalb, in den kommenden Jahren
mehr Unterstiitzung zu bekommen, um den dem-
nichst drei Millionen Einwohnern dieser Stadt,
die aus iiber zweihundert Nationen kommen, da-
bei aus der Klemme zu helfen, was man ausser
Essen, Trinken, Baden, Shoppen und (legalem
und illegalem) Sex sonst mit seiner Freizeit noch
anstellen kann. Wie man secinem Nachwuchs
Alternativen zu «Shrek» und «Tokio Hotel» na-
hebringt und sich selbst besser unterhilt als mit
«King Lion» oder «The Hulk».

Ich hoffe ausserdem, dass die Regierung von
Dubai zu diesem Zweck nicht einfach die Kultur-
industrie aus dem Westen importiert; denn wir
sind hier nicht im Westen. Wir sind auch nicht in
einem normalen muslimischen Land; also wiire es
nicht mit einer Rekapitulation islamischer Kunst
und Werte getan. In dieser Stadt leben mehr In-
der als Araber, und das Geld fiir all den Investi-
tionszauber kommt nicht nur aus der Borse des
Herrschers, sondern vor allem aus dem Iran oder
Saudi Arabien, China, Russland und Westeuropa.
Die Stadt hat kulturell gesehen kein Vorbild.

Tatsichlich kann der Aufbau von Museen und
Theatern in dieser Region nicht chne ausldndische

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Hilfe geschehen. Wenn man davon iiberzeugt ist,
dass Dubai solche Einrichtungen nétig hat, dann
braucht man die richtigen Partner, vermutlich aus
Europa. Wen fragen? Die Gréssten, die Berithm-
testen, die Briten (weil hier am meisten verwur-
zelt und kulturell prigend), die Russen (weil sie
sich jetzt mit geballter Macht am Golf festsetzen),
die Italiener (weil der Scheich ein paarmal von
der arabischen Renaissance gesprochen hat)? Die
Franzosen, die schon nebenan sind?

Oder Kulturprofis aus Mitteleuropa? Men-
schen, die oft schon seit Jahrzehnten erfolgreich
— und oft auch subventionsgesichert — kiinstleri-
sche Betriebe leiten oder in ihnen arbeiten, in der
Regel zum Wohle ihrer Kommunen und Regio-
nen? Die Schweiz, Deutschland oder Osterreich
sind nach wie vor ein Dorado éffentlich gefor-
derter Kultur, gemessen an dem, was irgendwo
da draussen los ist.

Allerdings gibt es zwei Probleme. Mitteleuro-
pa ist sich dieses Reichtums nicht wirklich be-
wusst; auch nicht der Sicherheit, die es geniesst,
weil diese Kultur nicht aus dem Gemeinwesen
zu eliminieren ist. Sie steht, die Kultur, mag es
wirtschaftlich noch so schlecht gehen. Das zwei-
te Problem: Mitteleuropa ist nicht sehr optimi-
stisch, weder im allgemeinen, noch, wenn es um
den Reichtum seiner Kultur geht. Wir sind oft
verdammt, zu verwalten anstatt zu gestalten. Es
wird interessant sein zu sehen, ob die Krise, in
der wir uns alle befinden, dabei hilft, umzuden-
ken. Gibt es zum Beispiel doch noch eine Chan-
ce fiir den Kulturbetrieb, seine verknécherten
Denk- und Arbeitsstrukturen zu reformieren,
ohne das System der finanzierten Kunstfreiheit
in Frage zu stellen?

Wie konnte man den Reichtum sichern? Da
gibt es viele Aspekte. Neue Wege bei der Kul-
turfinanzierung, dem Marketing und der Ver-
mittlung sind gefragt. Andere Betriebsstrukturen.
Das Bedenkliche an diesen Aspekten ist, dass wir
sie schon sehr lange kennen und dennoch wenig
realisiert haben. In manchen Fillen gab es gute
Griinde dafiir, warum wir uns so schwer damit ge-
tan haben, Reformen energischer anzugehen. Die
Forderung nach mehr Unabhingigkeit von staat-
licher Regulierung hat ja zwei Seiten: mehr Frei-
heit bedeutet gegebenenfalls auch mehr Unsicher-
heit. Ein Blick auf die Lage der angelsichsischen
Kulturlandschaft seit Beginn der Rezession zeigt
den gewaltigen Unterschied. Ja, die Metropoli-
tan Opera oder das MOMA haben einen sehr be-
eindruckenden Eigenwirtschaftlichkeitsgrad und
bekommen sehr wenig staatliche Unterstiitzung.

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Ein wesentlicher Teil ihrer Férderung entstammt
Schenkungen von Privatpersonen, die auf diesem
Wege allerdings Steuern abschreiben und damit
im Grunde eine indirekte 6ffentliche Férderung
durchfithren. Wird das Geld aber knapp, dann
gibt es auch nichts mehr fiir die Kultur.

Es konnte sein, wir stechen am Anfang von
etwas, das wie eine Neuordnung der politischen
und wirtschaftlichen Welt aussieht. Und deshalb
kommt ein neuer Aspekt als sehr dringend hin-
zu: die globale Vernetzung. Was Nestle oder VW
lingst erkannt haben, ist fiir staatlich geforderte
und oft auch verwaltete Kulturorganisationen in
Mitteleuropa oft noch neu: Die Welt ist gross,
gierig und reich. Wenn du in ihr nicht unterge-
hen willst, musst du sie erobern. Ich weiss, das
klingt nach Imperialismus. Meinetwegen. Aber
dann ist die Werbung um eine Frau, die man lieb,
auch Imperialismus. Ich glaube, unsere Kultur-
betriebe brauchen mehr Lust am Fremden. An
der Welt draussen, die anders funktioniert und
Kultur anders versteht und ermdglicht. Sich mit

Die Welt ist gross, gierig und reich. Wenn du in
ihr nicht untergehen willst, musst du sie erobern.
Das klingt nach Imperialismus. Aber dann

ist die Werbung um eine Frau, die man liebt, auch

Imperialismus.

diesem Fremden einzulassen, ist ein Risiko. Un-
sere Kultur braucht diese Lust am Risiko. Wer
sich in narzisstischer Ergétzung an der eigenen
Schénheit und Erlesenheit ergeht, liuft Gefahr,
morgen nicht mehr gekannt zu werden.

Die Romanze am Golf, die globale Finanzkri-
se, der Kitsch zwischen Kommerz und Kunst, ich
wiirde das alles als eine seltene Chance begreifen,
fiir Menschen, die neugierig sind. Bestimmt wird
es in der nichsten Zeit viel weniger Geld und
Jobs geben. Aber die Kulturriume sind grosser
geworden. Das Bediirfnis nach neuen Formen des
Austauschs zwischen Kulturen ebenso. Sicherheit
macht dngstlich. Wir hatten viel Sicherheit in den
letzten Jahrzehnten. Jetzt kommt die grosse Un-
sicherheit. Wir werden mit ihr nur fertig werden,
wenn mit ihr der Mut wiichst.

MICHAEL
SCHINDHELM,

geboren 1960, schloss

sein Studium der
Quantenchemie in
Russland ab. Von

1996 bis 2006 war er

Direktor und

Intendant des Theaters
Basel. Seit 2008 ist er

Kulturdirektor der
«Dubai Culture and
Arts Authority».

3l



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Wer besucht die Festivals? Jeder, der die Mischung
von Stilen, Gattungen und Niveaus zu schitzen weiss.

Und der Buntes und Widerspriichliches geniesst.

5 Der Allesfresser

Jean-Louis Fabiani

*Pierre Bourdieu: In «The Production of Culture» (2004) hat sich

shlisangnamm, 1973 der amerikanische Soziologe Richard Peterson
mit der Frage befasst, wie wir unseren kulturellen
Interessen nachgehen. In diesem Zusammenhang
stellte er das vorherrschende Modell des franzé-
sischen Soziologen Pierre Bourdieu in Frage.*
Bourdieu baute seine Analyse auf einer homolo-
gen Schichtung der sozialen Gruppen, der Ge-
schmacksrichtungen und der Kulturthemen auf,
klassifiziert nach einem Legitimititsgradienten.
Peterson hingegen zeigt {iberzeugend, dass sich
die grossen Kulturliebhaber tendenziell wie Alles-
fresser verhalten und dass sie nicht nur gehobene
Kultur konsumieren, sondern sehr unterschiedli-
che Verhaltensweisen kombinieren.

Die Veranstaltungsform des Festivals ent-
spricht voll und ganz dieser Definition, da sie
die iiblichen Grenzen zwischen gesellschaftlicher
Gruppierungen, bestimmten Geschmacksprife-
renzen und Kulturformen niederreisst. Das zeit-
gendssische Publikum schitzt Kombinationen
in den Bereichen Kultur und Kunst, die vom
Spannungsverhilenis zwischen unterschiedli-
chen Kunstgattungen und Stilarten profitieren.
Das Festival erzeugt Widerspruch, Buntheit und
Mehrtonigkeit.

Am Festival von Avignon fiir Theater, Tanz
und Gesang zeigt sich etwa klar, welche Eigendy-

Der franzésische namik eine grosse Veranstaltung auf das Verhal-
Soziologe JEAN-

LOUIS FABIANI,  ten und dife Erwartungen des Publikums haben
geboren 1951, ist kann. Festivals kénnen zu Verinderungen und
Forschungsleiter an in gewissen Fillen sogar zu einer Erneuerung des
der Boole desbantrs Publikums fiihren. Denn Theater in grossen Stid-
études en sciences . . A

sociales (EHESS), ten konnen durch die Anwesenheit sogenannter
Paris. «hochangesehener Personlichkeiten des Kulturbe-

32

reichs» auf das breite Publikum einschiichternd
wirken. Eine der Besonderheiten des Publikums
in Avignon hingegen ist die Tatsache, dass nur
wenige dieser «urbanen Kulturexperten» zum Pu-
blikum zihlen.

Abgesehen vom Aspekt des «Allesfressers»,
der fiir den zeitgendssischen Zuschauer bestim-
mend ist, wire darauf hinzuweisen, dass die Fe-
stivals eine Intensivierung des Kulturbetriebs er-
moglichen. Die heutigen Festivals sind vielfach
mit einer Fiille kultureller Angebote verbunden:
Vorstellungen rund um die Uhr, Debatten so-
wie Veranstaltungen fiir die Medienschaffenden.
Damit wird der Eindruck eines umfassenden
Kulturangebots vermittelt. Die Zuschauer spre-
chen vielfach davon, dass sie «Kultur tanken»,
«sich mit Musik vollaufen lassen» oder «einen
Kulturvorrat fiir den Winter anlegen». Dies be-
deutet jedoch nicht, dass sie sich ausschliesslich
auf die kurzen und intensiven Momente der Fe-
stivals konzentrieren; sie nehmen auch wihrend
des Jahres kulturelle Angebote in Anspruch. Der
wichtigste Punkt ist, dass sich diese Form des in-
tensiven Konsums tendenziell zur «guten Form»
der Inanspruchnahme von Kulturangeboten
entwickelt.

Die meisten Festivals bevorzugen das Kon-
zept cines befriedeten und sogar «abgesicherten»
Raums, wo man sich wohl fithlt — in vielen Fillen
sogar wohler als im normalen Kulturbetrieb. Die
Zuschauer wiinschen sich indessen auch bei den
Festivals eine Inszenierung von Kunst und Kultur,
die auf der gleichzeitigen Anwesenheit der Kul-
turschaffenden und des Publikums beruht und
so im 6ffentlichen Raum ganz neue Formen des
Austausches ermoglicht. Am Festival d’Avignon
etwa ist, vielfach im Rahmen von Auseinander-
setzungen oder zumindest polemischer Diskus-
sionen, eine spezielle Art der Verkniipfung von
Kultur und Politik sowie von Theater und service
public entstanden. Auseinandersetzungen sind in
Avignon somit die Norm.

Festivals bringen die zeitgenossische Kultur
in Form von events zum Ausdruck und bieten in
einer zunehmend virtuellen Welt eine greifbare
Wirklichkeit. Das Publikum erwartet von den Fe-
stivals Momente, die intensiver sind als das nor-
male Dasein und die ihm die Méglichkeit bieten,
die allesfresserischen und teilweise unersittlichen
Seiten des zeitgendssischen Kulturliebhabers aus-
zuleben: der hinterste und letzte Kriimel vom
Kulturbuftet will abgerdumt werden.

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Manifestation des Volkswillens, Inszenierung
nationaler Ideologie, Marketing fiir Stidte und
Regionen. Ein geschichtlicher Abriss von

der hofischen Fest- bis zur aktuellen Eventkultur.

6 Fest, Festspiel, Festival

Walter Leimgruber

Des Themas «Fest» haben sich viele Wissenschaf-
ten angenommen. Trotz rivalisierenden Deutun-
gen gibt es eine allen gemeinsame Erkenntnis:
Feste helfen den Menschen, die Wirklichkeit zu
bewiltigen. Feste strukturieren das Verhiltnis zu
héheren Michten, festigen soziale Beziechungen
und rhythmisieren den Jahres- und Lebenslauf.
Sie erhalten Institutionen lebendig, indem sie
deren Aufgabe und Zweck reflektieren und neu
begriinden; sie stiften Gemeinsamkeit und Ver-
lass. Kurz, Feste helfen dem Individuum wie der
Gesellschaft, den Alltag zu bewiltigen, sei es, dass
sie ihn fiir einen kurzen Moment aufheben, sei es,
dass sie ihm Sinn zuschreiben.

Grenze und Entgrenzung, Zwang und Anar-
chie, Ordnung und Chaos sind Gegensatzpaare,
von denen das Fest lebt. Feste dienen dem Aus-
bruch und der Grenziiberschreitung, erreicht
durch exzessiven Genuss von Alkohol, Drogen
oder ekstatische Tinze, so eine der moglichen
Funktionszuschreibungen. Andere Theorien beto-
nen hingegen das missigende Element, also Ruhe,
Kontemplation und Einkehr. Auf der Ebene der
Rollenzuschreibung und Machtverteilung bewe-
gen sich Erklirungen, die Feste als Kritik an beste-
henden Verhiltnissen, als temporires Auftheben
sozialer Schranken und als Umkehrung der be-
stchenden Ordnungen sehen. Andere Ansitze be-
tonen, das Fest diene als Ventil, um gesellschaft-
lichen Druck abzubauen, und sei auf diese Weise
ein Mittel der Herrschaftssicherung.

In der Epoche der Aufklirung waren offent-
liche Feste Symbole der biirgerlichen und de-
mokratischen Bewegung. Die Volksfeste unter
freiem Himmel entwickelten sich als ein Modell

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

gegen die hofischen Feste und geschlossenen
Theater. Sie zelebrierten die Authebung der Stin-
deschranken, fithrten jedoch zu neuen Abgren-
zungen, weil sie mehr und mehr in den Dienst
nationalstaatlicher Ideen genommen wurden.
So feierten in der Schweiz des 19. Jahrhunderts
Turn-, Gesangs- und Schiitzenfeste mit Zehntau-
senden von Teilnehmern und Besuchern den na-
tionalen und republikanischen Gedanken. Mittel
dazu war insbesondere das Festspiel. In Abgren-
zung zu den hofischen Formen der Reprisentati-
on sollten Auffithrende und Zuschauer eins wer-
den, und das Volk als Souverin brachte sich selbst
zur Darstellung. Mit Chéren, Massenszenen und
dramatischen Dialogen wurden Schliisselereig-
nisse der nationalen Geschichte in sogenannten
«lebenden Bildern» aufgefiihre.

Nach unserem heutigen Verstindnis sind
Feste Teil der Kultur. Die biirgerliche Epoche
hatte ein anderes Kulturverstindnis. Auch hier
kam es nach der Aufklirung zu einer Zisur, zur
Trennung zwischen ernster Kultur und Unter-
haltung, Bildung und Vergniigen, ewigem Wert
und voriibergehender Mode. Der hohen Kultur
wurden die neuen Tempel geweiht: Opernhiuser,
Theater, Konzertsile, Museen. Nichteingeweihte
wagten deren Schwellen kaum je zu tibertreten,
die Elite blieb unter sich. Kultur durfte zu jener
Zeit zudem nichts mit dem Wirtschaftsleben zu
tun haben. Sie schwebte iiber dem Alltag, stand
firr das Ewige, Wahre, Reine, Schéne — ein Kul-
turverstindnis, das bis heute weite Bereiche der
Kulturpolitik bestimmt.

Mit dem ausgehenden 19. und beginnenden
20. Jahrhundert schritten Industrialisierung und
Urbanisierung rasch voran, und neue Medien —
Photographie, Kino, Schallplatte und schliesslich
Radio — traten ihren Siegeszug an. Es war der Be-
ginn des Massenkonsums, der Massenmedien und
der Massenkultur. Die neuen Kulturformen wur-
den kommerziell ausgerichtet, industriell produ-
ziert, medial verbreitet und dienten der fliichtigen
Unterhaltung. All das widersprach den Idealen
der Hochkultur. Ekel vor «Schund und Schmutz»
verband sich bei vielen mit Angst vor der bedroh-
lichen Masse des Proletariats. In einer zweiten
Griindungsphase wurden Festspielinstitutionen
gegriindet, die Stiicke auf die Bithne brachten,
die nicht als Festspiele geschrieben worden waren,
sondern die als Klassiker einen Kanon des Sché-
nen, Guten und Wahren bildeten. Nicht mehr die
Beschworung der nationalen Einheit, sondern der
Schutz der Tradition und der Kampf gegen den
Wertezerfall standen nun im Vordergrund.

33



34 NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



GALERIE Mai-Thu Perret

«And Every Woman Will Be a Walking Synthesis of the Universe», Installationsansicht (Foto: T. Van Eynde)




DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

* Jeremy Rifkin: «The
Age of Access. Das
Verschwinden des
Eigentums. Warum
wir weniger besitzen
und mehr ausgeben
werden» (2000)

Nach dem Zweiten Weltkrieg setzte der glo-
bale Siegeszug der medialen Massenkultur ein:
Fernsehen, Rock’n’Roll und 68er-Bewegung be-
griindeten die Ara der Festivals, zunichst unter
angelsichsischem Einfluss. Denn im Englischen
existiert die Unterscheidung zwischen Fest-
spiel und Festival nicht — zu sehr entspricht sie
deutschsprachigen Traditionen. Jugend-, Popu-
lir- und Alternativkultur wurden miteinander
vermischt und mit experimentellen und avant-
gardistischen Elementen gewiirzt. Der Siegeszug
der Popkultur und der Medialisierung liess die
Uberginge zwischen alternativ, etabliert und
kommerziell immer fliessender werden. Vor al-
lem die Filmfestivals mit ihrem Glamour wurden
bald salonfihig.

Der strukturelle Hintergrund dieser Entwick-
lung wurde gebildet von Pluralisierungs- und Glo-
balisierungsprozessen, die nicht nur die Schich-
tenstrukturen der klassischen Moderne auflésten,
sondern auch die Attraktivitic der bisherigen Ver-
gesellschaftungsformen und politischen Uberzeu-
gungen minderten. Es entstanden neue Einheiten

Entideologisierung, Entpolitisierung und Asthetisierung
sind Merkmale der Eventkultur. Es geht nicht mehr um
das utopische Potential wie noch bei den Festspielen,
sondern um die Kraft der kurzzeitigen Verzauberung.

36

— Milieus oder Lebensstilgruppen — die nicht auf
gleichen sozialen Lagen, sondern auf dhnlichen
Lebenszielen und isthetischen Ausdrucksformen
beruhten. Diese Szenen, verstanden als Netzwer-
ke von Personen, die bestimmte materielle oder
mentale Formen der kollektiven Selbststilisierung
teilten, konstituieren sich durch eigene Verhal-
tensweisen, Codes, Symbole und Rituale. Die Zu-
gehorigkeitsbedingungen wurden offener, Wahr-
heitsanspriiche unverbindlicher. Um so wichtiger
wurde es fiir die Mitglieder, sich ab und zu ihrer
kollektiven Existenz zu versichern.

Genau diese Aufgaben werden erfiillt von
Events. Als verdichtete, interaktive Performance-
Ereignisse versprechen sie einen hohen Erleb-
niswert. Vier Elemente sind konstitutiv fiir die
Eventkultur: (1) sie ist eine populire Kultur, die
sich nicht auf Eliten beschrinkt; (2) ihr primirer
Zweck ist, zu unterhalten und Spass zu machen;
(3) sie ist eine Kultur, die aus einmaligen, bezie-
hungsweise aus als einmalig inszenierten Ereig-
nissen besteht; (4) ihre Angebote unterliegen den
Marktgesetzen.

Diese vier Elemente setzen die Eventkultur
in ein spannungsreiches Verhiltnis zur traditio-
nellen Hochkultur. Denn in dieser wird schnell
verachtet, was zu populir wird. Thre Funktion
wird nicht in Unterhaltung und Spass gesehen,
sondern in Bildung und Reflexion. Von ihr
wird erwartet, dass sie bleibende Werte vermit-
telt und nicht nur einen fiichtigen Reiz bietet.
Sie gilt als autonom und nicht dem Marke ver-
pflichtet.

Entideologisierung, Entpolitisierung und
Asthetisierung sind Merkmale der Eventkuleur.
Vor dem Hintergrund postmoderner Beliebig-
keit und Kulissenwelten werden permanent Aura,
Authentizitit und Einzigartigkeit beschworen. Es
geht nicht mehr um das utopische Potential wie
noch bei den Festspielen, sondern um die Kraft
der kurzzeitigen Verzauberung,

Im Ubergang von der industriellen Produkti-
on zur postindustriellen Okonomie der Zeichen
und Symbole wirkt die Kultur immer direkeer als
Wirtschaftstaktor. «Mebhrere hundert Jabre lang
wurden materielle Ressourcen in Eigentum verwan-
delt, heute verwandeln wir immer hiufiger Ressour-
cen in Erlebnisse und Vergniigungen, die kiuflich
zu erwerben sindy, schreibt Jeremy Rifkin*. Der
Markenkult und das Eventmarketing sind darauf
aus, Produkte mit Stimmungen und emotionalen
Hohepunkten zu verkniipfen.

Die Dichotomie zwischen Hochkultur und
Populirkuleur wird durch die Eventkultur niche
nur weitgehend aufgehoben, sondern bis zu ei-
nem gewissen Grade umgedreht. Es sind immer
hiufiger Elemente der populiren Kultur, die als
Unterscheidungsmerkmale verwendet werden.
Maoglich wird dies durch einen Prozess der Sin-
gularisierung. Die Marke, der brand machen aus
seriell gefertigten Produkeen Unikate. «Original»
steht auf millionenfach hergestellten Konsumgii-
tern. Eine Sache mit Warencharakter wird durch
branding als einzigartig dargestellt und dient der
kulturellen Abgrenzung.

Das Branding erfasst zunchmend Bereiche,
die dem Warencharakter bisher kaum unterwor-
fen waren, wie etwa touristische Landschaften.
Immer mehr Stidte und Regionen prisentieren
sich auf dem globalen Standortmarke, versuchen
aus der Masse herauszuragen, indem sie Gross-
projekte und Festivals inszenieren. Kultur wird
auf diese Weise zentral fiir die Marke einer Stadt
oder Region, nicht nur um Touristen, sondern
auch um Firmen anzulocken, die auf die sym-
bolische Kraft ihrer Produkte und auf deren Ni-
he zum aktuellen Lebensstil setzen. Die Firmen

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



suchen ein Umfeld, das ithrem eigenen branding
entspricht: innovativ, trendig, global.

Anderseits bereitet die Kultur den Stidten
und Regionen auch Sorgen. Fixe Institutionen
kosten viel Geld fiir Unterhalt, Gehilter, Sozial-
kosten. Festivals hingegen locken in wenigen Ta-
gen Hunderttausende an, setzen Millionen um
und bieten attraktive Werbeplattformen. « Um im
Geschrei der Massenmedien hor- und sichtbar zu
bleiben, zieht sich die Stadtpolitik auf zeitliche und
raumliche Punkte zusammen: Festivalisierung als
mediengerechte Inszenierung der Stadt», konstatie-
ren Hartmut Hiussermann und Walter Siebel.**
Die Festivalpolitik dient Stidten und Regionen
als Kissen des Ubergangs von der industriellen
zur postindustriellen Wirtschaft. Wihrend die
Festspiele Teil der Nationalpolitik und der gros-
sen Ideologien des 19. Jahrhunderts waren, sind
Festivals Teil der okonomischen Globalisierung
im ausgehenden 20. und im angehenden 21.
Jahrhundert.

Die Massenkultur hat obsiegt, was Marketing-
und Medienstrategien betrifft; die elitdre Kultur
hat deren Gesetze iibernommen. Eine Auflésung
der traditionellen Abgrenzungen ist zu beob-
achten, der Unterschied zwischen Festspiel und
Festival weitgehend verschwunden. Das Ewige,
Wahre und Schéne ist nicht mehr ewig wahr und
ewig schon. Eine mégliche Schlussfolgerung wi-
re: wenn es keine festen Werte und keine festen
sozialen Gruppen mehr gibt, braucht es auch
keine teuren Infrastrukturen und Institutionen
mehr. Ein neuer Typus von Kulturpolitik scheint
auf: Gelder, Menschen und Medien werden auf
ein klar umrissenes, zeitlich befristetes, riumlich
begrenztes und publikumswirksames Ziel hin
mobilisiert.

Die Festivalisierung schafft Identifikations-
moglichkeiten fiir die Bevolkerung, biindelt
Ressourcen, erhoht die Wirtschaftsleistung, mo-
dernisiert die Infrastruktur, induziert Beschifti-
gung. Sie birgt aber auch Risiken. Das Streben
nach Aufmerksamkeit dringt strukturelle, weni-
ger vermarktbare Massnahmen in den Hinter-
grund. Touristische Angebote ersetzen solche fiir
Einheimische, medienwirksame Inszenierungen
16sen dezentrale und partizipative Engagements
ab. Politische Strukturen werden ausgenutzt zu-
gunsten von Events, von denen nur wenige pro-
fitieren. Erfolg und Gewinn fiir die einen, hohe
Kosten fiir die anderen sind die Folge. Es besteht
die Gefahr, dass 6ffentliche und private Macht
verschrinkt werden und Nischenbediirfnisse und
-angebote leer ausgehen.

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Es gibt in modernen Gesellschaften unter-
schiedlichste Minderheiten, deren Bediirfnisse
im Rahmen einer Politik der Festivalisierung
kaum beriicksichtigt werden, weil diese immer
auf Mehrheitstauglichkeit angewiesen ist. Denn
die Festivalisierung der Politik soll ja gerade da-
durch Handlungsfihigkeit demonstrieren, dass
sie heterogene Interessen dort zu Mehrheiten
zusammenzubinden vermag, wo sich aus der
Struktur der Gesellschaft heraus keine langfristig
mehrheitstihige Politik mehr ergibt. Festivalisie-
rung kann daher zum organisierten Wegsehen
von den realen Problemen fiihren. Sie bewirkt
zudem sogenannte Oaseneffekte: die Konzentra-
tion der Krifte an einem Punkt trocknet andere
Riume aus.

In allgemeinerer Hinsicht kann festgehalten
werden, dass der gesamte Komplex Kultur-Un-
terhaltung—Fest — die Festival- und Eventkultur
— in keinem wirklichen Kontrast zu den anderen
Lebenssphiren mehr steht und damit auch niche
auf weitere Sinnebenen einwirkt oder zu einer
Erweiterung des menschlichen Horizonts fithrt.

** Hartmut
Hiussermann &
Walter Siebel:

«Festivalisierung der

Stadepolitik,
Stadrentwicklung

durch grosse Projekre»

(1993)

*** Wolfgang Lipp:

«Kulturpolitik.
Standorte,
Innensichten,

Entwiirfe» (1989)

Doch die Eventkultur ist so umfassend, michtig
und pausenlos, dass sie nicht mehr einen

Ausnahmezustand markiert, sondern Bestandteil des

tiglichen Lebens geworden ist.

Dies ist historisch neuartig. Fiir die Menschen in
traditionellen Gesellschaften stellte das Fest den
denkbar gréssten Kontrast zum Alltag dar — ei-
ne Umkehrung oder Authebung der gewohnten
Ordnung. Das Fest erhielt seine gesellschaftliche
Bedeutung durch seine Komplementaritit zur all-
tiglichen Existenz.

Doch die Eventkultur ist so umfassend, mich-
tig und pausenlos, dass sie nicht mehr einen Aus-
nahmezustand markiert, sondern Bestandteil des
tiglichen Lebens geworden ist. Damirt aber stellt
sich die Frage, ob die zentralen Funktionen der
Sinngebung, wie des Abschaltens, des Entflichens,
des Eintauchens, der Ekstase oder der Kontem-
plation noch erfiillt werden kénnen. Das Waren-
haus, hat Wolfgang Lipp schon vor einiger Zeit
festgehalten, ist «zum Dauerfestival des kleinen
Mannes»*** geworden. Ein Dauerfestival aber ist
nichts anderes als die Auflosung des Festes, der
Verlust seiner Bedeutung und die Permanenz des

Alltags.

WALTER
LEIMGRUBER,
geboren 1959, ist
Professor fiir

Kulturwissenschaft und
Europiische Ethnologie

an der Universitit
Basel.

37



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Multikulturalisten wollen die Kulturen neben-

einander zum Blithen bringen. Interkulturalisten
bemiihen sich, sie miteinander ins Gesprich zu bringen.
Transkulturalisten hingen der Vision an, durch
Verbindung und Durchdringung neue kiinstlerische
Formen und Inhalte zu schaffen. Eine Empfehlung

fiir die Festivals der Zukunft.

7 Nicht folkloristisch,

sondern konnektionistisch!

Wolfgang Welsch

Das Jahr 2008 war von der Europiischen Union
zum Jahr des Interkulturellen Dialogs erklirt
worden. Nun werden im gingigen Sprachge-
brauch «Interkulturalitit» und «Transkulturali-
tde» kaum unterschieden, sie gelten vielfach als
synonym. Von daher sollte man erwarten, dass
2008 das Jahr transkultureller Impulse und trans-
kultureller Festivals gewesen sei.

Tatsichlich hatte die Europiische Festival-
Vereinigung die von der Europiischen Union
ausgegebene Parole aufgegriffen und eine «Er-
klirung der Kunstfestivals zum Interkulturellen
Dialog» veroffentlicht. Unter den Unterzeich-
nern fanden sich so prominente Festivals wie
das Edinburgh International Festival, das Festival
dAvignon, die Berliner Festspiele oder die Wiener
Festwochen. Was hat man sich dabei unter Inter-
kulruralitdc beziehungsweise Transkulturalitit
vorgestellt?

Die Leitidee war die folgende. Es gibt viele
unterschiedliche lokale Kulturtraditionen; heute
leben infolge von Migrationsbewegungen Anhin-
ger davon auch fernab von deren Ursprungsregio-
nen; daher kénnen Festivals, in denen anderswo
beheimatete Kulturformen ein Forum fiir einen
Auftritt erhalten, sowohl dem Selbstwertgefiihl
der Migranten wie der Kommunikation mit den
an Ort ansissigen Bevolkerungsgruppen dienen;
diese werden Kenntnis von den anderen Kultur-
traditionen und Respekt vor ihnen gewinnen.
Man hofft also auf eine integrierende Kraft der
Festivals.

Nun ist diese schone Idee allerdings nicht ei-
ne neue, dem Jahr 2008 entsprungene, sondern

38

eine bereits seit den 60er Jahren des letzten Jahr-
hunderts geliufige. In England hatte man da-
mals in Regionen mit starker Einwanderung aus
der Karibik Festivals organisiert, bei denen die
Neuankémmlinge ihre Heimatkultur zelebrie-
ren und dadurch zugleich Interesse und Respeke
der lokalen community gewinnen konnten. Be-
kannte und sehr erfolgreiche Beispiele waren das
West Indian Carnival Festival in Leeds oder der
Notting Hill Carnival in London. Mittlerweile ha-
ben diese Protagonisten zahlreiche Gefolgschaf-
ten gefunden, in der Schweiz etwa in Form des
Afro-Pfingsten Winterthur (seit rund 20 Jahren)
und des Caliente Ziirich (seit rund 15 Jahren);
der Berliner Karneval der Kulturen (seit 1996) ist
ebenfalls ein Kind dieser Idee.

Urspriinglich dienten die in den 60er Jahren
begriindeten Veranstaltungen tatsichlich der In-
tegration. Teilnehmer waren Bevélkerungsgrup-
pen (die Immigranten einerseits, die Stamm-
population anderseits), die auch im Alltag am
gleichen Ort zusammenlebten — so konnte die
Festivalerfahrung auf das alltigliche Zusammen-
leben ausstrahlen. Mittlerweile sind diese Veran-
staltungen jedoch Attraktionen fiir von weither
anreisende Touristen geworden — weshalb nur
noch ein kurzzeitiger Showefteke besteht, jedoch
keine nachhaltige soziale Wirkung mehr. Die
Veranstaltungen sind von integrativen zu bloss
folkloristischen Unternehmungen mutiert. «In-
tegration» spielt nur noch in der Werberhetorik
gegeniiber Geldgebern eine Rolle, doch diese fal-
len auf den faulen Zauber zunehmend weniger
herein.

Eine andere Idee von Transkulturalitit und
speziell eines transkulturellen Theaters hat Peter
Brook entwickelt. Er war iiberzeugt, dass zwi-
schen den Angehérigen der an der Oberfliche so
verschiedenen Kulturen auf einer tieferen Ebene
grundlegende Gemeinsamkeiten bestehen. Brook
sah die Aufgabe des Theaters darin, an diese Tie-
fendimension heranzukommen. Das Theater
sollte seiner Vorstellung zufolge fihig werden,
Menschen unabhingig von ihrer Sprache oder
kulturellen Tradition zu ergreifen. Um diese
Idee zu realisieren, griindete er 1971 das Centre
international de recherche théitrale in Paris und
stellte eine Truppe zusammen, deren Mitglieder
aus allen Teilen und Kulturen der Welt kamen.
Insbesondere suchte er im Austausch mit theater-
unerfahrenem Publikum, beispielsweise in Afrika,
eine neue Theatersprache zu entwickeln, eine uni-
versale «Sprache der Zeichen», die tiefer reichen
wiirde als die Wortsprache (die immer national

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



geprage ist). Entscheidend firr die menschliche
Tiefendimension sind eben nicht die Worte, son-
dern die Gesten, der korpetliche, klangliche und
mimische Ausdruck, der allen Menschen auf ei-
ner elementaren Ebene verstindlich ist.

Bisher wurden zwei unterschiedliche Versio-
nen einer transkulturellen Festivalpraxis vorge-
stellt: einerseits eine folkloristische Praxis, wo es
um die Prisentation diverser lokaler Kulturtra-
ditionen geht, und anderseits eine universalisti-
sche, die den gemeinsamen Kern aller Menschen
in den Blick riicken will. Beide Konzepte mogen
noch immer eine gewisse Berechtigung haben,
doch ich méchte im folgenden auf eine dritte
Maoglichkeit hinweisen, die mir zeitgemiss und
vielleicht auch zukunftsweisend zu sein scheint.
Ich komme damit zu meinem Konzept von
Transkulturalitit.

Ich will dieses Konzept erldutern, indem ich
von der Standardidee von Kultur ausgehe, wie sie
der Konzeption folkloristischer Festivals noch im-
mer zugrunde liegt. Man stellt sich die Kulturen
wie Kugeln vor — jede soll von eigener Art, Farbe
und Grosse sein. Das ist das Bild von Kultur, wie
es gegen Ende des 18. Jahrhunderts insbesondere
von Johann Gottfried Herder begriindet worden
war und in den nationalistischen Kulturauffas-
sungen bis heute fortlebt. Jede Kultur soll einen
ganz eigenen Charakter aufweisen, sie soll in
sich weitgehend homogen und nach aussen ab-
gegrenzt, heterogen gegeniiber den anderen Kul-
turen sein. Herder hat die Implikationen dieses
Kugelmodells von Kultur deutlich zum Ausdruck
gebracht. Von den einzelnen Kulturen sagt er,
dass sie «ihren Mittelpunkt der Gliickseligkeit in
sich» haben «wie jede Kugel ihren Schwerpunko».
Und im Blick auf das Aussenverhiltnis erklirt er,
dass die Kulturen einander — eben ob ihres Ku-
gelcharakters — nicht wirklich begegnen, durch-
dringen oder austauschen, sondern nur «stossen»
kénnen.* (Dies ist ibrigens die Geburtsstitte der
Idee von einem clash of civilizations.)

Sowohl das Konzept der Multikulturalitdt als
auch das der Interkulturalitit basieren noch im-
mer auf diesem Kugelmodell der Kulturen. Der
Multikulturalititsvorstellung zufolge sollen die
Kulturen nebencinander stehen und blithen —
das ergibt den bunten Strauss mancher Festivals.
Die Interkulturalisten hingegen bemiihen sich,
die Kulturen miteinander ins Gesprich zu brin-
gen. Man stellt dann allerdings immer wieder fest,
dass der interkulturelle Dialog nicht gelingt. Zu
Unrecht aber wundert man sich {iber sein Schei-
tern. Konzeptionell ist nimlich vollig klar, dass

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

Kulturen, die im Stil von Kugeln begriffen sind, * Johann Gortfried
unméglich miteinander kommunizieren kon- — Flerder: «Auch eine
. .. . . Philosophie der

nen. Die Verstehensformen, die jeweils zu diesen . 1ichee pur
Kulturen gehéren, sollen ja so unterschiedlich  Bildung der
sein wie die sonstigen kulturellen Titigkeiten =~ Menschheit» (1774).
auch, und von daher ist klar, dass eine Kultur
eine andere sich immer nur nach ihrer eigenen i pyuard W Said:
Vorstellungsart zurechtmodeln, also letztlich nur  «Kultur und Idendii.
missverstehen kann. Auf dieser Linie ist der in-  Europas Selbstfindung
terkulturelle Dialog ein endloses, weil hoffnungs- ztj %;;lilfl}f;:ﬂii?;g
loses Unterfangen. Es ist der Primirzug — das  Incernational, 34,
Verstindnis der Kulturen im Stil von Kugeln —,  1996.
der den Sekundirwunsch — ein gegenseitiges Ver-
stindnis der Kulturen — unméglich macht.

Im Gegensatz dazu macht das Konzept der
Transkulturalitit die Vorstellung einer Kugel-
verfassung der Kulturen nicht mit, sondern weist
daraufhin, dass jede Kultur in sich schon multipel
ist, eine Reihe verschiedener Standards, Einfliisse
und Wurzeln umfasst. Edward Said hat das 1996
so ausgedriickt: «Alle Kulturen sind hybrid; keine
ist rein; keine ist identisch mit einem «reinen> Volk;
keine besteht aus einem homogenen Gewebe.»**

Es ist der Primirzug — das Verstindnis der
Kulturen im Stil von Kugeln —, der den
Sekundirwunsch — ein gegenseitiges Verstindnis
der Kulturen — unméglich macht.

Eine solche innere Vielfiltigkeit der Kulturen
war historisch immer schon die Regel, besteht
aber heute, im Zeitalter der Globalisierung, in
verstirktem Ausmass. Das Konzept der Transkul-
turalitdc betont also, dass die Verfassung heuti-
ger Kulturen sich jenseits der alten Vorstellung
der Kulturen als Kugeln befindet und dass sie
die Grenzen dieser vermeintlichen Kugeln aufs
deutlichste tiberschreitet. Heutige Kulturen sind
nicht durch interne Homogenitit und externe
Heterogenitit, sondern durch Verflechtungen,
Uberginge, Vernetzungen und Gemeinsamkei-
ten gekennzeichnet.

Dass Transkulturalitit heute auf der gesell-
schaftlichen Makroebene immer mehr vordringt,
steht inzwischen wohl jedermann vor Augen:
weltweit leben in der Mehrzahl der Linder auch
Angehérige aller anderen Linder dieser Erde; im-
mer mehr werden die gleichen Waren (wie exo-
tisch sie einst auch gewesen sein mégen) alleror-
ten verfligbar; wihrend die westliche Medizin in
asiatische Linder vordringt, greift man im We-
sten zunehmend zu Akupunktur, Quigong und

39



DOSSIER Hingehen? Die Festivalisierung der Kultur

*** Theodor W.
Adorno: «Vers une
musique informelle»
(1961). In:
«Gesammelte
Schriften», Band 16,
1998.

Ayurveda; und Grundfragen der Orientierung,
wie Menschenrechte, Feminismus und Okologie,
bestimmen die Agenda heute quer durch die einst
fiir so verschieden erachteten Kulturen.

Transkulturalitit dringt aber nicht nur auf der
gesellschaftlichen Makroebene, sondern eben-
so — und das ist mir besonders wichtig — auf der
individuellen Mikroebene vor. Die Individuen
sind heute in ihrer kulturellen Formation zuneh-
mend durch mehrere kulturelle Herkiinfte und
Verbindungen bestimmt, sind kulturelle Misch-
linge. Die alltigliche Prisenz unterschiedlicher
kultureller Muster (in den Strassen wie in den
Medien) bewirkt, dass die Individuen bei ihrer
kulturellen Identititsbildung Elemente unter-
schiedlicher Herkunft aufgreifen und verbinden.
Das gilt nicht etwa nur fiir Migranten, sondern
zunehmend fir jedermann. Die Alternativen
zum Standard von einst liegen heute nicht mehr
in der Ferne, sondern sind Teil des Standards ge-
worden. Heutige Menschen sind zunehmend in
sich transkulturell.

Die Alternativen zum Standard von einst liegen
heute nicht mehr in der Ferne, sondern sind

Teil des Standards geworden. Heutige Menschen sind
zunehmend in sich transkulturell.

WOLFGANG
WELSCH, geboren
1946, ist Professor fiir
theoretische
Philosophie an der
Universitit Jena.

40

Was bedeutet dies alles nun fiir eine wirklich
zeitgendssische kulturelle und kiinstlerische Pra-
xis und fiir heutige kulturelle Festivals? Eine erste
Aufgabe zeitgendssischer kultureller Produktio-
nen sehe ich darin, die heutige Mischung und
Durchdringung der Identitit ausdriicklich und
fassbar zu machen. Auch dafiir gibt es historische
Vorbilder. Ich nenne nur Peer Gynt, der mir eine
geradezu paradigmatische Figur der Transkultu-
ralitdt zu sein scheint. Als Peer Gynt seine eigene
Identitit erforscht, entdecke er eine ganze Rei-
he von Personen in sich: einen Passagier, einen
Goldgriber, einen Archiologen, einen Prophe-
ten, einen Bonvivant... Seiner inneren Pluralitit
entspricht, dass er auch dusserlich ein Wanderer
zwischen unterschiedlichen Lindern und Kul-
turen ist: zwischen seiner norwegischen Heimat
und Marokko, der Sahara und Agypten, dem At-
lantik und dem Mittelmeer und zahlreichen my-
thischen Orten. Peer Gynt ist meines Erachtens
daher cine emblematische Figur. Er reprisentiert
den Ubergang vom alten Ideal der Person als
Monade (kugelartig, monolithisch wie das alte
Konzept der Kulturen) zur neuen Seinsweise des

Nomaden, des Wanderers zwischen verschiede-
nen Welten und Kulturen (ein kleiner Buchsta-
bentausch, und alles ist anders).

Meine Empfehlung geht dahin, kulturelle
Festivals nicht mehr, der Denkweise des Kugel-
modells folgend, als interkulturelle Pralinenpak-
kungen zu konzipieren, sondern dort kulturellen
Produktionen zum Auftrite zu verhelfen, fiir die
charakteristisch ist, dass sie in sich Elemente aus
unterschiedlichen kulturellen Quellen verbinden.
Diese Elemente sollen dabei nicht einfach neben-
einander stehen, sondern sie sollen verwoben, ver-
schmolzen, amalgamiert sein — was im einzelnen
auf recht unterschiedliche Weise geschehen kann,
etwa indem sie einander erginzen oder umspie-
len, modifizieren oder bestreiten, verstirken oder
transformieren. In jedem Fall sollte im Ergebnis
ein neuartiges Ganzes entstehen.

Ich schlage fiir heutige und kiinftige Festi-
vals also einen dritten Typus transkultureller
Gestaltung vor, der nicht folkloristisch ist (wie
viele der herkdommlichen Festivals) oder funda-
mentalistisch (im Sinne von Brook), sondern der
konnektionistisch angelegt ist. Es geht um kul-
turelle Gebilde, die uns durch ihre Verbindung
unterschiedlicher kultureller Muster vor Augen
fithren, wie heutige Gesellschaften de facto sind
und wie ebenso die Identititsstruktur der Indivi-
duen zunehmend verfasst ist. Transkulturalitit,
so mein Vorschlag, sollte nicht nur fiir die Gestalt
der Gesellschaft und die Struktur der Individuen,
sondern auch fir die Gestalt der Werke charak-
teristisch sein.

Solche Werke wiirden nicht einfach Bekann-
tes (oder bislang bloss infolge medialer Nicht-
kenntnisnahme unbekannt Gebliebenes), son-
dern wirklich Ungesehenes und Unerhértes — sie
wiirden genuin Neues prisentieren, Dinge, von
denen wir bislang nicht nur keine Kenntnis, son-
dern keinerlei Ahnung hatten. Adorno schrieb
1961, es sei «die Gestalt aller kitnstlerischen Utopie
heute, Dinge zu machen, von denen wir nicht wis-
sen, was sie sind». *** Diese Devise ist fiir intensive
Kultur und grosse Kunst noch immer giiltig. Der
Modus aber, wie solche Dinge heute bevorzugt
zu erreichen sind, scheint mir ein transkultureller
zu sein. Strategien transkultureller Verbindung
und Durchdringung erzeugen Werke und Erfah-
rungen, die uns Neuland betreten lassen. Dies ist
meine Empfehlung fiir heutige Kulturproduktio-
nen generell und fir die zeitgendssischen Festi-
vals der Kultur im speziellen.

NR.970 JULI 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



	Dossier : Hingehen? : Die Festivalisierung der Kultur
	Hingehen? : Die Festivalisierung der Kultur
	Wer braucht sie, wer will sie, wer bezahlt sie?
	Als Fachperson sehe ich Schwächen, als Privatperson bin ich gerührt
	Kunst ist Kunst ist Kunst
	Romanze am Golf
	Der Allesfresser
	Fest, Festspiel, Festival
	Nicht folkloristisch, sondern konnektionistisch!


