
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 89 (2009)

Heft: 968

Rubrik: Autor & Werk : Hans Jost Frey

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


© Urs Engeler Editor

Was heisst es, einen literarischen Text beim Wort zu nehmen?

Nimmt man jemanden beim Wort, so behaftet man ihn bei
seinen Aussagen. Man achtet auf die Bedeutung seiner Worte
und weniger oder gar nicht auf die Art und Weise, wie diese

Worte verwendet werden. Literatur beim Wort nehmen,
heisst jedoch, auf beide Dimensionen zu achten, sowohl auf
die Bedeutung des Gesagten wie auf die Sprachlichkeit des

Sagens. Zwischen dem Sagen und dem Gesagten spannt sich

ein literarischer Text auf. Keiner der beiden Bereiche kann
sich verselbstständigen; denn, um gesagt zu werden, muss jede

Bedeutung vermittelt werden durch eine bestimmte Weise
des Sagens, die ihrerseits etwas sagen will. Keine dritte Instanz,
kein abgelöstes begriffliches Denken vermag diese Spannung
von aussen aufzulösen. Für Hans Jost Frey ist es Aufgabe des

Lesers, das Sinnpotential, das sich in dieser Spannung
verbirgt, in allen seinen Möglichkeiten zu entfalten.

2007 publizierte Hans Jost Frey ein Buch, das er Maurice
Blanchot, dem 2003 verstorbenen französischen Dichter und
Literaturtheoretiker widmete.* Es trägt den Untertitel «Das
Ende der Sprache schreiben» Blanchots Interesse gehörte unter

anderem der Frage nach dem Tod, dem Vergessen, dem
Schweigen und der Abwesenheit in Verbindung zur Sprache.

Anhand der Texte Blanchots denkt Hans Jost Frey vor
allem über die Beziehung von Tod, Reden und Schreiben
nach. Zuerst stellt er eine innere Widersprüchlichkeit des Todes

fest. Gibt der Tod, als das Ende eines Lebens, einerseits

die Möglichkeit, dieses ganz zu überblicken und ihm einen
endgültigen Sinn zu verleihen, so stellt er anderseits durch
seinen Eintritt ins Leben gerade das Ende dieser Möglichkeit

dar. Dieser einfache Grundsatz vermag eine Obsession

Autor & Werk

Hans Jost Frey

Hans Jost Frey, geboren 1933, ist

emeritierter Professor für Vergleichende

Literaturwissenschaft an der

Universität Zürich. Nach einer Einführung

in sein Werk durch Marco
Baschera, der als Student seine Vorlesungen

besuchte, folgt auf S. 60 sein

Essay «Wozu über Gedichte sprechen?»

1/2

Man soll von dem reden,
worüber man nicht
sprechen kann

Was unterscheidet die Literatur von der
alltäglichen Rede? Die Bücher Hans Jost Freys
stellen sich dieser Frage. Eine Einführung in
sein Werk.

Marco Baschera

58 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



für die Endlosigkeit des Lebens auszulösen; denn der Tod
kann für den Sterbenden nie Gegenwart sein. Er ist nie jetzt.
Er kann nur repräsentiert werden. Man kann wohl über den

eigenen Tod als bevorstehendes Ereignis reden. Aber dieses

Sprechen über das Ende bleibt in sich endlos, weil das Ende
des Sprechens nicht gesagt werden kann. Für dieses endlose

Reden interessiert sich Blanchot. Frey kommentiert zwei
seiner Erzählungen – «Le dernier homme» und «Celui qui
ne m’accompagnait pas» –, in denen er versucht, die
Bedingungen der Möglichkeit für eine solche endlich-unendliche
Rede zu erkunden. Sie ist eine unpersönliche Rede, die den
Redenden als lebendige Person überlebt. Ihr Raum zu geben,

sieht Blanchot als Aufgabe der Literatur an, denn sie steht mit
dem Augenblick des Todes, der nie Gegenwart sein kann, in
enger Verwandtschaft.

Sprache findet in einem ähnlichen Dilemma statt. Sie
versucht, sich die Dinge verfügbar zu machen, sie in die Sprache

hineinzuholen, indem sie jene benennt und über sie spricht.
Aber als sprachlich repräsentierte gehen die Dinge ihrer
Gegenwärtigkeit gerade verlustig. So bellt ein Hund im Satz

«Der Hund bellt» eben nicht. Das einzig Gegenwärtige der
Sprache ist ihr Vollzugscharakter, ihre Materialität, das

Erklingen einer Rede oder die Bildhaftigkeit der Schrift. Indem
die Sprache geschieht, kann sie als Vollziehende nie selber

Gegenstand ihrer Rede sein. Sie kann nie gesagt werden, weil
eben jedes Gesagte zuerst gesagt werden muss. Sie ist somit
der aussersprachliche Rest in der Sprache selbst. Gemäss

Blanchot besteht die paradoxe Aufgabe der Literatur gerade

darin, diesen Rest sprechend zu erreichen. Oder wie Frey
sagt: «Die Literatur ist immer auf das hin unterwegs, von dem

sie sich gleichzeitig dadurch entfernt, dass sie stattfindet» Und:
«Die Literatur ist auf die Präsenz hin unterwegs, deren Entzug
ihre Voraussetzung ist» Literatur geschieht als der unablässige

Entzug von Gegenwart und ist daher geeignet, der endlosen
Rede vom Ende der Rede Gestalt zu verleihen.

Es erscheint daher beinahe als eine Konsequenz aus dem
bisher Gesagten, dass Hans Jost Frey sich in seinem nächsten
Buch Dante und seine berühmte fiktive Reise ins Jenseits

vornimmt.** Wie um gleich von Anfang an klarzustellen, dass

es sich nicht um eine weitere, hochspezialisierte Dantestudie
handelt, fügt Hans Jost Frey im Untertitel hinzu,was in Form
von 25 Kapiteln vorliege, seien «fünfundzwanzig Lesespäne»

Diese Metapher verweist einerseits auf die Intensität der Lektüre

und anderseits auf eine gewisse Unbekümmertheit in der
Anordnung der einzelnen Kapitel, die es dem Leser erlaubt,
irgendwo einzusteigen. Dadurch erhält die Lektüre dieses

Buches etwas Spielerisches und Lustvolles, was durchaus dem
sprachlichen Duktus der «Divina Commedia» entspricht.
Dass Hans Jost Frey praktisch keine Sekundärliteratur zitiert,
bedeutet nicht etwa deren Geringschätzung, sondern ist wohl
eher als der Versuch eines interessierten und aufmerksamen
Lesers zu deuten, einen eigenen Weg durch das Dickicht der
dantischen Verse zu bahnen. Bei einem Werk, bei dem jedes

auch noch so kleine Detail von Hunderten gelehrter Kom¬

mentare

& Werk Hans Jost Frey

belegt und teilweise auch besetzt ist, braucht es Mut,
sich vor allem auf die eigene Leseerfahrung abzustützen.

Die diskontinuierliche Anordnung der einzelnen Lesespäne

durchbricht jeweils den linear fortschreitendenReisebericht
Dantes. Sie gibt Gelegenheit, quer zu diesem Bezüge zwischen

den einzelnen Gesängen sowie zu den andern Schriften Dantes

herzustellen. Scheinbar weit entlegene Textstellen können
gegenüber nahe liegenden bevorzugt werden. Dadurch hat
der Leser das Gefühl, immer gleich nahe am Versuch Dantes
zu sein, die überirdischen, zum Teil monströsen, zum Teil
unsinnlichen Begebenheiten in eine sinnliche und höchst
verfeinerte Kunstsprache zu übertragen. Dieses Gefühl hält den
Leser wach. Er lernt, sich in einem Meer unzähliger Bezüge

zu orientieren, sei es nach Klängen, sei es nach sprachlichen
Bildern oder inhaltlichen Verweisen. Obwohl das Dantebuch
Freys keine Einführung in das wohl berühmteste literarische
Werk des Mittelalters sein will, erhält man als Leser trotzdem

den Eindruck, Wesentliches darüber zu erfahren. Das
über die «Göttliche Komödie» erworbene Wissen wird immer
nahe am Text, anhand von Verständnisproblemen entwickelt.
Auf diese Weise entsteht ein lebendiger Bezug zu diesem gut
700 Jahre alten Text, in dem Fragestellungen deutlich werden,
die uns noch heute beschäftigen.

Sprachlich repräsentiert
gehen die Dinge ihrer
Gegenwärtigkeit verlustig.
So bellt ein Hund im Satz

«Der Hund bellt» eben nicht.

Als Beispiel möchte ich die Frage der möglichen Existenz
einer allen Menschen gemeinsamen Universalsprache anführen,

ein höchst aktuelles Problem in der Zeit der Globalisierung

mit Englisch als Universalsprache. Die Frage der Beziehung

von Mehrsprachigkeit und Universalsprache tritt auf
im 31. Gesang der Hölle. Es geht um einen Schacht, der den
achten vom neunten Kreis der Hölle trennt. In ihm stehen

ringsum Riesen, die Dante fälschlicherweise zuerst als Türme
sieht. Diese Verwechslung auf der Ebene der Sinneswahrnehmung

nimmt Hans Jost Frey zum Anlass, über das

Verhältnis der Sprachen untereinander nachzudenken. In dieser

Verwechslung liegt eine Mehrdeutigkeit vor. Für Dante kann
das, was vor seinen Augen erscheint, sowohl ein Riese wie
auch ein Turm sein. Dieselbe Erscheinung kann Verschiedenes

bedeuten, was wir in der Sprache als Phänomen der

Mehrdeutigkeit bezeichnen. Ein Wortlaut kann verschiedene

Sinne haben, wobei das Wort Sinn gerade so einen Wortlaut
darstellt. «Sinn» kann sich sowohl auf die sinnlich wahrnehmbare

Komponente eines Wortes, wie auch auf seine abstrakte
Bedeutung beziehen. Indem aber ein Klang mehrere Bedeutungen

haben kann, lockert sich die Beziehung zwischen
Lautkörper und Bedeutung. Ein ähnliches Phänomen findet zwi¬

autor

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 59



autor & Werk Hans Jost Frey

schen den Sprachen statt, indem eine Bedeutung, etwa «Riese»

durch verschiedene Klänge – «Riese» «gigante» «géant» usw.

– wiedergegeben wird. In der Vielsprachigkeit können
verschiedene Klänge dieselbe Bedeutung tragen. Mehrdeutigkeit
und Vielsprachigkeit entsprechen sich somit spiegelbildlich.
Der Beziehungmehrerer Bedeutungen und eines Klangs steht
diejenige mehrerer Klänge und einer Bedeutung gegenüber.
Spiegelachse ist die Vorstellung einer Universalsprache, in der

einer Bedeutung genau ein Klang entspricht und umgekehrt.
Der Zusammenhang dieser Überlegungen mit der

erwähnten Stelle in der «Göttlichen Komödie» besteht darin,
dass einer der Riesen Nimrod ist, der massgeblich am Turmbau

zu Babel beteiligt war Gen. 10,8–10) und der folglich
für die Sprachverwirrung und damit für den Übergang von
einer Ursprache in eine Vielheit von Sprachen verantwortlich
zeichnet. Wichtig ist nun, dass Dante und mit ihm Hans
Jost Frey diesen Übergang nicht als einen Nachteil für die

Menschheit, sondern als eine Chance sieht, die, vor allem von
der Literatur, seit ihrem Bestehen wahrgenommen wird. Es

handelt sich um eine produktive Vorstellung von Mehrdeutigkeit

und Mehrsprachigkeit, die entgegen der Behauptung,
zwecks eines besseren Verständnisses unter den Menschen
könne und dürfe es nur eine Sprache geben, als eine Möglichkeit

zur Erkenntniserweiterung verstanden wird. Aber «diese

poetische Möglichkeit des Umschlagens des Verlusts in Gewinn ist

an ein Verweilen bei der Sprache gebunden» Es ist dann «nicht
mehr möglich, das Gesagte einer Rede von der Art ihres
Gesagtwerdens abzulösen und die Sprache auf das hin zu verlassen, was

durch sie vermittelt wird»

Solche Überlegungen zum Erkenntniswert der Poesie

erinnern an einen anderen wichtigen, von Dante in Lateinisch
verfassten Text, «De vulgari eloquentia» auf welchen Hans
Jost Frey ebenfalls eingeht. In ihm versucht Dante, nach dem
Vorbild der Stabilität des Lateinischen, eine ausverschiedenen

Dialekten des damaligen Italien zusammengesetzte literarische

Hochsprache,somit eine mehrsprachige Einheitssprache,
zu bilden, in der die «Göttliche Komödie» verfasst ist und aus

der sich immerhin das heutige Italienisch entwickelt hat. Dieser

produktive Umgang mit der Mehrsprachigkeit verweist
darauf, wie sehr Dante die Sprachlichkeit der durch Sprache

vermittelten Inhalte ernst nimmt, jene Doppelgesichtigkeit
der Sprache, die weder nur ganz Gesagtes noch ganz Sagen

sein kann, sondern die beides, obwohl sie sich gegenseitig
ausschliessen, gleichzeitig in sich birgt – ein geheimnisvoller
Tatbestand, der letztlich den Menschen in seinem Denken
und Fühlen ausmacht und dem die Literatur auf ihre Weise

gerecht zu werden versucht.

* Hans Jost Frey: «Maurice Blanchot. Das Ende der Sprache schreiben»

Basel/Weil am Rhein: Urs Engeler Editor, 2007.

** Hans Jost Frey: «Dante. Fünfundzwanzig Lesespäne» Basel/Weil am

Rhein: Urs Engeler Editor, 2008.

Marco Baschera, geboren 1952, ist Mittelschullehrer und
Titularprofessor für moderne französische und vergleichende
Literaturwissenschaft an der Universität Zürich.

2/2

Wozu über Gedichte
sprechen?

Hans Jost Frey

Was über Literatur geschrieben wird, befriedigt oft deshalb
so wenig, weil die Grundfrage unbeachtet bleibt, womit
man es eigentlich zu tun hat, wenn man von Literatur
spricht. Das ist insofern verständlich, als die Literatur sich

der gleichen Sprache bedient, die im Alltag verwendet wird,
um Mitteilungen oder Vorschläge zu machen, Befehle zu
erteilen oder sich mit anderen zu verständigen, und die
deshalb kein wesentlich verschiedenes Sprachverständnis
nahezulegen scheint. Während aber die Alltagsrede – nicht
immer und nicht notwendigerweise, aber im allgemeinen
– als Mittel aufgefasst wird, einen Gedanken zu transportieren,

der, sobald dies gelingt, die Sprache überflüssig macht,
entsteht ein literarischer Text von Anfang an aus der
Absicht, ein Sprachgebilde zu formen, das als solches Bestand

So entsteht ein literarischer
Text von Anfang an aus

der Absicht, ein Sprachgebilde
zu formen, das als

solches Bestand haben soll.

haben soll. Literatur entsteht nicht durch Sprache als etwas

von ihr Verschiedenes, sondern als Sprache. Deshalb ist ein
literarischer Text nie auf ein von seinem Gesagtsein ablösbares

Gesagtes reduzierbar, sondern nur als das – allerdings
variable – Verhältnis zu verstehen, in das der Gedanke und
seine sprachliche Erscheinung als einander gegenseitig
bestimmende gebunden sind. Das bedeutet nicht, dass die
Sprache der Literatur eine andere ist, sondern nur, dass die
Einstellung zur Sprachlichkeit des Gesagten eine andere ist.
Die Sprachvergessenheit, die im gewöhnlichen Umgang

60 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



autor & Werk Hans Jost Frey

Rede abläuft. Es scheint möglich zu sein, das Reden über
Poesie in die Poesie selbst zurückzunehmen, wodurch nicht
nur die Trennung zwischen Poesie und dem Reden darüber
verwischt, sondern auch die sich selbst genügende Ganzheit
der Poesie zurückgewonnen würde.

Man nähert sich dieser Schwierigkeit am ehesten, wenn
man das Reden über Poesie von seinen einfachsten und
vertrautesten Erscheinungsformen her befragt, die, als seit

langem überlieferte, die trügerische Fraglosigkeit des

Selbstverständlichen erlangt haben. Die vielleicht elementarste
Rechtfertigung dafür, über ein Gedicht zu sprechen, ist der

Wunsch, es zu erklären. Erklären heisst erhellen, etwas ins
Licht bringen, das dunkel ist. Es ist das Dunkle, das

erklärungsbedürftig ist, und wenn es ein Bedürfnis gibt, Poesie

zu erklären, so wirft das die Frage auf, was das Dunkle an

der Poesie ist. Hier kann man sich an das lateinische Wort

Das Reden über Poesie kann
nur Sinn haben, wenn es etwas

leistet, was die Poesie selber

nicht zu leisten vermag.

explicatio erinnern, das die Erklärung meint, aber ohne sich
der Lichtmetaphorik zu bedienen. Erklären erscheint jetzt
als ein Auseinanderfalten, ein Bild, das auch die Anschaulichkeit

des deutschen Worts «Auslegung» ausmacht. Wenn
man diese Wörter wörtlich nimmt, so nimmt die Erklärung
das auseinander, was in der poetischen Rede in eins
zusammengelegt ist. Sie macht explizit, was in der Poesie implizit
ist, und das Implizierte, Eingefaltete, ist das Dunkle der
Poesie, das erhellt werden muss.

Mit dieser Erklärung des Redens über Poesie als Erklären
ist nun aber die Trennung zwischen der Poesie und dem
Reden darüber bekräftigt, die sich eben noch als kaum haltbar

erwies. Auch könnte der Einwand aufkommen, nicht
alle Poesie sei dunkel, und ein leicht verständliches Gedicht
bedürfe keiner Erklärung. Auf diesen Einwand gehe ich ein,
bevor ich auf die Beziehung zwischen der Poesie und dem
Reden darüber zurückkomme.

Das Dunkle des Gedichts ist nicht etwas
Schwerverständliches, das so schwierig zu entziffern wäre, dass man
es nochmals und einfacher auszudrücken versuchen müsste,

um es zugänglich zu machen. Das Dunkle der Poesie gehört
zum einfachen ebenso wie zum schwierigen Gedicht. Wo
es fehlt, fehlt die Poesie selbst, die es ohne die Dunkelheit

in dem hier gemeinten Sinn des Ineinandergefalteten
nicht gibt. Das Dunkle des Gedichts ist seine Dichte. Dicht
ist es dadurch, dass die poetische Rede die verschiedenen

an der Gestaltung einer sprachlichen Äusserung beteiligten

Ebenen – die Laute, den Rhythmus, die Grammatik,
die Bedeutungen – zu einem einzigen einheitlichen Ablauf

vorherrscht und die Illusion begünstigt, man habe es mit
den Sachen zu tun, wo es vorsichtiger wäre, nach ihrer
Beziehung zu den Worten zu fragen, weicht in der Literatur
der Anerkennung der Sprachgebundenheit des Gesagten.

Alles Reden über Literatur muss davon ausgehen, dass

man sie immer schon verpasst hat, sobald man die alles

Sprachliche begründende Beziehung zwischen dem, was

gesagt wird, und der Weise seines Gesagtseins nach der
einen oder andern Richtung reduziert. Die Gefahr, dies nach
der inhaltlichen Seite hin zu tun, ist bei erzählenden Texten
am grössten, weil das Interesse an der Handlung leicht von
der Art ihrer Vermittlung ablenkt und der Sprachvergessenheit

Vorschub leistet. Im Unterschied dazu verführt das

Gedicht weniger zur Einseitigkeit, weil es deutlicher auf
seine Sprachlichkeit aufmerksam macht und dadurch einer
nur inhaltlichen Lektüre entgegenwirkt. Ich befrage deshalb

im folgenden das Gedicht als jene Art von Text, die das

Literarische am reinsten zur Erscheinung bringt.
Aber die Einsicht in die zentrale Rolle, die der Beziehung

zwischen dem Gesagten und seinem Gesagtwerden
zukommt, ist erst und nur ein Hinweis darauf, um was es

gehen muss, wenn man über Literatur, und besonders über
Gedichte, redet. Es bleibt die fundamentalere Frage, was die
Rolle dieses Redens selbst ist, welche Aufgabe es zu erfüllen
hat und welchen Sinn es haben kann. Wozu über Gedichte
sprechen? Genügt es nicht, Poesie entgegenzunehmen, ohne

sie durch eine Rede zu verdoppeln, die dann doch nicht
an sie heranreicht? Das Reden über Poesie kann nur Sinn
haben, wenn es etwas leistet, was die Poesie selber nicht zu
leisten vermag. Wenn es ein solches Reden nicht gibt, so

ist es nicht möglich, etwas über Poesie zu sagen, was diese

nicht auch selbst sagt oder sagen könnte. Alles Reden über
Poesie ausserhalb dieser selbst wäre dann redundant und
daher überflüssig. Angenommen aber, es gibt ein Reden über
Poesie, das in ihr etwas erschliesst, was sie selber zu sagen

ausserstande ist, dann ist dieses Reden als etwas aufzufassen,
das die Poesie ergänzt, ihr etwas hinzufügt, das ihr fehlt. Die
Poesie ist dann nicht selber das Ganze, sondern wird es erst
als ergänzte. Es gibt dann ein höheres Ganzes als sie, dessen

anderer Teil das Reden über sie ist.
Der Gedanke, dass der Poesie – nicht diesem oder jenem

Gedicht, sondern der Poesie als solcher – etwas fehlen soll,
befremdet. Will man ihm trotzdem nachgehen, muss man
annehmen, dass in der Poesie selbst die Forderung nach dem
Reden über sie als einem anderen, von ihr zu unterscheidenden

Reden angelegt ist, und dass die Poesie ihre Erfüllung
zum Ganzen erst in der Erfüllung dieser Forderung findet.
Aber die Trennung zwischen zwei einander ergänzenden
Redeweisen stösst sogleich auf eine Schwierigkeit, der sie, so

scheint es, zum Opfer fallen muss: es ist vorerst nicht
einzusehen, was die Poesie daran hindern soll, von sich selbst zu
sprechen. Es gibt viele Gedichte, in denen vom Gedicht die
Rede ist, wie es anderseits auch ein Reden über Poesie gibt
– etwa die artes poeticae –, das in Versen, also als poetische

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 61



autor & Werk Hans Jost Frey

komponiert, das heisst: zusammenfügt, der sich von einer
gewöhnlicheren, nur auf die Vermittlung einer Mitteilung
ausgerichteten Rede dadurch unterscheidet, dass alles an

seinem Zustandekommen Mitwirkende als gleich wichtig
und um seiner selbst willen ernstgenommen wird, überdies
aber sich in einer gleichzeitigen Überlagerung verbindet
und zusammenballt, die als Dichte angemessen bezeichnet

ist. Die Dichte des Gedichts ist seine Dunkelheit, die
ineinandergefaltete Vielzahl der Aspekte, unter denen es

erfahrbar ist. Dunkel ist die Dichte der poetischen Rede
insofern, als das Gleichzeitige in einer einheitlichen Erfahrung
aufgenommen wird. Eine solche Erfahrung ist ohne Zweifel
möglich und findet bei jedem Aufnehmen jedes Gedichts
statt. Sie ist eine Art von Verstehen, aber ein Verstehen, das

nicht, oder nicht nur, rationaler Natur ist, das aber in dem,
was es aufnimmt, die Möglichkeit einer Klärung ahnt, die
eintreten könnte, wenn, wenn das zur Einheit Verdichtete

entfaltet und die Beziehungen zwischen den Elementen
des poetischen Geschehens ausdrücklich hergestellt würden.
In dem Masse, als dies gelingt, kann die entfaltende Rede
etwas leisten, was der Poesie versagt bleibt. Sie vermag zu

sagen, was das Gedicht zwar nicht verschweigen, aber
implizieren muss, damit die Dichte der poetischen Rede sich

herstellt. Umgekehrt allerdings ist es unvermeidlich, dass

im auslegenden Reden über Poesie diese verloren geht, weil
durch das Zerlegen des Vereinten Klarheit auf Kosten der
dunklen Dichte gewonnen wird.

Hier meldet sich nun die Schwierigkeit wieder, die aus

der kaum zu widerlegenden Beobachtung entstand, dass

Poesie sehr wohl von sich selber handeln kann. Wenn das

stimmt, so scheint es nicht mehr möglich, Poesie und das

Reden darüber auseinanderzuhalten. Aber die Unterschei¬

dung

Die Dichte des Gedichts ist
seine Dunkelheit, die
ineinandergefaltete Vielzahl
der Aspekte, unter
denen es erfahrbar ist.

bleibt sinnvoll, wenn man bedenkt, dass Dichte zwar
notwendig zur Poesie gehört, aber sie nicht allein ausmacht.
Nicht alles ist in der poetischen Rede, die ja ein Nacheinander

ist, in die Gleichzeitigkeit zusammengedrängt, was

sie, zum Äussersten getrieben, im Punktuellen verkümmern
liesse. Weil die Poesie immer auch lineare Aussagen macht,
deren Teile zu einer Abfolge entfaltet sind, spricht nichts
dagegen, dass sie erklärend von sich selber spricht. Auch
kann dies ohne weiteres so geschehen, dass diese Rede sich

selbst als eine poetisch dichte konstituiert. Eines allerdings
bleibt ihr verwehrt: was immer sie über Poesie sagt oder als

solche erklären mag, sie kann ihre eigene dunkle Dichte

nicht auflösen, denn diese ginge in der Auflösung verloren.

Die Dichte der erklärenden poetischen Rede kann mit
der Dichte, die durch sie erklärend aufgelöst wird, niemals
zur Gleichzeitigkeit einer Einheit verdichtet werden. Die
auslegende Rede, die selber poetische Dichte hat, verlangt
wiederum nach einer Auslegung, die das in ihr Implizierte
expliziert.

Um die in der zerlegenden Explizierung kompliziert
erscheinende Verschränkung von Poesie und Erklärung etwas
zugänglicher zu machen, verlagere ich sie in ein kleines
Gedicht von Eichendorff, das unter der Überschrift «
Wünschelrute» von der Entstehung des Gedichts handelt.

Schläft ein Lied in allen Dingen,
Die da träumen fort und fort,
Und die Welt hebt an zu singen,

Triffst du nur das Zauberwort.

Das Gedicht ist eine poetische Rede über die Poesie.

Diese kommt zustande, wenn es gelingt, die Welt zum Singen

zu bringen. Wie dies geschieht, wird im letzten Vers
gesagt, wo vom Treffen des Zauberworts die Rede ist. Die
vorgebrachte Erklärung für die Entstehung des Gedichts ist
klar und so einfach ausgedrückt, dass nichts die Verständlichkeit

des Textes in Frage stellt. Wo liegt dann aber hier
die der poetischen Rede zugesprochene Dunkelheit? Man
könnte darüber nachdenken, was es bedeutet, dass die
Erweckung des Lieds aus den Dingen, in denen es schläft, in
Liedform besprochen wird, dass also das, was beschrieben
wird, gleichzeitig als diese beschreibende Rede geschieht.
Das ist eine jener Überlagerungen, die zur poetischen Dichte

beitragen, und die das Gedicht insofern, als sie in ihm
und als es stattfinden, nicht zu entfalten vermag. Es gibt
aber in diesem Gedicht eine unentfaltete Verdichtung, deren

Auflösung sein Dunkles besonders deutlich macht.
«Das Zauberwort zu treffen» kann zweierlei heissen.

Entweder trifft man es so, wie der Schütze ein Ziel trifft,
das er anvisiert, oder man trifft es so, wie man jemanden
antrifft, auf den man in der Menge stösst, ohne ihn gesucht
zu haben. Im einen Fall ist der Treffer das Ergebnis einer
Bemühung und eines Könnens, im andern handelt es sich
um eine zufällige, ohne eigenes Zutun sich ereignende
Begegnung. In Eichendorffs Gedicht ist die Zweideutigkeit
des Treffens unentscheidbar. Das Lied ist ebenso von der

Welt geschenkt, in der es immer schon schläft, wie es auf
die Anstrengung des Dichters angewiesen ist, der mit der
Wünschelrute sucht, was ihm von aussen gegeben werden
muss. Die unentfaltete Mehrdeutigkeit des Wortes «treffen»

ist eine Erscheinungsform der Dichte der poetischen Rede,
die hier zugleich eine erklärende ist, die aber ihre eigene
poetische Dichte nicht erklärend auseinanderzufalten
vermag. Dazu bedarf es einer weiteren erklärenden Rede, zum
Beispiel der jetzt gerade stattfindenden, die zwar die Dichte
preisgibt, indem sie sie auflöst, dafür aber die Mehrdeutig-

62 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



keit expliziert und darin ihre Berechtigung findet, dass sie

das Zauberwort «treffen» das Eichendorff hier trifft, zwar
entzaubert, dafür aber erklärt.

Wenn der Anspruch zu Recht besteht, mit der Rede
von der Dichte und deren Auslegung etwas Allgemeines
des Gedichts und des Sprechens darüber getroffen zu haben,
so müsste dieser Befund auch für das sogenannte moderne
Gedicht gelten. Nun unterscheiden sich viele Gedichte, die
in den letzten Jahrzehnten entstanden sind oder heute
geschrieben werden, sehr stark von einem Gedichttypus, für
den die zitierten Verse Eichendorffs als Beispiel dienen können.

Auch wenn eine Definition des zeitgenössischen
Gedichts nicht erstrebenswert ist, kann man doch eine
Grundtendenz feststellen, die sich auf unterschiedlichste Weise,
aber mit einer gewissen Konstanz, in neueren Texten zeigt.
Sie besteht darin, dass der Anteil des Selbstverständlichen
an der Gedichtrede abnimmt.

Es gibt Gedichte, die man in einem vordergründigen
Sinn mühelos versteht. Mühelos ist dieses Verstehen, weil
das Gedicht eine Reihe von Konventionen wie Grammatik
und Wortbedeutungen unbefragt respektiert, so dass keine
besondere Anstrengung verlangt ist. Vordergründig ist das

Verstehen, weil es das Poetische der Poesie nicht erreicht.
Ein Gedicht, das dem Verstand viel Selbstverständliches
anbietet, ist dadurch noch kein Gedicht. Es wird erst dazu,
wenn es alles, was am Zustandekommen der Sprachgestalt
beteiligt ist, zu einer einheitlichen Ordnung verdichtet. Das
Wort «triffst» in Eichendorffs Vierzeiler ist zwar Teil eines

nach selbstverständlich gewordenen Regeln konstruierten
und ohne weiteres verständlichen Bedingungssatzes und
seine Bedeutung im Rahmen seiner anerkannten Verwendungen,

aber darüber hinaus wird es auch als ein betontes
einsilbiges Wort wahrgenommen, das an dieser Stelle des

Verses verlangt ist, und es enthält den Laut i nicht zufällig,
sondern weil es dadurch den Schlüsselwörtern «Lied» «Dingen

» und «singen» zugeordnet wird.
So beruht bereits die Wirkung dieses traditionellen

Gedichts auf einer Komplexität der sprachlichen Beziehungen,
die ausschliesst, dass man nur auf das achtet, was es mitteilt.
Das Neue heutiger Dichtung ist deshalb nicht etwas noch
nie Dagewesenes, sondern besteht in einer Umverteilung
der Prioritäten. In Gedichten, die als neuartig empfunden
werden, findet eine Verlagerung der Akzentsetzung statt,
die das Verhältnis zwischen den verschiedenen Aspekten
des Sprachereignisses verändert. Der Vorrang dessen, was

man in einem etwas verschwommenen Sinn das Inhaltliche
nennen kann, ist entschieden in Frage gestellt. Lautliches
und Rhythmisches ist nicht mehr nur eine Begleiterscheinung

zu dem, was gesagt wird, sondern kann der Bedeutung
übergeordnet sein. Sprache vermittelt nicht mehr einen
vorgegebenen Gedanken, sondern bringt ihn unter Umständen
erst hervor. Er wird zum Beispiel dadurch ausgelöst, dass

ein Wort den Laut i enthält. Dass es auch etwas bedeutet,
zwingt dann dazu, seiner Verwendung auch einen semanti¬

schen

autor & Werk Hans Jost Frey

Sinn zu geben. All das ist nicht neu und lässt sich oft
auch in alten Texten nachweisen. Neu ist die Bemühung,
die Privilegierung des Inhaltlichen zu vermeiden und jene
Aspekte des Sprachlichen aufzuwerten, die nicht verweisend
mitteilen, sondern als die Materialität der Sprache
wahrgenommen werden. Das zeitgenössische Gedicht nimmt sich
tendenziell vom Aussersprachlichen, auf das es allerdings als

Sprache notwendig auch ausgerichtet ist, auf die Sprache
selbst zurück. Es verweigert in wechselndem Ausmass die
Festlegung auf rational fassbare Mitteilungen und versteht
sich immer in erster Linie als Sprachgebilde.

Zu den Folgen der Akzentverlagerung, die viele heutige

Gedichte kennzeichnet, gehört die Ratlosigkeit, in die
sie eine Kritik versetzt, die sich im Sog eines alltäglichen
Sprachverständnisses mit der Reduktion der Sprache auf
die konventionelle Art ihrer Mitteilungsfunktion zufriedengibt

und deshalb in Verlegenheit gerät, sobald der Versuch,

Ein Gedicht, das dem Verstand
viel Selbstverständliches

anbietet, ist dadurch noch kein
Gedicht. Es wird erst dazu,
wenn es alles, was am

Zustandekommen der
Sprachgestalt beteiligt ist, zu
einer einheitlichen Ordnung
verdichtet.

Inhalte zu paraphrasieren, auf Schwierigkeiten stösst oder
sogar misslingt. Damit hat nicht nur die zunehmende
Einengung der kritischen Würdigung von Literatur auf den
Roman zu tun, sondern, ins Positive gewendet, die wachsende

Beliebtheit von Gedichtlesungen. Im Vernehmen des

gesprochenen Gedichts ist die Kritik als das Sprechen darüber
ausgeschaltet zugunsten der unverstellten Präsenz der
poetischen Dichte, an der alle Dimensionen des Sprachlichen
mitwirken. Um diese Dichte geht es wie bei jedem auch
beim zeitgenössischen Gedicht, aber auch hier entspringt,
beim Hören oder Lesen, der gleichzeitigen Erfahrung der

einander überlagernden Schichten der Wunsch nach
zerlegender Erklärung des Zusammenhangs der verschiedenen
Aspekte des Sprachlichen. Die Forderung an eine solche

Erklärung, die vom zeitgenössischen Gedicht an das Reden
über es ergeht, unterscheidet sich nicht grundsätzlich von
dem, was vom Sprechen über ältere Poesie zu verlangen
ist; aber um sie zu erfüllen, braucht es eine Offenheit für
die Umschichtung von Prioritäten, die sich nicht auf das

Festhalten an bestimmten, in der Fraglosigkeit erstarrten
Ordnungen versteift.

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 63


	Autor & Werk : Hans Jost Frey

