Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 89 (2009)
Heft: 968
Rubrik: Autor & Werk : Hans Jost Frey

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Autor & Werk

Hans Jost Frey

Hans Jost Frey, geboren 1933, ist

emeritierter Professor fiir Vergleichende

Literaturwissenschaft an der

Universitdt Ziirich. Nach einer Einfiih-

rung in sein Werk durch Marco

Baschera, der als Student seine Vorlesun-

gen besuchte, folgt auf'S. 60 sein

Essay «Wozu iiber Gedichte sprechen?».

1/2

Man soll von dem reden,
woriiber man nicht
sprechen kann

Was unterscheidet die Literatur von der alltdg-
lichen Rede? Die Biicher Hans Jost Freys
stellen sich dieser Frage. Eine Einfithrung in
sein Werk.

Marco Baschera

58

© Uts Engeler Editor

Was heisst es, einen literarischen Text beim Wort zu nehmen?
Nimmt man jemanden beim Wort, so behaftet man ihn bei
seinen Aussagen. Man achtet auf die Bedeutung seiner Worte
und weniger oder gar nicht auf die Art und Weise, wie die-
se Worte verwendet werden. Literatur beim Wort nehmen,
heisst jedoch, auf beide Dimensionen zu achten, sowohl auf
die Bedeutung des Gesagten wie auf die Sprachlichkeit des
Sagens. Zwischen dem Sagen und dem Gesagten spannt sich
ein literarischer Text auf. Keiner der beiden Bereiche kann
sich verselbststindigen; denn, um gesagt zu werden, muss je-
de Bedeutung vermittelt werden durch eine bestimmte Weise
des Sagens, die ihrerseits etwas sagen will. Keine dritte Instanz,
kein abgeldstes begriffliches Denken vermag diese Spannung
von aussen aufzulésen. Fir Hans Jost Frey ist es Aufgabe des
Lesers, das Sinnpotential, das sich in dieser Spannung ver-
birgt, in allen seinen Méglichkeiten zu entfalten.

2007 publizierte Hans Jost Frey ein Buch, das er Maurice
Blanchot, dem 2003 verstorbenen franzésischen Dichter und
Literaturtheoretiker widmete.* Es trigt den Untertitel «Das
Ende der Sprache schreiben». Blanchots Interesse gehorte un-
ter anderem der Frage nach dem Tod, dem Vergessen, dem
Schweigen und der Abwesenheit in Verbindung zur Spra-
che. Anhand der Texte Blanchots denkt Hans Jost Frey vor
allem tber die Bezichung von Tod, Reden und Schreiben
nach. Zuerst stellt er eine innere Widerspriichlichkeit des To-
des fest. Gibt der Tod, als das Ende eines Lebens, einerseits
die Maglichkeit, dieses ganz zu iiberblicken und ihm einen
endgiiltigen Sinn zu verleihen, so stellt er anderseits durch
seinen Eintritt ins Leben gerade das Ende dieser Moglich-
keit dar. Dieser einfache Grundsatz vermag eine Obsession

NR.968, MARZ / APRIL 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



fir die Endlosigkeit des Lebens auszuldsen; denn der Tod
kann fiir den Sterbenden nie Gegenwart sein. Er ist nie jetzt.
Er kann nur reprisentiert werden. Man kann wohl tiber den
eigenen Tod als bevorstehendes Ereignis reden. Aber dieses
Sprechen tiber das Ende bleibt in sich endlos, weil das Ende
des Sprechens nicht gesagt werden kann. Fiir dieses endlo-
se Reden interessiert sich Blanchot. Frey kommentiert zwei
seiner Erzihlungen — «Le dernier homme» und «Celui qui
ne m’accompagnait pas» —, in denen er versucht, die Bedin-
gungen der Moglichkeit fiir eine solche endlich-unendliche
Rede zu erkunden. Sie ist eine unpersénliche Rede, die den
Redenden als lebendige Person iiberlebt. Thr Raum zu geben,
sieht Blanchot als Aufgabe der Literatur an, denn sie steht mit
dem Augenblick des Todes, der nie Gegenwart sein kann, in
enger Verwandtschaft.

Sprache findet in einem dhnlichen Dilemma statt. Sie ver-
sucht, sich die Dinge verfiigbar zu machen, sie in die Sprache
hineinzuholen, indem sie jene benennt und iiber sie spricht.
Aber als sprachlich reprisentierte gehen die Dinge ihrer Ge-
genwirtigkeit gerade verlustig. So bellt ein Hund im Satz
«Der Hund bellt» eben nicht. Das einzig Gegenwirtige der
Sprache ist ihr Vollzugscharakter, ihre Materialitit, das Er-
klingen einer Rede oder die Bildhaftigkeit der Schrift. Indem
die Sprache geschieht, kann sie als Vollzichende nie selber
Gegenstand ihrer Rede sein. Sie kann nie gesagt werden, weil
eben jedes Gesagte zuerst gesagt werden muss. Sie ist somit
der aussersprachliche Rest in der Sprache selbst. Gemiss
Blanchot besteht die paradoxe Aufgabe der Literatur gera-
de darin, diesen Rest sprechend zu erreichen. Oder wie Frey
sagt: «Die Literatur ist immer auf das hin unterwegs, von dem
sie sich gleichzeitig dadurch entfernt, dass sie stattfindet». Und:
«Die Literatur ist auf die Prisenz hin unterwegs, deren Entzug
ihre Voraussetzung ist». Literatur geschieht als der unablissige
Entzug von Gegenwart und ist daher geeignet, der endlosen
Rede vom Ende der Rede Gestalt zu verleihen.

Es erscheint daher beinahe als eine Konsequenz aus dem
bisher Gesagten, dass Hans Jost Frey sich in seinem nichsten
Buch Dante und seine beriihmte fiktive Reise ins Jenseits vor-
nimmt.** Wie um gleich von Anfang an klarzustellen, dass
es sich nicht um eine weitere, hochspezialisierte Dantestudie
handelt, fiigt Hans Jost Frey im Untertitel hinzu, was in Form
von 25 Kapiteln vorliege, seien «fiinfundzwanzig Lesespine».
Diese Metapher verweist einerseits auf die Intensitit der Lek-
tiire und anderseits auf eine gewisse Unbekiimmertheit in der
Anordnung der einzelnen Kapitel, die es dem Leser erlaubrt,
irgendwo einzusteigen. Dadurch erhilt die Lektiire dieses Bu-
ches etwas Spielerisches und Lustvolles, was durchaus dem
sprachlichen Duktus der «Divina Commedia» entspricht.
Dass Hans Jost Frey praktisch keine Sekundirliteratur zitiert,
bedeutet nicht etwa deren Geringschitzung, sondern ist wohl
cher als der Versuch eines interessierten und aufmerksamen
Lesers zu deuten, einen eigenen Weg durch das Dickicht der
dantischen Verse zu bahnen. Bei einem Werk, bei dem jedes
auch noch so kleine Detail von Hunderten gelehrter Kom-

NR.968, MARZ / APRIL 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

AUTOR & WERK Hans Jost Frey

mentare belegt und teilweise auch besetzt ist, braucht es Mut,
sich vor allem auf die eigene Leseerfahrung abzustiitzen.

Die diskontinuierliche Anordnung der einzelnen Lesespi-
nedurchbricht jeweils den linear fortschreitenden Reisebericht
Dantes. Sie gibt Gelegenheit, quer zu diesem Beziige zwischen
den einzelnen Gesingen sowie zu den andern Schriften Dan-
tes herzustellen. Scheinbar weit entlegene Textstellen kénnen
gegeniiber nahe liegenden bevorzugt werden. Dadurch hat
der Leser das Geftihl, immer gleich nahe am Versuch Dantes
zu sein, die {iberirdischen, zum Teil monstrésen, zum Teil
unsinnlichen Begebenheiten in eine sinnliche und héchst ver-
feinerte Kunstsprache zu iibertragen. Dieses Gefiihl hilt den
Leser wach. Er lernt, sich in einem Meer unzihliger Beziige
zu orientieren, sei es nach Klangen, sei es nach sprachlichen
Bildern oder inhaltlichen Verweisen. Obwohl das Dantebuch
Freys keine Einfiihrung in das wohl beriihmteste literarische
Werk des Mittelalters sein will, erhilt man als Leser trotz-
dem den Eindruck, Wesentliches dariiber zu erfahren. Das
iiber die «Gottliche Komddie» erworbene Wissen wird immer
nahe am Text, anhand von Verstindnisproblemen entwickelt.
Auf diese Weise entstcht ein lebendiger Bezug zu diesem gut
700 Jahre alten Text, in dem Fragestellungen deutlich werden,
die uns noch heute beschiftigen.

Sprachlich reprisentiert
gehen die Dinge ihrer Gegen-
wirtigkeit verlustig.

So bellt ein Hund im Satz
«Der Hund bellt» eben nicht.

Als Beispiel mochte ich die Frage der mdglichen Existenz
einer allen Menschen gemeinsamen Universalsprache anfiih-
ren, ein héchst akeuelles Problem in der Zeit der Globalisie-
rung mit Englisch als Universalsprache. Die Frage der Bezie-
hung von Mehrsprachigkeit und Universalsprache tritt auf
im 31, Gesang der Holle. Es geht um einen Schachr, der den
achten vom neunten Kreis der Holle trennt. In ihm stehen
ringsum Riesen, die Dante filschlicherweise zuerst als Tiirme
sicht. Diese Verwechslung auf der Ebene der Sinneswahr-
nehmung nimmt Hans Jost Frey zum Anlass, tiber das Ver-
hiltnis der Sprachen untereinander nachzudenken. In dieser
Verwechslung liegt eine Mehrdeutigkeit vor. Fiir Dante kann
das, was vor seinen Augen erscheint, sowohl ein Riese wie
auch ein Turm sein. Dieselbe Erscheinung kann Verschie-
denes bedeuten, was wir in der Sprache als Phinomen der
Mehrdeutigkeit bezeichnen. Ein Wortlaut kann verschiedene
Sinne haben, wobei das Wort Sinn gerade so einen Wortlaut
darstellt. «Sinn» kann sich sowohl auf die sinnlich wahrnehm-
bare Komponente eines Wortes, wie auch auf seine abstrakte
Bedeutung bezichen. Indem aber ein Klang mehrere Bedeu-
tungen haben kann, lockert sich die Bezichung zwischen Laut-
korper und Bedeutung. Ein dhnliches Phinomen findet zwi-

59



AUTOR & WERK Hans Jost Frey

schen den Sprachen statt, indem eine Bedeutung, etwa «Riese»
durch verschiedene Klinge — «Riese», «gigante», «géant» usw.
— wiedergegeben wird. In der Vielsprachigkeit konnen ver-
schiedene Klinge dieselbe Bedeutung tragen. Mehrdeutigkeit
und Vielsprachigkeit entsprechen sich somit spiegelbildlich.
Der Beziehung mehrerer Bedeutungen und eines Klangs steht
diejenige mehrerer Klinge und einer Bedeutung gegeniiber.
Spiegelachse ist die Vorstellung einer Universalsprache, in der
einer Bedeutung genau ein Klang entspricht und umgekehrt.

Der Zusammenhang dieser Uberlegungen mit der er-
wihnten Stelle in der «Gortlichen Komédie» besteht darin,
dass einer der Riesen Nimrod ist, der massgeblich am Turm-
bau zu Babel beteiligt war (Gen. 10,8—10) und der folglich
fiir die Sprachverwirrung und damit fiir den Ubergang von
einer Ursprache in eine Vielheit von Sprachen verantwortlich
zeichnet. Wichtig ist nun, dass Dante und mit ihm Hans
Jost Frey diesen Ubergang nicht als einen Nachteil fiir die
Menschheit, sondern als eine Chance sieht, die, vor allem von
der Literatur, seit ihrem Bestehen wahrgenommen wird. Es
handelt sich um eine produktive Vorstellung von Mehrdeu-
tigkeit und Mehrsprachigkeit, die entgegen der Behauptung,
zwecks eines besseren Verstindnisses unter den Menschen
konne und diirfe es nur eine Sprache geben, als eine Moglich-
keit zur Erkenntniserweiterung verstanden wird. Aber «diese
poetische Maglichkeit des Umschlagens des Verlusts in Gewinn ist
an ein Verweilen bei der Sprache gebunden». Es ist dann «nicht
mehr moglich, das Gesagte einer Rede von der Art ibres Gesagi-
werdens abzulosen und die Sprache auf das hin zu verlassen, was
durch sie vermittelt wird».

Solche Uberlegungen zum Erkenntniswert der Poesie er-
innern an einen anderen wichtigen, von Dante in Lateinisch
verfassten Text, «De vulgari eloquentia», auf welchen Hans
Jost Frey ebenfalls eingeht. In ihm versucht Dante, nach dem
Vorbild der Stabilitit des Lateinischen, eine aus verschiedenen
Dialekten des damaligen Italien zusammengesetzte literari-
sche Hochsprache, somit eine mehrsprachige Einheitssprache,
zu bilden, in der die «Géttliche Komédie» verfasst ist und aus
der sich immerhin das heutige Italienisch entwickelt hat. Die-
ser produktive Umgang mit der Mehrsprachigkeit verweist
darauf, wie sehr Dante die Sprachlichkeit der durch Sprache
vermittelten Inhalte ernst nimmt, jene Doppelgesichrigkeit
der Sprache, die weder nur ganz Gesagtes noch ganz Sagen
sein kann, sondern die beides, obwohl sie sich gegenseitig
ausschliessen, gleichzeitig in sich birgt — ein geheimnisvoller
Tatbestand, der letztlich den Menschen in seinem Denken
und Fiihlen ausmacht und dem die Literatur auf ihre Weise
gerecht zu werden versucht.

* Hans Jost Frey: «Maurice Blanchot. Das Ende der Sprache schreiben».
Basel/Weil am Rhein: Urs Engeler Editor, 2007.

** Hans Jost Frey: «Dante. Fiinfundzwanzig Lesespine». Basel/Weil am
Rhein: Urs Engeler Editor, 2008.

Marco Baschera, geboren 1952, ist Mittelschullehrer und
Ticularprofessor fiir moderne franzosische und vergleichende
Literaturwissenschaft an der Universitit Ziirich.

60

22
Wozu iiber Gedichte

sprechen?

Hans Jost Frey

Was iiber Literatur geschrieben wird, befriedigt oft deshalb
so wenig, weil die Grundfrage unbeachtet bleibt, womit
man es eigentlich zu tun hat, wenn man von Literatur
spricht. Das ist insofern verstindlich, als die Literatur sich
der gleichen Sprache bedient, die im Alltag verwendet wird,
um Mitteilungen oder Vorschlige zu machen, Befehle zu
erteilen oder sich mit anderen zu verstindigen, und die
deshalb kein wesentlich verschiedenes Sprachverstindnis
nahezulegen scheint. Wihrend aber die Alltagsrede — nicht
immer und nicht notwendigerweise, aber im allgemeinen
— als Mittel aufgefasst wird, einen Gedanken zu transportie-
ren, der, sobald dies gelingt, die Sprache iiberfliissig macht,
entsteht ein literarischer Text von Anfang an aus der Ab-
sicht, ein Sprachgebilde zu formen, das als solches Bestand

So entsteht ein literarischer
Text von Anfang an aus

der Absicht, ein Sprachgebilde
zu formen, das als

solches Bestand haben soll.

haben soll. Literatur entsteht nicht durch Sprache als etwas
von ihr Verschiedenes, sondern als Sprache. Deshalb ist ein
literarischer Text nie auf ein von seinem Gesagtsein ablos-
bares Gesagtes reduzierbar, sondern nur als das — allerdings
variable — Verhiltnis zu verstehen, in das der Gedanke und
seine sprachliche Erscheinung als einander gegenseitig be-
stimmende gebunden sind. Das bedeutet nicht, dass die
Sprache der Literatur eine andere ist, sondern nur, dass die
Einstellung zur Sprachlichkeit des Gesagten eine andere ist.
Die Sprachvergessenheit, die im gewohnlichen Umgang

NR.968, MARZ / APRIL 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



vorherrscht und die Illusion begiinstigt, man habe es mit
den Sachen zu tun, wo es vorsichtiger wire, nach ihrer Be-
zichung zu den Worten zu fragen, weicht in der Literatur
der Anerkennung der Sprachgebundenheit des Gesagten.

Alles Reden iiber Literatur muss davon ausgehen, dass
man sie immer schon verpasst hat, sobald man die alles
Sprachliche begriindende Bezichung zwischen dem, was
gesagt wird, und der Weise seines Gesagtseins nach der ei-
nen oder andern Richtung reduziert. Die Gefahr, dies nach
der inhaltlichen Seite hin zu tun, ist bei erzihlenden Texten
am grossten, weil das Interesse an der Handlung leicht von
der Art ihrer Vermittlung ablenke und der Sprachverges-
senheit Vorschub leistet. Im Unterschied dazu verfiihrt das
Gedicht weniger zur Einseitigkeit, weil es deutlicher auf
seine Sprachlichkeit aufmerksam macht und dadurch einer
nur inhaltlichen Lektiire entgegenwirkt. Ich befrage deshalb
im folgenden das Gedicht als jene Art von Text, die das
Literarische am reinsten zur Erscheinung bringt.

Aber die Einsicht in die zentrale Rolle, die der Bezie-
hung zwischen dem Gesagten und seinem Gesagtwerden
zukommt, ist erst und nur ein Hinweis darauf, um was es
gehen muss, wenn man iiber Literatur, und besonders tiber
Gedichte, redet. Es bleibt die fundamentalere Frage, was die
Rolle dieses Redens selbst ist, welche Aufgabe es zu erfiillen
hat und welchen Sinn es haben kann. Wozu iiber Gedichte
sprechen? Genligt es nicht, Poesie entgegenzunehmen, oh-
ne sie durch eine Rede zu verdoppeln, die dann doch nicht
an sie heranreicht? Das Reden iiber Poesie kann nur Sinn
haben, wenn es etwas leistet, was die Poesie selber nicht zu
leisten vermag. Wenn es ein solches Reden nicht gibt, so
ist es nicht moglich, etwas iiber Poesie zu sagen, was diese
nicht auch selbst sagt oder sagen kénnte. Alles Reden tiber
Poesie ausserhalb dieser selbst wiire dann redundant und da-
her iiberfliissig. Angenommen aber, es gibt ein Reden iiber
Poesie, das in ihr etwas erschliesst, was sie selber zu sagen
ausserstande ist, dann ist dieses Reden als etwas aufzufassen,
das die Poesie erginzt, ihr etwas hinzufiigt, das ihr fehlt. Die
Poesie ist dann nicht selber das Ganze, sondern wird es erst
als erginzte. Es gibt dann ein hheres Ganzes als sie, dessen
anderer Teil das Reden {iber sie ist.

Der Gedanke, dass der Poesie — nicht diesem oder jenem
Gedicht, sondern der Poesie als solcher — etwas fehlen soll,
befremdet. Will man ihm trotzdem nachgehen, muss man
annehmen, dass in der Poesie selbst die Forderung nach dem
Reden iiber sie als einem anderen, von ihr zu unterscheiden-
den Reden angelegt ist, und dass die Poesie ihre Erfiillung
zum Ganzen erst in der Erfillung dieser Forderung findet.
Aber die Trennung zwischen zwei einander erginzenden
Redeweisen stosst sogleich auf eine Schwierigkeit, der sie, so
scheint es, zum Opfer fallen muss: es ist vorerst nicht einzu-
sehen, was die Poesie daran hindern soll, von sich selbst zu
sprechen. Es gibt viele Gedichte, in denen vom Gedicht die
Rede ist, wie es anderseits auch ein Reden iiber Poesie gibt
— etwa die artes poeticae —, das in Versen, also als poetische

NR.968, MARZ / APRIL 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

AUTOR & WERK Hans Jost Frey

Rede abliuft. Es scheint méglich zu sein, das Reden iiber
Poesie in die Poesie selbst zuriickzunehmen, wodurch nicht
nur die Trennung zwischen Poesie und dem Reden dariiber
verwischt, sondern auch die sich selbst gentigende Ganzheit
der Poesie zuriickgewonnen wiirde.

Man nihert sich dieser Schwierigkeit am ehesten, wenn
man das Reden iiber Poesie von seinen einfachsten und
vertrautesten Erscheinungsformen her befragt, die, als seit
langem iiberlieferte, die triigerische Fraglosigkeit des Selbst-
verstindlichen erlangt haben. Die vielleicht elementarste
Rechtfertigung dafiir, iiber ein Gedicht zu sprechen, ist der
Wunsch, es zu erkliren. Erkliren heisst erhellen, etwas ins
Licht bringen, das dunkel ist. Es ist das Dunkle, das erkli-
rungsbediirftig ist, und wenn es ein Bediirfnis gibt, Poesie
zu erkliren, so wirft das die Frage auf, was das Dunkle an
der Poesie ist. Hier kann man sich an das lateinische Wort

Das Reden iiber Poesie kann
nur Sinn haben, wenn es etwas
leistet, was die Poesie selber
nicht zu leisten vermag.

explicatio erinnern, das die Erklirung meint, aber ohne sich
der Lichtmetaphorik zu bedienen. Erkldren erscheint jetzt
als ein Auseinanderfalten, ein Bild, das auch die Anschau-
lichkeit des deutschen Worts «Auslegung» ausmacht. Wenn
man diese Worter wortlich nimmt, so nimmt die Erklirung
das auseinander, was in der poetischen Rede in eins zusam-
mengelegt ist. Sie macht explizit, was in der Poesie implizit
ist, und das Implizierte, Eingefaltete, ist das Dunkle der
Poesie, das erhellt werden muss.

Mit dieser Erklirung des Redens iiber Poesie als Erkliren
ist nun aber die Trennung zwischen der Poesie und dem
Reden dariiber bekriftigt, die sich eben noch als kaum halt-
bar erwies. Auch konnte der Einwand aufkommen, nicht
alle Poesie sei dunkel, und ein leicht verstindliches Gedicht
bediirfe keiner Erklirung. Auf diesen Einwand gehe ich ein,
bevor ich auf die Beziechung zwischen der Poesie und dem
Reden dariiber zuriickkomme.

Das Dunkle des Gedichts ist nicht etwas Schwerver-
stindliches, das so schwierig zu entziffern wire, dass man
es nochmals und einfacher auszudriicken versuchen miisste,
um es zuginglich zu machen. Das Dunkle der Poesie gehort
zum einfachen ebenso wie zum schwierigen Gedicht. Wo
es fehlt, fehlc die Poesie selbst, die es ohne die Dunkel-
heit in dem hier gemeinten Sinn des Ineinandergefalteten
nicht gibt. Das Dunkle des Gedichts ist seine Dichte. Dicht
ist es dadurch, dass die poetische Rede die verschiedenen
an der Gestaltung einer sprachlichen Ausserung beteilig-
ten Ebenen — die Laute, den Rhythmus, die Grammatik,
die Bedeutungen — zu einem einzigen einheitlichen Ablauf

61



AUTOR & WERK Hans Jost Frey

komponiert, das heisst: zusammenfugt, der sich von einer
gewdhnlicheren, nur auf die Vermittlung einer Mitteilung
ausgerichteten Rede dadurch unterscheidet, dass alles an
seinem Zustandekommen Mitwirkende als gleich wichtig
und um seiner selbst willen ernstgenommen wird, iiberdies
aber sich in einer gleichzeitigen Uberlagerung verbindet
und zusammenballt, die als Dichte angemessen bezeich-
net ist. Die Dichte des Gedichts ist seine Dunkelheit, die
ineinandergefaltete Vielzahl der Aspekte, unter denen es
erfahrbar ist. Dunkel ist die Dichte der poetischen Rede in-
sofern, als das Gleichzeitige in einer einheitlichen Erfahrung
aufgenommen wird. Eine solche Erfahrung ist ohne Zweifel
moglich und findet bei jedem Aufnehmen jedes Gedichts
statt. Sie ist eine Art von Verstehen, aber ein Verstehen, das
nicht, oder nicht nur, rationaler Natur ist, das aber in dem,
was es aufnimmt, die Moglichkeit einer Klirung ahnt, die
eintreten kdnnte, wenn, wenn das zur Einheit Verdichte-
te entfaltet und die Bezichungen zwischen den Elementen
des poetischen Geschehens ausdriicklich hergestellt wiirden.
In dem Masse, als dies gelingt, kann die entfaltende Rede
etwas leisten, was der Poesie versagt bleibt. Sie vermag zu
sagen, was das Gedicht zwar nicht verschweigen, aber im-
plizieren muss, damit die Dichte der poetischen Rede sich
herstellt. Umgekehrt allerdings ist es unvermeidlich, dass
im auslegenden Reden iiber Poesie diese verloren geht, weil
durch das Zerlegen des Vereinten Klarheit auf Kosten der
dunklen Dichte gewonnen wird.

Hier meldet sich nun die Schwierigkeit wieder, die aus
der kaum zu widerlegenden Beobachtung entstand, dass
Poesie sehr wohl von sich selber handeln kann. Wenn das
stimmt, so scheint es nicht mehr méglich, Poesie und das
Reden dariiber auseinanderzuhalten. Aber die Unterschei-

Die Dichte des Gedichts ist
seine Dunkelheit, die
ineinandergefaltete Vielzahl
der Aspekte, unter

denen es erfahrbar ist.

dung bleibt sinnvoll, wenn man bedenkt, dass Dichte zwar
notwendig zur Poesie gehort, aber sie nicht allein ausmacht.
Nicht alles ist in der poetischen Rede, die ja ein Nachein-
ander ist, in die Gleichzeitigkeit zusammengedringt, was
sie, zum Aussersten getrieben, im Punktuellen verkiimmern
liesse. Weil die Poesie immer auch lineare Aussagen macht,
deren Teile zu einer Abfolge entfaltet sind, spricht nichts
dagegen, dass sie erklirend von sich selber spricht. Auch
kann dies ohne weiteres so geschehen, dass diese Rede sich
selbst als eine poetisch dichte konstituiert. Eines allerdings
bleibt ihr verwehrt: was immer sie {iber Poesie sagt oder als
solche erkliren mag, sie kann ihre eigene dunkle Dichte

62

nicht auflésen, denn diese ginge in der Auflssung verlo-
ren. Die Dichte der erklirenden poetischen Rede kann mit
der Dichte, die durch sie erklirend aufgeldst wird, niemals
zur Gleichzeitigkeit einer Einheit verdichtet werden. Die
auslegende Rede, die selber poetische Dichte hat, verlangt
wiederum nach einer Auslegung, die das in ihr Implizierte
expliziert.

Um die in der zerlegenden Explizierung kompliziert er-
scheinende Verschrinkung von Poesie und Erklirung etwas
zuginglicher zu machen, verlagere ich sie in ein kleines Ge-
dicht von Eichendorff, das unter der Uberschrift «Wiin-
schelrute» von der Entstehung des Gedichts handelt.

Schliift ein Lied in allen Dingen,
Die da triumen fort und fort,
Und die Welt hebt an zu singen,
Triffst du nur das Zauberwort.

Das Gedicht ist eine poetische Rede iiber die Poesie.
Diese kommt zustande, wenn es gelingt, die Welt zum Sin-
gen zu bringen. Wie dies geschieht, wird im letzten Vers
gesagt, wo vom Treffen des Zauberworts die Rede ist. Die
vorgebrachte Erklirung fiir die Entstehung des Gedichts ist
klar und so einfach ausgedriickt, dass nichts die Verstind-
lichkeit des Textes in Frage stellt. Wo liegt dann aber hier
die der poetischen Rede zugesprochene Dunkelheit? Man
konnte dariiber nachdenken, was es bedeutet, dass die Er-
weckung des Lieds aus den Dingen, in denen es schlift, in
Liedform besprochen wird, dass also das, was beschrieben
wird, gleichzeitig als diese beschreibende Rede geschieht.
Das ist eine jener Uberlagerungen, die zur poetischen Dich-
te beitragen, und die das Gedicht insofern, als sie in ihm
und als es stattfinden, nicht zu entfalten vermag. Es gibt
aber in diesem Gedicht eine unentfaltete Verdichtung, de-
ren Auflésung sein Dunkles besonders deutlich macht.

«Das Zauberwort zu treffen» kann zweierlei heissen.
Entweder trifft man es so, wie der Schiitze ein Ziel trifft,
das er anvisiert, oder man trifft es so, wie man jemanden
antrifft, auf den man in der Menge stésst, ohne ihn gesucht
zu haben. Im einen Fall ist der Treffer das Ergebnis einer
Bemiihung und eines Kénnens, im andern handelt es sich
um eine zufillige, ohne eigenes Zutun sich ereignende Be-
gegnung. In Eichendorfls Gedicht ist die Zweideutigkeit
des Treffens unentscheidbar. Das Lied ist ebenso von der
Welt geschenkt, in der es immer schon schlift, wie es auf
die Anstrengung des Dichters angewiesen ist, der mit der
Wiinschelrute sucht, was ihm von aussen gegeben werden
muss. Die unentfaltete Mehrdeutigkeit des Wortes «treffen»
ist eine Erscheinungsform der Dichte der poetischen Rede,
die hier zugleich eine erklirende ist, die aber ihre eigene
poetische Dichte nicht erklirend auseinanderzufalten ver-
mag. Dazu bedarf es einer weiteren erklirenden Rede, zum
Beispiel der jetzt gerade stattfindenden, die zwar die Dichte
preisgibt, indem sie sie auflost, dafiir aber die Mehrdeutig-

NR.968, MARZ / APRIL 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE



keit expliziert und darin ihre Berechtigung findet, dass sie
das Zauberwort «treffen», das Eichendorff hier trifft, zwar
entzaubert, dafiir aber erklirt.

Wenn der Anspruch zu Recht besteht, mit der Rede
von der Dichte und deren Auslegung etwas Allgemeines
des Gedichts und des Sprechens dariiber getroffen zu haben,
so miisste dieser Befund auch fiir das sogenannte moderne
Gedicht gelten. Nun unterscheiden sich viele Gedichte, die
in den letzten Jahrzehnten entstanden sind oder heute ge-
schrieben werden, sehr stark von einem Gedichttypus, fiir
den die zitierten Verse Eichendorffs als Beispiel dienen kon-
nen. Auch wenn eine Definition des zeitgendssischen Ge-
dichts nicht erstrebenswert ist, kann man doch eine Grund-
tendenz feststellen, die sich auf unterschiedlichste Weise,
aber mit einer gewissen Konstanz, in neueren Texten zeigt.
Sie besteht darin, dass der Anteil des Selbstverstindlichen
an der Gedichtrede abnimmt.

Es gibt Gedichte, die man in einem vordergriindigen
Sinn miihelos versteht. Miihelos ist dieses Verstehen, weil
das Gedicht eine Reihe von Konventionen wie Grammatik
und Wortbedeutungen unbefragt respektiert, so dass keine
besondere Anstrengung verlangt ist. Vordergriindig ist das
Verstehen, weil es das Poetische der Poesie nicht erreicht.
Ein Gedicht, das dem Verstand viel Selbstverstindliches
anbietet, ist dadurch noch kein Gedicht. Es wird erst dazu,
wenn es alles, was am Zustandekommen der Sprachgestalt
beteiligt ist, zu einer einheitlichen Ordnung verdichtet. Das
Wort «triffst» in Eichendorffs Vierzeiler ist zwar Teil eines
nach selbstverstindlich gewordenen Regeln konstruierten
und ohne weiteres verstindlichen Bedingungssatzes und
seine Bedeutung im Rahmen seiner anerkannten Verwen-
dungen, aber dariiber hinaus wird es auch als ein betontes
einsilbiges Wort wahrgenommen, das an dieser Stelle des
Verses verlangt ist, und es enthilt den Laut i niche zufillig,
sondern weil es dadurch den Schliisselwértern «Lied», «Din-
gen» und «ingen» zugeordnet wird.

So beruht bereits die Wirkung dieses traditionellen Ge-
dichts auf einer Komplexitit der sprachlichen Beziehungen,
die ausschliesst, dass man nur auf das achtet, was es mitteilt.
Das Neue heutiger Dichtung ist deshalb nicht etwas noch
nie Dagewesenes, sondern besteht in einer Umverteilung
der Priorititen. In Gedichten, die als neuartig empfunden
werden, findet eine Verlagerung der Akzentsetzung statt,
die das Verhiltnis zwischen den verschiedenen Aspekten
des Sprachereignisses verindert. Der Vorrang dessen, was
man in einem etwas verschwommenen Sinn das Inhaltliche
nennen kann, ist entschieden in Frage gestellt. Lautliches
und Rhythmisches ist nicht mehr nur eine Begleiterschei-
nung zu dem, was gesagt wird, sondern kann der Bedeutung
tibergeordnet sein. Sprache vermittelt nicht mehr einen vor-
gegebenen Gedanken, sondern bringt ihn unter Umstinden
erst hervor. Er wird zum Beispiel dadurch ausgelést, dass
ein Wort den Laut i enthilt. Dass es auch etwas bedeutet,
zwingt dann dazu, seiner Verwendung auch einen semanti-

NR.968, MARZ / APRIL 2009 SCHWEIZER MONATSHEFTE

AUTOR & WERK Hans Jost Frey

schen Sinn zu geben. All das ist nicht neu und lasst sich oft
auch in alten Texten nachweisen. Neu ist die Bemiithung,
die Privilegierung des Inhaltlichen zu vermeiden und jene
Aspekte des Sprachlichen aufzuwerten, die nicht verweisend
mitteilen, sondern als die Materialitit der Sprache wahrge-
nommen werden. Das zeitgendssische Gedicht nimmt sich
tendenziell vom Aussersprachlichen, auf das es allerdings als
Sprache notwendig auch ausgerichtet ist, auf die Sprache
selbst zurtick. Es verweigert in wechselndem Ausmass die
Festlegung auf rational fassbare Mitteilungen und versteht
sich immer in erster Linie als Sprachgebilde.

Zu den Folgen der Akzentverlagerung, die viele heuti-
ge Gedichte kennzeichnet, gehort die Ratlosigkeit, in die
sie eine Kritik versetzt, die sich im Sog cines alltiglichen
Sprachverstindnisses mit der Reduktion der Sprache auf
die konventionelle Art ihrer Mitteilungsfunktion zufrieden-
gibt und deshalb in Verlegenheit gerit, sobald der Versuch,

Ein Gedicht, das dem Verstand
viel Selbstverstindliches
anbietet, ist dadurch noch kein
Gedicht. Es wird erst dazu,
wenn es alles, was am
Zustandekommen der
Sprachgestalt beteiligt ist, zu
einer einheitlichen Ordnung
verdichtet.

Inhalte zu paraphrasieren, auf Schwierigkeiten stosst oder
sogar misslingt. Damit hat nicht nur die zunehmende Ein-
engung der kritischen Wiirdigung von Literatur auf den Ro-
man zu tun, sondern, ins Positive gewendet, die wachsende
Beliebtheit von Gedichtesungen. Im Vernchmen des ge-
sprochenen Gedichts ist die Kritik als das Sprechen dariiber
ausgeschaltet zugunsten der unverstellten Prisenz der poe-
tischen Dichte, an der alle Dimensionen des Sprachlichen
mitwirken. Um diese Dichte geht es wie bei jedem auch
beim zeitgendssischen Gedicht, aber auch hier entspringt,
beim Héren oder Lesen, der gleichzeitigen Erfahrung der
einander tiberlagernden Schichten der Wunsch nach zerle-
gender Erklirung des Zusammenhangs der verschiedenen
Aspekte des Sprachlichen. Die Forderung an eine solche
Erklirung, die vom zeitgendssischen Gedicht an das Reden
iiber es ergeht, unterscheider sich nicht grundsitzlich von
dem, was vom Sprechen iiber dltere Poesie zu verlangen
ist; aber um sie zu erfiillen, braucht es eine Offenheit fiir
die Umschichtung von Priorititen, die sich nicht auf das
Festhalten an bestimmten, in der Fraglosigkeit erstarrten
Ordnungen versteift.

63



	Autor & Werk : Hans Jost Frey

