
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 89 (2009)

Heft: 968

Rubrik: Dossier : weggegeben, weggenommen : Verdingkinder

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 Niemandskinder
2 Die Armut damals auf dem Land war gross

3 Behördliches Besserwissen

4 Die eigene Geschichte erzählen

5 Was ich erlebte, war doch ganz normal
6 Mein Grossvater, ein Verdingkind
7 Hesch mi lieb?

Weggegeben,

weggenommen:
Verdingkinder
In den Pflegefamilien wurden sie meist nicht mit
Namen genannt; sie hiessen schlicht Verdingmädchen

oder Verdingbub. Noch vor 50 Jahren
gehörten die Verdingkinder – ein Wort, das nur das

Schweizerdeutsche kennt – zum ländlichen Alltag
und arbeiteten für Kost und Logis bei fremden
Bauern. Heutzutage rufen die nackten Zahlen
meist ungläubiges Kopfschütteln hervor, und
die Behandlung der Kinder Entsetzen. Tausende
mussten schon als Kleinkinder schwere Arbeit
verrichten, waren körperlichen und seelischen

Misshandlungen ausgesetzt, erhielten nur eine
rudimentäre Schulbildung, die wenigsten erlernten
einen Beruf.

«Verantwortung» «Mitleid» «Liebe» oder gar
«Kinderrechte» und «Selbstbestimmung» diese

uns so selbstverständlichen Begriffe scheinen an

den anderthalb Jahrhunderten abzuprallen, in
denen das Verdingkindwesen besonders ausgeprägt

war. Es ist, als ob zwei unvereinbare Wertewelten
aufeinanderstiessen und die moralischen Kategorien,

die für uns heute gelten, mit jenen von damals

in keinerlei Übereinstimmung zu bringen seien.
Es ist etwas anderes, die Gesellschaft zu

beurteilen, in der man selbst lebt, als im Rückblick
diejenige unserer Vorfahren. Entrüstung wird schnell

doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

billig, steht man ausserhalb der Verantwortung
oder der historischen Epoche. Damit soll die Situation

der Verdingkinder um keinen Strich verharmlost

oder ihre Behandlung gerechtfertigt werden;
es gibt, von allen historischen Bedingungen
unabhängig, zeitlose moralische Gebote. Doch lohnt
sich der Versuch, den zeitbedingten Kontext zu
verstehen. Und sich damit der Beantwortung der
Frage zu nähern, inwiefern es auch in unserer Zeit
Phänomene gibt, die mit dem Verdingkindwesen
vergleichbar sind. Kindersoldaten oder Kinderarbeiter

etwa, die über die globalisierten Medien in
unser Bewusstsein drängen. Oder, nicht ganz so in
die räumliche Ferne gegriffen, die Tatsache, dass

auch wir – auch heutzutage – möglicherweise nicht
immer so zum Wohle des Kindes handeln, wie wir
es zu tun meinen – oder vorgeben.

1836 machte Jeremias Gotthelf im «Bauernspiegel

» auf die Situation der Verdingkinder
aufmerksam. Im 20. Jahrhundert gab es als herausragende

Gestalt Carl Albert Loosli, der sich in einer
Vielzahl von Schriften des Themas annahm. Seit
März 2009 läuft in Bern die Wanderausstellung
«Verdingkinder reden» die in den nächsten fünf
Jahren noch an mehreren weiteren Orten zu sehen

sein wird.
Suzann-Viola Renninger

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 19



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Waisenkinder, Findelkinder, Scheidungskinder,
Armutskinder – es gab viele Gründe für die
Fremdplazierung von Kindern. Die Praxis war in der
Schweiz bis weit ins 20. Jahrhundert weitverbreitet.
Die Aufarbeitung dieses Kapitels der jüngeren
Geschichte hat erst begonnen.

1 Niemandskinder

Wenn man im Bekanntenkreis das Thema
fremdplazierter Kinder anspricht, so fällt auf, wie viele
von einem Vater, einer Grossmutter, einer Tante
oder einemGrossonkelzu berichten wissen, die als

Kinder in fremden Familien aufgewachsen sind.
Dies ist kein Wunder, lebte doch im Jahr 1910
schätzungsweise jedes 25. Kind in einer fremden
Familie und konnte – aus welchen Gründen auch
immer – nicht bei seinen leiblichen Eltern
aufwachsen.

Je nach Region unterschieden sich die Zahlen
stark. Während im Kanton Bern mit 5,7 Prozent
überdurchschnittlich viele fremdplazierte Kinder
lebten, waren es im Tessin nur etwas über ein
Prozent. Die Gründe für die Unterschiede
zwischen den Kantonen sind noch zuwenig erforscht.
Allein die Art und Weise, wie diese statistischen
Daten ermittelt wurden, zeigt jedoch auf, wie
wenig sich die Öffentlichkeit und die Politik zu
jener Zeit mit dem Schicksal Fremdplazierter
beschäftigte.

Als sich der Pfarrer Albert Wild im Jahr 1915
an alle Kantonsregierungen der Schweiz wandte
mit der Bitte, ihm die Zahlen der verkostgeldeten

Kinder mitzuteilen, erhielt er lediglich von
zwei Kantonen eine Rückmeldung. In der Folge
erkundigte er sich beim Eidgenössischen
Statistischen Bureau nach einer entsprechenden
Statistik. Ihm wurde daraufhin eine Liste der «

berufslosen 1896 und später geborenen Personen in
fremden Familien» zur Verfügung gestellt, basie¬

rend auf der eidgenössischen Volkszählung von
1910, «da diese Personen offenbar mit den Kostund

Pflegekindern identisch sind» Dass nicht
einmal das Statistische Bureau über die Anzahl
der Pflegekinder Bescheid wusste, offenbart, wie
marginal die Stellung fremdplazierter Kinder in
der Gesellschaft war. Bemerkenswerterweise
existiert bis heute keine Statistik zu Pflegekindern;
die entsprechenden Daten dazu werden bis heute

nicht erhoben. Gestützt auf die Volkszählung
von 1990 wird geschätzt, dass zum damaligen
Zeitpunkt rund 15’000 Kinder unter 15 Jahren

nicht bei ihren leiblichen Eltern aufwuchsen, fast
die Hälfte davon, so die Annahme, lebte bei
Verwandten.

Gründe für die Fremdplazierung von Kindern

gab es viele. Die Kinder waren Waisenkinder,

Findelkinder, Scheidungskinder, sie wurden
aus Armutsgründen in fremde Hände gegeben

oder weil beide Elternteile ihr tägliches Brot in
der Fabrik erarbeiteten. Unehelich geborene
Kinder erhielten einen Vormund und wurden
der Mutter weggenommen, wenn der Erzeuger
seine Vaterschaft nicht anerkennen und nicht für
den Unterhalt aufkommen wollte. Auch konnte
der Staat Kinder von Rechts wegen ihren Eltern
wegnehmen, sei es aus moralischen oder finanziellen

Gründen, sei es, weil die Eltern kriminell
waren, als geistig unterentwickelt galten oder weil
sie ihre Kinder misshandelten.

Vielen solcher Kinder war aber gemeinsam,
dass sie niemand hatten, der sich um sie kümmerte.

Oftmals fanden sich auch keine Verwandten,
um sich solcher «Niemandskinder» anzunehmen,
weil sie den Makel eines unehelich geborenen
oder sozial niedrigstehenden Kindes nicht tragen
wollten oder aber weil sie selbst kaum für ihren
eigenen Unterhalt aufkommen konnten.

Unterschieden werden gemeinhin zwei
verschiedene Formen von Fremdplazierung: einerseits

die Versorgung in einer Institution, wie
einem Heim oder einer Anstalt, und anderseits

die sogenannte Familienpflege, also die
Unterbringung in eine verwandte oder fremde Familie

zur vorübergehenden oder dauernden Pflege,
oder zur Adoption. Vor allem in verwandten
Familien wurden Kinder bisweilen unentgeltlich
aufgenommen; andere Pflegefamilien erhielten
hingegen ein Kost- oder Pflegegeld. Je nachdem,
wurde das Geld von den Eltern, Waisenbehörden
oder aber, im Falle armenrechtlicher Kindswegnahmen,

von Armen- oder Vormundschaftsbehörden

bezahlt. Die Kinder wurden teils von den
eigenen Eltern oder Müttern in Pflege gegeben;

Mirjam Häsler

20 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Das System der Verdingung hatte sich in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts entwickelt,
und zwar vor allem in ländlichen Gebieten, wo
es im Unterschied zu Städten kaum Waisenhäuser

gab. Konnte ein Kind nicht bei seinen Eltern
oder Verwandten aufwachsen, musste es von der
Gemeinde unterstützt werden. So manche
Gemeinde entlastete sich finanziell, indem sie solche

Kinder versteigerte und sie gegen ein Kostgeld an

diejenigen Familien vermittelte, die das

kostengünstigste Pflegeangebot machten. Dieses System
war als «Mindersteigerung» bekannt. Nicht selten

waren diese Kinder in ihren Pflegefamilien billige
Arbeitskräfte, die so das niedrige Kostgeld
ausgleichen mussten.

In Anlehnung an das Geld für Kost und Pflege

wurden die fremdplazierten Kinder häufig auch
«Kostkinder» genannt, so zum Beispiel im Kanton

Basel-Stadt. In Zürich nannte man vom
Almosenamt verdingte Kinder hingegen «Amtskinder

» Eine andere Bezeichnung wiederum wurde
von Jeremias Gotthelf gewählt; er nannte solche

Kinder in seinem berühmtem Roman «Der Bau¬

ernspiegel

Das System der Verdingung hatte sich in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts entwickelt,
in ländlichen Gebieten, wo es im
Unterschied zu Städten kaum Waisenhäuser gab.

» aus dem Jahr 1837 «Güterkinder»
So gibt es mannigfache Bezeichnungen, die zum
Teil auch regional unterschiedlich gefärbt sind.

Diese Menge an Begriffen für Pflegekinder
illustriert, dass keine Übereinstimmung darin
bestand, welches Kind in welchem Umfeld als

Pflegekind bezeichnet werden sollte. Bis zu
welchem Alter galt ein Kind als Pflegekind? In St.
Gallen beispielsweise galten nur Kinder bis zum

dritten Lebensjahr, die «des Erwerbes wegen in
Pflege genommen wurden» als Pflegekinder und
wurden von den Behörden in Kontrollgängen
besucht. War ein Kind, das bei seinen Grosseltern
aufwuchs, auch ein Pflegekind? Wurden Kinder,
die nur zeitweise in einer fremden Familie lebten,
auch als Pflegekinder wahrgenommen?

Diese Uneinheitlichkeit im Umgang mit
fürsorgebedürftigen Kindern ist nicht zuletzt auf
rechtliche Divergenzen zurückzuführen, die in
der Schweiz bis heute noch bestehen. Lange Zeit
war die Fürsorge für Kinder und Jugendliche
privaten oder kirchlichen Kreisen überlassen und nur

andere wurden durch staatliche Organe, wie Vor-mundschafts-

und Armenbehörden, oder durch
private Kinderschutzorganisationen plaziert.

Bis heute gibt es keine allgemeingültige
Definition des Pflegekinds. Die schweizerische
Pflegekinderverordnung PAVO aus dem Jahr 1978
umschreibt den Begriff als «Unmündigen ausserhalb

des Elternhauses» und schreibt vor, dass eine

Bewilligung benötigt, wer «ein Kind, das noch
schulpflichtig oder noch nicht 15 Jahre alt ist, für
mehr als drei Monate oder für unbestimmte Zeit
entgeltlich oder unentgeltlich zur Pflege und
Erziehung in seinen Haushalt aufnehmen will»

Meistens werden Kinder in Dauer- oder
Wochenpflege in diesem Sinne als «Pflegekinder»

bezeichnet und von Kindern in Tagespflegeverhältnissen

unterschieden. Der Begriff «Pflegekinder»

fungiert so zumeist als Oberbegriff für sämtliche
in Familien fremdplazierten Kinder, wie dies
beispielsweise der Jurist Hans Weiss in seiner
rechtswissenschaftlichen Dissertation über das
Pflegekinderwesen in der Schweiz aus dem Jahr 1920
darlegte: «Pflegekinder sind alle diejenigen Kinder,
welche Pflege und Erziehung nicht von ihren natürlichen

Eltern erhalten, sondern zu diesem Zwecke
bei Verwandten oder in einer fremden Familie auf
längere Zeit hin untergebracht sind, ohne dass ein
Adoptionsverhältnis geschaffen wurde.»

Die Vergangenheit kannte in der Tat viele
Namen für Kinder in fremder Familienpflege:
Verdingkinder, Kostkinder, Güterkinder, Hofkinder,
Loskinder, Ziehkinder, Hütekinder, Haltekinder
oder Amtskinder. Die vielen Namen widerspiegeln

die bewegten Geschichten solcher
Kinderschicksale und die Tatsache, dass sich bis weit ins
20. Jahrhundert hinein das Pflegekinderwesen in
der Schweiz grösstenteils in einem rechtlichen
Vakuum bewegte.

«Verdingkinder» ist dabei sicherlich die
bekannteste historische Bezeichnung für
fremdplazierte Kinder in der Schweiz. Sie weckt
Assoziationen an Missstände im Pflegekinderwesen
und an körperlich und psychisch missbrauchte
Kinder. Der Begriff «Verdingung» bezeichnete
eine Abmachung, die in gewissen Fällen eine
Arbeitsleistung und deren Entschädigung enthielt.
Im landläufigen Sinn verstand man darunter Kost
und Pflege für Kinder in fremden Familien, und
im Gegensatz zum neutraleren Begriff «Pflegekinder

» spielte bei den Verdingkindern der Arbeitseinsatz

des Kindes eine wichtige Rolle. Die meisten

Verdingkinder hatten dabei eher den Status

von kleinen Knechten und Mägden als jenen von
Kindern, die es zu betreuen galt.

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 21



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

wenig geregelt. Erst im 20. Jahrhundert begann
der Staat sich allmählich der Frage der ausser-familiären

Erziehung anzunehmen. Im Zuge der

Einführung des aus dem Jahre 1907 stammenden

ersten Zivilgesetzbuches ZGB) im Jahr 1912
und der dadurch erforderlichen kantonalen
Gesetzgebungen und Regelungen, übernahmen die
Behörden in Gemeinden und Kantonen schrittweise

diese Fürsorgefunktionen. Aber erst durch
die Pflegekinderverordnung PAVO im Jahr 1978
wurde das Pflegekinderwesen auf gesamtschweizerischer

Ebene geregelt.

Zuvor war es allein die Sache der Gemeinden

und Kantone, den Schutz von Pflegekindern
rechtlich zu ordnen. Sie taten dies in äusserst

unterschiedlicher Weise, und zum Teil wurde
die rechtliche Lage fremdplazierter Kinder auch

völlig vernachlässigt. In einigen Kantonen gaben
Gesetze der Armenbehörde das Recht, Kinder aus

unterstützten Familien wegzunehmen, sobald ihre

Entwicklung als gefährdet betrachtet wurde.
Kam es zu einer Fremdplazierung, übernahm die

Erst die Einführung eines neuen Kindsrechts
im ZGB im Jahre 1976 eliminierte die rechtliche
Zurücksetzung un- und ausserehelich

geborener Kinder gegenüber ehelich geborenen.

Armenpflege die Fürsorge und die Aufsicht über
die Kinder. Diese beschränkte sich aber auf die
von jener untergebrachten Kinder.

Um1900 engagierten sich überdiesrund3’000
private Institutionen für Kinder und Jugendliche.
Diese schier unendliche Zersplitterung der Kräfte

verhinderte eine effiziente Hilfe und Aufsicht,
und so manche Kinder, die es wohl am nötigsten
gehabt hätten, fielen durch die Maschen der
Fürsorge. Bis zur Einführung des Zivilgesetzbuches

in der Schweiz im Jahr 1912 kannten nur drei
Kantone Spezialgesetzgebungen in bezug auf das

Pflegekinderwesen. Es waren dies Zürich 1893),
St. Gallen 1896 und 1905) sowie Basel-Stadt
1906).

Im ZGB von 1907 selbst wurde das
Pflegekinderwesen im speziellen nicht erwähnt.
Gesetzliche Bestimmungen diesbezüglich sucht
man vergeblich, und bis ins Jahr 1976 kam das

Wort «Pflegekind» im ZGB gar nicht vor. Seit

1907 sahen zwar neueingeführte
Kinderschutzbestimmungen die Wegnahme von Kindern aus

ihren Familien vor, wenn wegen Verletzung der

elterlichen Fürsorgepflichten eine dauernde
Gefährdung des leiblichen oder geistigen Wohles,
oder Verwahrlosung des Kindes drohte. Auch
aus armenrechtlichen Gründen konnten Kinder
aus unterstützten Familien entfernt werden, «die
für eine gesunde Entwicklung ihrer Kinder eine
Gefahr bedeuten können» was zu einem Anstieg
der Fremdplazierungen führte. Waren die Kinder

jedoch einmal in Pflegeverhältnisse verbracht
worden, fehlten Massnahmen zu ihrem Schutz.
Das Pflegekinderwesen blieb somit eine juristische

Leerstelle im Zivilgesetz.
Erst die Einführung eines neuen Kindsrechtes

im ZGB im Jahre 1976 eliminierte die rechtliche
Zurücksetzung un- und ausserehelich geborener

Kinder, der sogenannt «illegitimen» Kinder,
gegenüber ehelich geborenen. Es lieferte daneben

mit Artikel 316 die Grundlage für die Vereinheitlichung

der Pflegekinderaufsicht. Der Bundesrat
erliess die «Verordnung über die Aufnahme von
Kindern zur Pflege und zur Adoption» kurz
PAVO, die zusammen mit dem neuen Kindsrecht
1978 in Kraft trat. Diese mittlerweile über 30
Jahre alte Verordnung ist heute noch in Kraft,
auch wenn sie in Fachkreisen längst als den heutigen

Verhältnissen nicht mehr angepasst und
veraltet gilt. Manche Kantone tun sich nach wie vor
schwer mit der Umsetzung der Verordnungstexte
in die Praxis und haben bisher keine verantwortliche

Stelle für das Pflegekinderwesen geschaffen.

Die Geschichte von Pflegekindern und
Verdingkindern gilt als trauriges Kapitel der
Schweizer Sozial- und Fürsorgegeschichte, das
bislang noch nicht adäquat erforscht wurde. Der
schweizerische Bundesrat war im Jahr 2005 der

Auffassung, dass «aus heutiger Sicht weder ein
Bedarf noch eine hohe Dringlichkeit für eine

breiterangelegte historische Studie zur Thematik
der Fremdplazierung von Waisen-)Kindern
besteht » Wir können aber die Situation von
Pflegekindern heute nur verbessern, wenn wir uns
der geschichtlichen Hintergründe und der historisch

gewachsenen Divergenzen der rechtlichen
Situation von Pflegekindern bewusst sind. Geben
wir den unzähligen Verdingkindern eine Stimme,
den ihnen zukommenden geschichtlichen Platz
und den ihnen geschuldeten und von ihnen
verdienten Respekt!

Mirjam Häsler

geboren 1978,
studierte Geschichte an
der Universität Basel

und ist Autorin von
« In fremden Händen.
Die Lebensumstände
von Kost- und
Pflegekindern in Basel

vom Mittelalter bis
heute » Basel: Verlag
Schwabe, 2008).

22 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Was uns heute skandalös erscheint, gehörte im
19. Jahrhundert zur Normalität: Massenarmut auf
dem Land. Die Situationen der Familien, aus denen
die Verdingkinder stammten, waren noch viel prekärer.
Versuch einer historischen Kontextualisierung.

2 Die Armut damals
auf dem Land war gross

Suzann-Viola Renninger im Gespräch mit Josef Mooser

«Der Kuhstall war mein Wohnzimmer»; «Arbeitete

ich viel, bekam ich Schläge, arbeitete ich nicht,
bekam ich auch Schläge»; «Und einfach immer dieser

Hunger, dieser Hunger» Diese Aussagen dreier
ehemaliger Verdingkinder können stellvertretend für
viele stehen. Aus heutiger Sicht ist das Urteil rasch

gefällt. Es stellt sich die klassische Frage der Nach-geborenen:

Warum wurde nichts dagegen getan?

Um hier eine Antwort zu finden, muss man sich

drei Konstellationen vor Augen führen. Zum
einen die allgemeine Knappheit und die Härte des

Lebens zu jener Zeit, und zum andern die besonders

verschärfte Massenarmut in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts. Als Drittes kommt hinzu,
dass im 19. Jahrhundert die Arbeit vorwiegend in
den Familien stattfand. Die Arbeit in Unternehmen

ist ein Produkt des Industriekapitalismus, der
sich damals erst allmählich durchzusetzen begann.
Die Relevanzder Folgender familienwirtschaftlich
organisierten Arbeit in Landwirtschaft und
Heimindustrie für Europa wird heute immer wieder
vergessen und stattdessen einseitig auf aussereuropäische

Länder projiziert: die Kinderarbeit. Doch
bis weit ins 20. Jahrhundert war sie auf dem Land
auch in der Schweiz eine Selbstverständlichkeit.
Ab dem Alter von 10 Jahren mussten die Kinder
auf dem Hof mitarbeiten. Im sozialen und kulturellen

Kontext der Familienwirtschaft war das eine

Selbstverständlichkeit.

Sie meinen, da gliederte sich die Arbeit der Verdingkinder

nahtlos ein?

Diese Kinder wurden gebraucht, als Arbeitskräfte,
aber auch weil man Geld für ihre Aufnahme
erhielt. Bezeichnenderweise nahm dieses Kostgeld
mit zunehmendem Alter der Kinder fortlaufend
ab. Es hiess, die Kinder könnten ja nun mehr
selbst dafür arbeiten, dass sie in der Bauernfamilie
Kost und Logis erhielten. Und das war wiederum
für viele Pflegeeltern eine Einladung, die Kinder
als Arbeitskräfte bis zum letzten auszubeuten. In
dem Standardlehrbuch der Historiker und Sozial-wissenschafter

Christoph Sachsse und Florian
Tennstedt findet sich über die Geschichte der
Armen- und Sozialpolitik seit dem späten
Mittelalter folgender Satz: «Die Geschichte der
Armenfürsorge auf dem Land im 19. Jahrhundert
ist weithin eine Geschichte der Grausamkeit.»
Die grausame Situation der Verdingkinder ist ein
Beleg dafür.

Grausam aus heutiger, oder auch aus damaliger
Sicht?

Auch aus damaliger. Das hätte man schon vor
mehr als 100 Jahren so schreiben können. Das
Bewusstsein war vorhanden, und schon im späten

19. Jahrhundert gab es in den Städten eine Bewegung

zur Reform der Armenpolitik. Man hatte
entdeckt oder, richtiger, wiederentdeckt, dass es

Armut nicht nur in den Städten, sondern auch
auf dem Land gab. Und dass die Armenunterstützung

hier viel geringer ausgebildet war als in den
Städten, so gering, dass man davon sprach, sie sei

menschenunwürdig.

Welche Folgen hatte diese Erkenntnis?

Eine Folge war die Neufassung der Armengesetze,

insbesondere in der Organisation der
Finanzierung der Armenunterstützung, etwa im Gesetz
des Kantons Bern von 1897 mit einem Lastenausgleich

der Kosten zwischen den Gemeinden und
staatlichen Subventionen, die durch eine kantonale

Armensteuer aufgebracht wurden. Daneben
sind – im Rahmen der Professionalisierung der
Armenpflege – Impulse zur Humanisierung im
Umgang mit den Armen zu beobachten. Säuglinge

und kleine Kinder etwa waren bis dahin oft
schlichtweg verhungert oder an nicht weiter
beachteten Krankheiten gestorben. Doch jetzt
begann man, auch diese Kinder unter medizinischen
Gesichtspunkten zu sehen und sich zu fragen, ob
ihre Ernährung ausreichend sei oder ob sie an

therapiebedürftigen Krankheiten litten. Daneben
gab es aber weiterhin Prügelstrafen und die ganze

Die Zitate von
Verdingkindern
stammen aus: Marco
Leuenberger & Loretta
Seglias Hrsg.):
«Versorgt und vergessen.

Ehemalige
Verdingkinder
erzählen» Zürich:
Rotpunktverlag, 2008.

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 23



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

strukturelle Demütigung der Kinder aus den
sogenannten anormalen Verhältnissen. Erste
Humanisierungsschritte und Grausamkeiten existierten
noch nebeneinander.

«Grundsätzlich kann ich die Leute nicht schlechtmachen.

Sie kämpften auch ums Überleben» erzählt
ein ehemaliges Verdingkind von seiner Pflegefamilie,
das 1945 siebenjährig weggegeben worden war.
Inwiefern stehen diese Grausamkeiten mit der extremen

Armut der Landbevölkerung in Zusammenhang?

Seit dem 18. Jahrhundert war die ländliche
Gesellschaft überwiegend eine Gesellschaft von
Armen. Die Mehrheit der Bevölkerung waren keine
hablichen Bauern, also Bauern mit zumindest so

viel Landbesitz, dass sie davon ihre Familie ernähren

konnten. Die Mehrheit lebte daher unter sehr

prekären Umständen. Hinzu kamen periodische
Schocks wie Teuerungen oder Ernteausfälle, die
unmittelbar zu Hungersnöten führten. Die
Verdingkinder waren Kinder, die aus noch prekäreren
Verhältnissen kamen: Waisenkinder, Kinder aus

Man muss aber die Folgen materiellen
Notstands von sozialer Grausamkeit
unterscheiden. Grausamkeit hat wohl immer
eine soziale Dimension.

zerbrochenen Familien, unehelich geborene Kinder,

oder Kinder von Eltern, die so hilflos arm
waren, dass sie ihre Kinder nicht ernähren konnten.
Diese Kinder wurden daher in andere Familien
plaziert, oft mit Unterstützung der Gemeinden.

Doch warum gerade in Familien, die ebenfalls arm waren

und kaum für die Kinder aufkommen konnten?

Die Familien erhielten für den elementaren
Lebensunterhalt der Kinder ein Kostgeld. Und
daher war die Aufnahme von Pflegekindern gerade

für selber in prekären Verhältnissen lebende
Familien attraktiv. Auch für viele alleinstehende,
verarmte alte Frauen.

War die Plazierung von Kindern eine Funktion von
Angebot und Nachfrage? Versuchten die Gemeinden,
die Kinder dort unterzubringen, wo es am wenigsten
kostete – und die armen Familien oder alleinstehenden

Frauen versuchten, einander zu unterbieten?

Es war genau solch ein teuflischer Kreislauf. Er
gipfelte in den Mindestversteigerungen, wie
Jeremias Gotthelf sie 1837 im «Bauernspiegel»
beschrieben hat. Die Kinder wurden auf dem Markt

feilgeboten und demjenigen gegeben, der das

geringste Kostgeld forderte. Das war nicht mehr weit
von einem Sklavenmarkt entfernt.

Wie sah es mit der Schulpflicht der Verdingkinder
aus?

Den Liberalen des 19. Jahrhunderts galten
Bildung und Arbeit als die wesentlichen Mittel, aus

der Armut herauszukommen. Der liberal geprägte
Staat hat daher gegenüber den Armen nicht auf
die Schulpflicht verzichtet. Mitte des 19. Jahrhunderts

wurden private Vereine zur Armenerziehung
gegründet, die darauf achteten, dass auch die
Verdingkinder eine Schulbildung erhielten. Die
Umsetzungder Schulpflicht war freilich ein mühsamer
Prozess. Selbst wenn die Verdingkinder zur Schule
gingen, waren sie oft von der Arbeit so erschöpft,
dass viele kaum lesen und schreiben lernten. An
die Erledigung von Hausaufgaben etwa war für
sie kaum zu denken.

Warum fällt es uns aus heutiger Sicht so schwer, das

Ausmass und die Gründe für die Grausamkeit zu
begreifen?

Weil wir rasch aus den Augen verlieren, dass wir
von einem sehr hohen Wohlfahrtsniveau her urteilen

und daher übersehen, wie gross früher die
Armut gerade auch auf dem Land war. Vieles, was wir
heutzutage als grausam bezeichnen – Kinder, die
hungerten, hart arbeiten mussten und keine
Ausbildung bekamen –, war eine Folge der Armut.

Wollen Sie damit sagen, dass von grausamem Verhalten

nur dann gesprochen werden kann, wenn es eine

weniger grausame Alternative gegeben hätte? Dass

also die Armut und ihre Folgen wie ein nicht zu
verändernder Naturzustand hingenommen und daher

nicht als grausam wahrgenommen wurden?

So können Sie das sehen. Die Wahlmöglichkeiten

damals waren begrenzt. Zumindest die
materiellen. Man muss aber die Folgen materiellen
Notstands von sozialer Grausamkeit unterscheiden.

Grausamkeit hat wohl immer eine soziale

Dimension.

Worin äusserte sich solche Grausamkeit?

Etwa wenn die Verdingkinder anders behandelt
wurden als die leiblichen Kinder. Wenn sie zur
Weihnacht kein Geschenk erhielten. Oder während

der Mahlzeiten nicht mit der Familie am
Tisch sitzen durften. Oder weniger zu essen erhielten,

obwohl genug da war. Noch ein zusätzlicher

Punkt sollte bei unseren heutigen Urteilen nicht
vergessen werden. Wir haben heute eine andere

24 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Vorstellung von Kindheit und Jugend. Diese gelten

uns als ein Schonraum, und ihr Ende fällt für
gewöhnlich mit dem Zeitpunkt zusammen, zu
dem ein Jugendlicher arbeitsfähig wird, ins
Berufsleben eintritt oder eine höhere Ausbildung
beginnt, also gegen Ende des zweiten Lebensjahrzehnts.

Die Kinder auf dem Land hingegen mussten

arbeiten, sobald sie physisch dazu in der Lage

waren, also in der Regel spätestens mit 10 Jahren.

Und damit endete die Kindheit. Überspitzt gesagt,

waren die Verdingkinder in damaligen Augen häufig

keine Kinder, sondern arbeitsfähige kleine
Erwachsene. Kinderarbeit ist für uns heutzutage nur
noch im Rahmen aussergewöhnlicher Umstände
vorstellbar. Daher verbinden wir die Verdingkinder

schnell mit Sklaverei. Im 19. Jahrhundert
entsprach es der Normalität, dass die Kinder, alle

Kinder, zur Erwirtschaftung des Lebensunterhalts
herangezogen wurden.

Würden Sie so weit gehen, dass unsere gewohnten
moralischen Kategorien und Urteilsverfahren nicht oder

nur eingeschränkt auf die damalige Zeit angewendet

werden können?

Nein. Das nun auch nicht. Denn der Umgang
mit diesen Kindern darf umgekehrt nicht
verharmlost werden. Allerdings gab es im Kontext
der Armut der letzten Jahrhunderte eine grosse

Härte im Umgang mit denen, die noch ärmer waren

und einen Grad oder mehrere unterhalb des

allgemeinen Knappheitsniveaus lebten. Darüber
gab es immer wieder Empörung. Und – wenn
auch erfolglose – punktuelle Revolten der ganz

Armen. Erfolglos, weil sie einfach niedergeknüppelt

wurden, wenn sie, vom Hunger getrieben,
vor die Tore der Höfe kamen und um Brot
bettelten. Auch die Kriminalität der Armen, etwa
der Holzdiebstahl, war eine Folge der von ihnen
als empörend empfundenen Situation.

Wie äusserte sich die Empörung bei jenen, die selber

nicht unter diesen Zuständen litten, also den
Geistlichen, Lehrern, hablichen Bauern oder wohlhabenden

Städtern?

Bei diesen Gruppen äusserte sich die Empörung
zunächst in einer sehr einseitigen Wahrnehmung
der Armut. Es gehörte zu den Selbsttäuschungen

des 19. Jahrhunderts, dass man Armut vor
allem als ein Phänomen der wachsenden Städte
wahrnahm und mit dem Industriekapitalismus in
Verbindung brachte. Man pflegte die Vorstellung,
dass auf dem Land die Armut nicht so ausgeprägt

und die Verhältnisse in Ordnung seien. Daher
setzten die Reformkräfte auch fast nur in den
Städten an. Ein wesentliches Element war, dass

die Chance auf Armenunterstützung an bestimme
Herkunftsbedingungen geknüpft war, an das

sogenannte Heimatrecht. Hilfe bekam man nur in der
Herkunftsgemeinde, dort wo man geboren oder
heimatberechtigt) war, nicht am Aufenthaltsort.
Die Landbevölkerung, die vor der ländlichen
Armut in die Städte geflohen war, wurde im Fall der
Unterstützungsbedürftigkeit daher kurzerhand
wieder in ihre jeweilige Heimatgemeinde
ausgeschafft. Erst später wurden – oft zäh umstrittene
– Regeln für Ausgleichszahlungen zwischen Hei-mat-

und Wohnortgemeinden geschaffen.

Hört sich alles recht hoffnungslos an. Wo sehen Sie als

Historiker Ausgangspunkte für die Humanisierung,
die später dann ja eingetreten ist?

Anfangs des 20. Jahrhunderts. Deutlich wird das

etwa an der Unterscheidung zwischen würdigen
und unwürdigen Armen, die sich zu jener Zeit zu
ändern begann. Im 19. Jahrhundert war ein
wesentliches Kriterium zur Beurteilung von Armut
die Frage, ob der Arme arbeitsfähig war oder nicht.
Ein Armer, der noch einigermassen bei körperlichen

Kräften, aber nicht arbeitswillig war, galt als

SCHWEIZER

MONATSHEFTE

Zeitschrift

für

Politik

Wirtschaft

Kultur
/
seit

1921

Dezember/

Januar

08/

09

Fr.

17.50/€

11.00

966

Finger

weg!
–
Staat

und

Familie

Dossier:

SCHWEIZER

MONATSHEFTE

Zeitschrift

für

Politik

Wirtschaft

Kultur/seit

1921

November

2008

Fr.

17.50/€

11.00

965

Europa,

gerne.

EU,

nein

danke
Dossier:

Dossier:

Raus aus der Armut! – Mikrokredite

SCHWEIZER
MONATSHEFTE

Zeitschrift für PolitikWirtschaft Kultur / seit 1921

967Februar 2009 Fr. 17.50/€11.00

Bestellungen
unter
www.schweizer-monatshefte.

ch
oder mit der
Postkarte

in der hinteren
Umschlagklappe
dieses Heftes.

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 25



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

ein unwürdiger Armer und wurde von der
Unterstützung ausgeschlossen. Unterstützung konnten
nur würdige Arme erwarten, und als solche galten

arbeitsunfähige Arme, also arme Männer und
Frauen, die krank, invalid oder alt und gebrechlich
waren. Sie verloren aber mit der Unterstützung
ihre politischen Rechte. Aufgrund der sozialpolitischen

Reformen des frühen 20. Jahrhunderts
wuchs das Bewusstsein, dass auch der Verlust von
Arbeitsmöglichkeiten eine Ursache von Armut
sein kann, für die der betroffene Mensch keine
Schuld trägt. Arbeitslos gewordene Menschen
verloren nicht länger ihre politischen Rechte. Auch
wenn die materiellen Umstände grausam blieben,
bedeutete die Ausschaltung solcher
Diskriminierungsmechanismen auf der rechtlichen Ebene
einen Humanisierungsschritt.

Der Fortschritt ist also eher durch Veränderungen

in den Rechtsauffassungen angestossen worden und
weniger über eine moralische Sensibilisierung?

Soweit man in der Armen- und Fürsorgepolitik
überhaupt von Fortschritt reden kann, kommt er

durch das Festschreiben von Rechten und durch

Soweit man in der Armen- und Fürsorgepolitik
überhaupt von Fortschritt reden kann, kommt er

durch das Festschreiben von Rechten und durch
den allgemein steigenden Wohlstand zustande.

den allgemein steigenden Wohlstand zustande.

Die moralische Sensibilisierung ist dann die Folge
der Sozialisierung in einem veränderten Rechtssystem.

Die älteren Formen der Armenunterstützung

hatten das Überleben zum Ziel. Die Armen
sollten nicht verhungern und auch ein Dach
über dem Kopf haben. Mehr nicht. Das war die
materielle Norm des Unterstützungswesens, die
als selbstverständlich angesehen wurde. Seit den
1960er Jahren wird die Sozialhilfe hingegen als

eine Teilhabe am durchschnittlichen gesellschaftlichen

Lebensstandard gesetzlich festgeschrieben.

Dadurch werden wir sensibilisiert. Oder vielleicht
auch nur gezwungen, die Armut mit anderen Augen

zu sehen. In unserem Recht sind ja nicht selten

demokratische Einsichten enthalten, die ein
Grossteil der Bevölkerung nicht teilt.

Was war die Rolle der Kirchen?

Die Kirchen und Religionsgemeinschaften spielten

normativ eine wichtige Rolle. Sie vertraten
in Predigt und Lehre gewisse Mindeststandards

für den solidarischen Umgang mit Armen und
motivierten die einzelnen und die Gemeinden
zur «Wohltätigkeit» Die Kirchen waren in der

Armenpflege auch deswegen wichtig, weil sie in
Form von Stiftungen ein gewisses Vermögen
verwalteten, das zur Unterstützung der Armen
eingesetzt werden konnte. Im 19. Jahrhundert haben
neue Orden und Kongregationen in der katholischen

Kirche und besondere Gemeinschaften in
den protestantischen Kirchen Bedeutendes geleistet

in der Bekämpfung der Armut. Aber diese

Anstrengungen konzentrierten sich wiederum mehr
auf die Städte als aufs Land, und die Mittel waren
begrenzt. Die Kirchen taten sich auch schwer, die
strukturellen Ursachen der Armut zu erkennen,
wie das mehr oder weniger grosse Misstrauen in
kirchlichen Kreisen nicht nur gegen die
sozialistische, sondern auch gegen die christliche
Arbeiterbewegung erkennen lässt. In der christlichen
Wahrnehmung der Armen war zugleich auch ein
fatalistisches Moment enthalten. Die Kirchen trugen

so auch bei zu einer Mentalität, die sich mit
der Situation arrangierte. Zum Umgang mit den
Armen gehörte immer auch ein ziemliches Mass
an Gleichgültigkeit.

Jede Gesellschaft hat ihre blinden Flecken. Wenn wir
uns über die Verdingkinder empören, dann setzen

wir uns damit aufs hohe Ross. Und laufen Gefahr zu

vergessen, dass möglicherweise auch unsere Zeit ihre

Verdingkinder hat. Vielleicht sind das die Kinderarbeiter

in den Fabriken Asiens, vielleicht sind es die
Kindersoldaten in Afrika. Wenn im 19. Jahrhundert
ein Verdingkind verprügelt wurde, die Schreie weit
über den Hof hinaus hörbar waren und der Nachbar
dennoch nicht eingriff – lässt sich das parallelisieren
mit unserer Gleichgültigkeit gegenüber den Leiden
von Kindersoldaten und Kinderarbeitern in anderen

Kontinenten, die uns die Massenmedien ins
Wohnzimmer bringen?

Als Journalistin muss man solche Vergleiche
ziehen. Sie zielen auf die spektakulären Fälle. Als
Historiker muss ich das nicht. Als Historiker
versuche ich, die Vergangenheit zu beschreiben, zu
verstehen und zu erklären. Das ist schon schwer

genug.

Josef Mooser

geboren 1946, ist seit
1993 Professor für
Allgemeine Geschichte
des 20. Jahrhunderts
an der Universität
Basel.

26 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Alle wollen nur das Beste für das Kind. Aber wer
weiss es denn am besten: die Eltern, die Gesellschaft,
die Kirche, der Staat?

3 Behördliches Besserwissen

«Wir wissen schon, was gut ist für dich, und wir
wissen es besser als du. Notfalls müssen wir es dir
– natürlich in deinem eigenen Interesse – auch

mit Gewalt beibringen.» Dieser pädagogische
Gemeinplatz gehört zu den über Generationen
und in den verschiedensten Kulturen tradierten
Erfahrungen. Er hat sowohl Nutzen gestiftet als

auch Leid verursacht. Ob dadurch der Jugend
insgesamt mehr Gutes oder mehr Leid widerfahren

ist, bleibt eine offene Frage.

Sicher ist, dass manche Massnahmen, wie
etwa die Zwangsadoption und das Verdingwesen,
die man heute generell als Übel betrachtet,
mindestens «gut gemeint» waren. Was solche
Massnahmen den künftigen Generationen «geschenkt»

und was sie ihnen «geraubt» haben, lässt sich nur
beantworten, wenn man als Alternative nicht den
Idealzustand, sondern das nach den damaligen
Randbedingungen realistischerweise Mögliche
betrachtet.

Dabei müssen wir wissen: auch unsere
heutigen Erziehungspraktiken und unser heutiges
Besserwissen um das Wohl des Kindes dürften
rückblickend einmal kritisch beurteilt werden.
Ich zweifle nicht, dass viel von dem, was heute
Eltern für «das Bessere» halten, sich eines Tages

als «das Schlechtere» herausstellen wird. In
noch höherem Masse gilt dies für das, was die
zur Wahrung des Kindswohls und für das ganze

Erziehungs- und Bildungswesen zuständigen

Behörden – gegen den Willen des Kindes und
oft auch gegen den Willen der Eltern – für «gut»
halten. Denn «gut gemeint» ist bekanntlich das

Gegenteil von «gut»

Unser individuelles und kollektives Engagement

für das Kindswohl muss – wie alles über

Generationen in verschiedensten Kulturen
Tradierte – auf seine Gegenwarts- und
Zukunftstauglichkeit geprüft werden. Und vor allem: wer
ist denn jenes «Wir» das so gut weiss, was das

jeweils «Beste» ist für jedes Kind ist? Die Eltern, die
Gesellschaft, die Kirche, der Staat? Wie erwirbt
sich dieses «Wir» das Wissen, wie bildet es den
Willen im Hinblick darauf, was für alle jungen
Menschen «gut» sei?

Nach der eingangs erwähnten, historisch und
interkulturell tief verankerten pädagogischen Regel

wird der Weg zur Mündigkeit und zur eigenen

Elternschaft über eine Art wohlwollender
Bevormundung gewährleistet. In den Sponti-Sprüchen
der 68er tönte dies anders: «Sie wollten nur unser
Bestes, aber gerade das gaben wir ihnen nicht.»
Oder noch krasser: «Macht kaputt, was euch
kaputt macht.»

Vor diesem Hintergrund mutet das noch von
Goethe als Motto des ersten Teils von «Dichtung
und Wahrheit» gesetzte, aus der griechischen
Antike stammende Menander-Zitat tatsächlich wie
ein Relikt aus einer pädagogisch unaufgeklärten

Zeit an: «Der nicht geschundene Mensch
wird nicht erzogen.» Die im übrigen auch im
Christentum verankerte Meinung, der Mensch
könne sich als zunächst ungebildete «bestia» in
einer Welt voller Übel nur zurechtfinden, wenn
er durch viele Leiden, bittere Erfahrungen und
schliesslich durch Vorbilder auf den wahren
Weg der Tugend geführt werde, ist seit
Grimmelshausens «Simplicissimus» das Motiv zahlreicher

Bildungs- und Entwicklungsromane. Wer
sich in das teilweise erlebte und teilweise fiktive
Jugendschicksal des Romanhelden Simplicius
vertieft, wird das harte Leben von Verdingkindern

im 19. und 20. Jahrhundert nicht mehr
aussergewöhnlich finden. Denn es fällt auf, dass

damals – möglicherweise unter dem Eindruck der
überlieferten Leidensethik – das Unglück in der
Jugend nicht als Keim eines verpfuschten Lebens
gedeutet wurde, sondern als Voraussetzung von
dessen Gelingen.

Die antike Weisheit «Durch Mühsal zu den
Sternen» stand als pädagogische Maxime im
Vordergrund, während heute die durch viel Empirie
und möglicherweise auch durch dieselbsterfüllende

Prophezeiung) gestützte Meinung vorherrscht,
negative Jugenderlebnisse führten notwendigerweise

zu einem Leben der Randständigkeit und
dauerhafter Benachteiligung. Ein Blick in heutige
Biographien könnte nahelegen, die Reihenfolge
von Mühsal und Sternenglanz umzukehren. «O
wonnevolle Jugendzeit » beginnt ein Studenten-

Robert Nef

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 27



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

lied, und oft mündet der Lebensweg vom Glanz
der Sterne einer unbeschwerten Jugendzeit in die
Mühsal eines anspruchsvollen Eingespanntwerdens

in eine komplizierte arbeitsteilige Gesellschaft.

Kein Wunder, dass viele Jugendliche ihre
Jugendzeit möglichst weit ins reifere Alter hinein
verlängern wollen.

Die schwedische Reformpädagogin und
Schriftstellerin Ellen Key hat am Anfang des 20.
Jahrhunderts «Das Jahrhundert des Kindes»

verkündet und ihr Buch allen Eltern gewidmet, «die
hoffen, im neuen Jahrhundert den neuen
Menschen zu bilden» Aufgabe der Erziehung sei es,

so Key «das Kind mit Baumaterial für seine
Persönlichkeit zu versehen, es dann aber selbst bauen
zu lassen» Rainer Maria Rilke war von diesem
Buch so begeistert, dass er sich zu einer Prophezeiung

hinreissen liess: «Das Jahrhundert wird zu
den grössten gehören, wenn dieser Traum, in seinen

ersten Tagen geträumt, in seinen letzten einmal in
Erfüllung geht. Freie Kinder zu schaffen wird die
vornehmste Aufgabe dieses Jahrhunderts sein.»

Kann man «freie Kinder schaffen» ohne sich das

Wissen anzumassen, «was für andere gut ist» ohne
jenes Besserwissen also, das von Generation zu

Generation bei den Eltern in mehr oder weniger
subtilen Formulierungen Neuauflagen erlebt?

Damit hat der Dichter das Stichwort geliefert,

das die Hoffnung auf einen pädagogischen
Fortschritt bei der «Erziehung des Menschengeschlechts

» dokumentiert und zugleich zu jenem
Verhängnis beiträgt, das mit jeder Spielart des

pädagogischen Machbarkeitswahns verknüpft ist.
Kann man «freie Kinder schaffen» ohne sich das

Wissen anzumassen, «was für andere gut ist» ohne

jenes Besserwissen also, das von Generation zu

Generation bei den Kindern und Jugendlichen
immer wieder in Frage gestellt wird und bei den
Eltern in mehr oder weniger subtilen Formulierungen

Neuauflagen erlebt? Und was machen jene

« freien Kinder» als Eltern mit der von ihren
Eltern geschaffenen Freiheit? Ich erwähne hier nur
die Schattenseiten der nicht immer erfolgreichen
Jugendbefreiung: Drogensucht, Alkoholismus,
Magersucht, Jugendgewalt.

Jede Epoche verurteilt die Pädagogik der
vorangegangenen und ersetzt die alten Irrtümer
durch neue. Trotzdem gibt es für jene, die sich
historisch mit den Geschundensten der Geschun¬

denen befassen, so etwas wie einen Fortschritt,
und es wäre zynisch, wenn man vor dem Leiden
der verdingten Kinder die Augen verschlösse. Die
Aufarbeitung der Geschichte der sogenannten
Verdingkinder öffnet den Blick für die Abgründe
der «schwarzen Pädagogik » vergangener Zeiten
und in das Elend jener Kinder, die aus finanziellen

oder sozialen Gründen nicht in ihrer
angestammten Familie aufwachsen konnten.

Dessen ungeachtet und wider unseren Zeitgeist

bleibt zu bedenken: vielleicht hat man nur
Schweres durch noch Schwereres ersetzt. Man
neigt heute dazu, jene schweren Kindheiten mit
heutigen Verhältnissen zu vergleichen und nicht
mit den damals normalen Kindheiten von
vollständigen Bauern-, Handwerker- und Arbeiterfamilien,

die nahe am Existenzminimum lebten.
Die Selbstverständlichkeit einer frühen Mithilfe

in Haus und Hof ist übrigens bis heute noch
lebendig. Noch vor 20 Jahren sollen in den auf
dem Land neu eingeführten Kindergärten, in
denen gespielt, gesungen und gebastelt wurde, die
Bauernkinder nach den ersten Tagen gefragt
haben: «Wenn fangid mer jetzt entli a mit öppis
werche?» Der Einbezug in den Arbeitsalltag sollte

nicht nur unter dem Gesichtspunkt der «

Entwürdigung» des Kindes gesehen werden; denn
das Gefühl der Nützlichkeit ist ein ganz wesentlicher

Bestandteil der Menschenwürde. Natürlich

sollte das Hineinwachsen in die Arbeitswelt
nicht als Überforderung erlebt werden, aber es

schadet nichts, wenn wir uns heute gelegentlich
fragen, ob es wirklich menschenwürdig ist, junge
Menschen im Alter von 4 bis 24 Jahren aus der

Arbeitswelt auszuschliessen und in Bildungsanstalten

zu «kasernieren»

Es steht ausser Zweifel, dass das Verdingen
von Kindern als jugendliche Arbeitskräfte gegen

Kostgeld im Vergleich zum Aufwachsen in einer
intakten Durchschnittsfamilie keine gute Lösung
war. Aber was waren realistischerweise die
Alternativen? Man muss bei der retrospektiven Kritik
an dieser Institution das Augenmass wahren, und
man sollte vor allem bereit sein, die heute
praktizierte Mischung von elterlicher und staatlicher
Kinderbetreuung in Frage zu stellen. Möglicherweise

sind die kollektiven Fortschritte bei der

Einsicht in das, was für alle Kinder gut ist, so wenig

entwickelt wie das Wissen um ein kollektives
Gemeinwohl, das staatlich weder hergestellt noch
verordnet werden kann.

Robert Nef
geboren 1943,
war bis 2008
Mitherausgeber und
Redaktor
der «Schweizer
Monatshefte»

28 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Wir war es damals wirklich? Einen Zugang bilden
die Zeugnisse ehemaliger Verdingkinder. Ein Bericht
über die allmähliche Verfertigung der Erinnerung
beim Erzählen.

4 Die eigene Geschichte
erzählen

Ueli Mäder & Heiko Haumann

Erinnerung formt sich im Gespräch. Das zeigen

die über 250 Interviews, die wir im Rahmen des

vom Schweizerischen Nationalfonds geförderten

Projekts «Verdingkinder, Schwabengänger,
Spazzacamini und andere Formen der Fremdplazierung

und Kinderarbeit in der Schweiz im 19.
und 20. Jahrhundert » durchführten. Methodisch
folgten wir einem offenen, leitfadengestützten
Gespräch. Im ersten Teil erzählten die Befragten

von ihrem Leben. Manche gaben das, was sie

schon häufiger berichtet hatten, in fast eingeübter
Weise wieder; andere fühlten sich befreit, endlich
sprechen zu können, und die Worte sprudelten
aus ihnen heraus; wieder andere suchten nach
einem Faden, nach den richtigen Ausdrücken, nach
der Erinnerung. In diesem Teil war Nachfragen
in der Regel nicht förderlich; hingegen erbrachte
im zweiten Teil des Interviews, nach Abschluss
der Erzählung, gezieltes Nachfragen eine
Präzisierung der Aussagen.

Die Interviews dokumentieren, wie Menschen
in Selbstzeugnissen ihrem Leben einen Sinn
geben. Subjektive Deutungen entsprechen dabei
nicht unbedingt den sozialen Wirklichkeiten. Sie

vermitteln die Sicht ehemaliger Verdingkinder,
die ihre Wahrheit erzählen. Diese Deutungen
sind ebenso Wirklichkeit wie die sozialen
Umstände, in denen die Verdingkinder lebten. Das
Selbstverständnis der Verdingkinder veränderte
sich im Laufe der Zeit nicht zuletzt durch
Erfahrungen. Die Befragten vermittelten, wie sie das

Erlebte in eine verständliche Ordnung brachten,
ihr Schicksal erklärten und die Welt verstanden.
Wenn wir diesem subjektiven Sinn auf die Spur
kommen, öffnen sich Welten.

Der Quellenwert von Erinnerungen ist
umstritten. Erinnerungen können trügen. Wollen
wir Geschichten aus dem Blickwinkel Betroffener

rekonstruieren, sind Erinnerungen jedoch
erst einmal als «richtig» wahrzunehmen und dann
– wie jede Quelle – kritisch zu prüfen. Dabei ist
zu berücksichtigen: die Erinnerung an ein
Geschehen verändert sich, wenn wir daran denken;
Gefühle, die durch die Gesprächssituation
entstehen, prägen die Darstellung; Assoziationen,
die während des Gesprächs aufblitzen, lassen

die Wiedergabe der Erinnerung manchmal wie
eine Montage erscheinen; Medien, öffentliche
Diskussionen, Normen und Werte beeinflussen
das Denken – wie soziale Milieus, in denen die
Befragten sich und wir selbst uns) bewegen.

Bei den durchgeführten Interviews stellten wir
fest, dass – jenseits individueller Besonderheiten
– immer wieder ähnliche Themen auftauchten.
Beispielsweise die fehlende Zuwendung durch
Bezugspersonen; die häufige emotionale Beziehung
zu Tieren; Gefühle der Diskriminierung und
Zurücksetzung, die teilweise abgelöst werden durch
ein Gefühl des Stolzes, es im Leben doch noch
zu etwas gebracht zu haben; die hohe Bedeutung
von Strafen und Gewalt, ebenso von sexuellem

Missbrauch; Armut; der Stellenwert der Religion;
die problematische Rolle von Vormündern und
Behörden; ähnliche Überlebensstrategien.

Wenn wir das gesellschaftliche Umfeld
berücksichtigen, das die Erinnerungsvorgänge
beeinflusst, können wir besser ermessen, was
einzelne Menschen erlebten und was sie in ihren
Lebenswelten, Netzwerken, Handlungsräumen,
Strategien und Deutungsmustern prägte. Beim
Interview ist die Ebene der Erzählung in der
Gegenwart) von der Ebene des tatsächlich Erlebten
und der Ebene der Sinngebung zu trennen.
Zudem sind Schlüsselerlebnisse und biographische
Wendepunkte herauszufiltern, von denen aus sich

Erinnerungen interpretieren lassen.

Ein Schlüsselerlebnis wird etwa erhellt im
Interview mit der 1938 geborenen Clara Bärnwart.
Nach einem zehnjährigen Aufenthalt im
Kinderheim wurde sie im Alter von vierzehn Jahren
dem Vater zurückgegeben, der sich nach dem
Tod von Clara Bärnwarts Mutter neu verheiratet

hatte. Der Vater missbrauchte seine Tochter
zwei Jahre lang sexuell, bis sie sich schliesslich
zur Wehr setzte. Als der Vater die Vorwürfe
abstritt, wurde er seiner Tochter vor dem Staatsanwalt

gegenübergestellt. Dabei kam es zu einem
einschneidenden Wendepunkt, als der Staatsanwalt

für kurze Zeit aufstand und aus dem Fenster

* Aus: Flavia
Grossmann, Martina
Koch: «Erzählte
Lebensgeschichten in
der soziologischen
Biographieforschung
und der Oral History»

Unveröffentlichte
Seminararbeit,
Universität Basel 2007.

** Aus: Sabina Mauron:
«Interviewforschung.
Der Erinnerungsprozess

und die
Narrationsanalyse am
Beispiel der
Selbstdarstellung eines

ehemaligen
Verdingkindes»

Unveröffentlichte
Seminararbeit,
Universität Basel 2007.

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 29



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

blickte: «Ich schaue zum Vater in diesem Moment
und er zu mir, und dann sehe ich seine Augen und
die Hände, mit denen er schnell ‹Bittibätti› macht

[C. B. faltet die Hände], und ich hatte das Gefühl,
dieser Mensch leidet wie ‹ lätz› [wahnsinnig]. Und
dann war es bei mir natürlich vorbei.» Clara Bärnwart

nahm alles zurück, denn: «…das andere war
für mich viel stärker, das Gefühl, er leide. Das, weil
ich wusste, was das heisst, wenn man leidet, gell.»

Seit diesem Zeitpunkt ist ihr bewusst, dass ihr
Leben unter dem «Leitmotiv» des Leidens steht,
und sie interpretiert es vollständig danach; selbst

Gefühle der Liebe sind für sie stets mit Leid
verbunden. Aus dem Leiden entsteht zunächst ein
Gefühl der Ohnmacht und Wehrlosigkeit, dann
aber auch eine Überlebensstrategie, die ihr wieder
Kraft gibt.*

Eine Methode, Erzählungen genau zu
betrachten, besteht darin, das Interview in einzelne
Einheiten aufzuteilen, ohne seinen Zusammenhang

aus dem Auge zu verlieren. Strenggenommen

folgen die Einheiten dem Textprotokoll. Sie

werden zunächst für sich betrachtet, damit man

Jede Transkription ist bereits eine Interpretation.
Damit diese den interviewten Personen gerecht wird,
müssen eigenes Vorverständnis und eigene

Assoziationen sowie die verwendeten Theorien und
Methoden geprüft werden.

offen bleibt für verschiedene Deutungsmöglichkeiten

des Gesagten und nicht voreilig aus einem
Gesamteindruck des Gesprächs interpretiert.

Insgesamt ist darauf zu achten, welche
Bedeutung die jeweilige Gesprächseinheit für den
Lebenslauf oder für die Selbstdarstellung hat.
Nützlich ist dabei eine Untersuchung der sprachlichen

Formulierungen. Entspricht beispielsweise

der Wortschatz dem Alter und dem Milieu, in
dem sich die befragte Person zum Zeitpunkt der

Erzählung befand, oder verwendet sie Begriffe
und Sprachstrukturen, die einer späteren Zeit
entnommen sind und eher der eigenen Erklärung
des Sachverhaltes dienen?

So antwortet Werner Bieri, geboren 1942,
auf die Eingangsfrage, welche Umstände dazu
geführt hätten, dass er als Verdingkind
aufgewachsen sei, unter anderem, seine Eltern hätten
sich scheiden lassen. «Mein Vater wurde natürlich
dazu verdonnert, Alimente zu bezahlen, oder? Er
hat natürlich nie bezahlt, das ist klar, und wie
gesagt, Kriegsjahre…» Der Begriff «Alimente» und

der Hinweis auf die «Kriegsjahre» deuten darauf
hin, dass Werner Bieri hier nicht berichtet, was

er unmittelbar erlebt hat, sondern dass er spätere

Erklärungen heranzieht, warum es der Familie
materiell so schlecht ging, um sich die Gründe
verständlich zu machen. An anderen Stellen
erzählt er hingegen mit dem Wortschatz eines Kindes,

sehr direkt und sehr emotional.** Die
Einteilung der Aussagen auf die einzelnen Ebenen
kann ausserdem dadurch erleichtert werden, dass

wir Anhaltspunkte wie Körperreaktionen, Tonfall

– der zum Beispiel Ironie, Wut, Abwertung,
Enttäuschung zum Ausdruck bringen kann –,
Pausen, Stockungen oder immer wiederkehrende

Redewendungen beachten. Dies bedingt
allerdings eine Videoaufzeichnung des Interviews
oder eine sehr genaue Transkription.

Die Analyse einzelner thematischer Blöcke in
den Interviews versucht, Schritt für Schritt die
eigene Interpretation im Prozess dieser Folgen
zu prüfen und die Sinngebung der interviewten
Person, ihre Wahrnehmungen und Sichtweisen
nachzuzeichnen. Hinzu kommt das Bemühen,
sich Vorgängen anzunähern, über die es dem
Gesprächspartner schwerfällt sich mitzuteilen.
Wenn wir zudem die äusseren Einflüsse einbeziehen,

müssen wir auch beachten, ob die Befragten
von Medienberichten, Publikationen und öffentlichen

Diskussionen zum Thema gewusst haben.
Etwas schwieriger wird die Interpretation, wenn
es um die Verarbeitung konkreter Erlebnisse
geht. Selbst wenn wir annehmen können, dass

die befragte Person dicht am Geschehen berichtet,

kann die Erinnerung trügen. Deshalb müssen

wir weitere Quellen einbeziehen, beispielsweise

Erzählungen anderer Fremdplazierter, oder
Behördenakten.

Da die persönlichen Aussagen in einem Interview

die Interviewenden emotional meist stark
berühren, ist das Nachdenken über unser eigenes

Selbstverständnis notwendig. Auch Interpretationen

suchen nach Sinn. Und jede Transkription
ist bereits eine Interpretation. Damit diese den
interviewten Personen und ihren Erzählungen
gerecht wird, müssen das eigene Vorverständnis,
die eigenen Assoziationen, «Bilder» und
Erinnerungen sowie die verwendeten Theorien und
Methoden bewusstgemacht und geprüft werden.
Nur indem wir uns auf diesen Prozess einlassen,
gelangen wir zu einem möglichst umfassenden
Verständnis der Menschen, die wir interviewen.

Ueli Mäder

geboren 1951, ist
Professor für
Soziologie an der
Universität Basel.

Heiko

Haumann

geboren 1945, ist
Professor für
Osteuropäische und
Neuere Allgemeine
Geschichte an
der Universität Basel.

Informationen zum
Forschungsprojekt
über die Verdingkinder

finden sich
unter www.
verdingkinder.ch/
schlussbericht.pdf

30 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Kaum jemand hatte ein Auge für die Kinder,
die zu den Bauern in Pflege gegeben wurden und
dort für Kost und Logis hart arbeiten mussten.
Suzann-Viola Renninger hat Walter Wegmüller, ein
ehemaliges Verdingkind, in Basel getroffen.

5 Was ich erlebte, war doch
ganz normal

«Den Hof reinigen, Kühe putzen, beim Grasen
den Rechen ziehen; es gab immer genug Arbeit,
um ein kleines Kind einzuspannen. Als mein
erster Bauer Holz hackte, musste ich die Scheite
zu einer überdachten Stelle an der Hauswand
tragen. Ich stand neben ihm und hielt die Unterarme

angewinkelt, damit er das Holz darauflegen
konnte. Doch meine Arme wurden rasch müde.
Er schlang mir ein Seil um den Hals, befestigte
daran meine Handgelenke, damit die Arme nicht
immer wieder nach unten fielen und er aufladen
konnte. Doch auch mein Hals konnte die Last

nicht halten, mein Kopf kippte nach vorne, und
wieder lagen die Hölzer am Boden. Da schlug er

mich grün und blau.
Mein erster Bauer war ein armer Siech, der

keinen eigenen Hof besass, sondern ihn nur
gepachtet hatte. All diese Kleinbauern waren doch
ganz arme Hunde, die von den Grossbauern und
den Adelsleuten unterdrückt wurden. Sie mussten

neben ihrer Kleinbauerei noch auswärts
arbeiten, und da ist es ihnen oft übel ergangen. Ein
Grossbauer verfügte über mehr Land, der nagte
nicht am Hungertuch. Der hatte Schweine, die
er schlachten konnte und dazu Hühner auf dem
Hof. Der Kleinbauer hatte das alles nicht. Selbst

wenn er mal ein Schwein besass, dann musste er
es verkaufen, um an etwas Geld zu kommen, er

konnte es sich nicht leisten, es selbst zu schlachten

und zu essen.

Die ersten vierJahre meines Lebens verbrachte
ich im Kinderheim. Während der Kriegszeit, bis
1941. Verwöhnt worden bin ich dort nicht.
Einige der Schwestern haben zugeschlagen, schnell

wie der Blitz. Die legten die Kinder, wenn sie

etwa das Bett genässt hatten, kurzerhand über ein
Rednerpult und verprügelten sie. Es gab jedoch
eine Schwester, die war gut zu mir. Sie rieb, wenn
mich der ganze Körper schmerzte, die Wunden
mit irgendeiner Salbe ein. Und wenn ich nachts
wimmerte und Krämpfe in den Beinen hatte,
dann nahm sie mich hoch und ging mit mir auf
dem Arm umher. Sie stellte sich vor die geschlossenen

Fensterläden und zeigte mir durch die
herzförmigen Öffnungen die Rehe draussen auf den
Feldern. Dort grasten manchmal bis zu 20 Tiere
im sich ankündigenden Taglicht. Dieser Anblick
beruhigte mich und ist bis heute in meinem
Gedächtnis, als ob es gestern erst gewesen wäre.

Als ich vier Jahre alt war, wurde ich eines Tages

gerufen, und vor mir stand eine fremde Frau.
Eine Schwester sagte zu mir: ‹Schau, dies ist Deine

Mutter. Sie ist hier, um Dich zu holen.› Das
Kinderheim war in Frutigen, und auf dem Weg
nach Aegerten bei Biel kamen die Frau und ich
über Bern, wo wir beim Bärengraben eine Pause

einlegten. Die Mauer vor dem Graben war höher
als ich. Daher kletterte ich hinauf, um mir die
Bären anzuschauen. So fing ich mir meine erste

Ohrfeige ein. In diesem Moment spürte ich deutlich:

‹Diese Frau ist nicht meine Mutter.› In den
nächsten Jahren sagte sie mir zwar immer wieder:
‹Ich befehle, und Du hast zu gehorchen. Denn ich
bin Deine Mutter.› Doch ich wusste immer, dass

das nicht stimmte.
Meine Bezugspersonen waren die Kühe. Ich

sprach und spielte mit ihnen. Oft versteckte ich
mich hinter den Bäumen. Eine der Kühe, sie hiess

Gamine, kam dann und suchte mich. Unser Hof
lag etwas abgelegen, oft stand ich auch auf einem
Hügel und blickte zum Nachbarshof, beobachtete

dort den Tagesablauf und schaute den Kindern
aus der Ferne beim Spielen zu. Ich war damals

fünf Jahre alt.
In etwa einem Kilometer Entfernung

kampierte eine Zigeunerfamilie mit ihren Wägen.
Manchmal, wenn der Bauer mich prügelte und
ich aus Angst schrie, konnte ich weglaufen. Ich
rannte dann über die Wiese, wo ich so oft mit den
Kühen Verstecken spielte, rannte weiter hinauf
zu diesem Zigeunercamp. Die Angst trieb mich
dorthin. Ich hätte auch zu einem Bauern rennen
können, der wäre näher gewesen. Doch rannte

ich immer gleich zu den Zigeunern. Auf der

Treppe vor der Tür eines Wagens stand jedesmal
eine Frau mit verschränkten Armen. Sie hatte den
bösen Blick. Sie schrie mich an: ‹Warum heulst
Du denn so?› Da hörte ich auf und schaute sie an.

Walter Wegmüller

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 31



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Denn ich wusste, jetzt folgt noch etwas. Und sie

begann gellend zu lachen. Da begann auch ich
jedesmal so zu lachen, dass ich alles vergass. Auf
diese Weise nahm mir die Zigeunerin die Angst
und die Schmerzen.

Gründe, mich zu verprügeln, gab es immer.
Etwa wenn ich etwas Schweinefutter aus den Säcken

holte und dabei erwischt wurde. Ich hatte ja
immer Hunger. Immer. Mein Bauer schleppte
mich dann im guten Glauben, dass die
Nachbarschaft nichts mitbekommen würde, in einen
Schuppen, schloss die Türen, verstopfte die Fenster

mit leeren Säcken, legte mich über ein Fass

und schlug zu. Die Nachbarn hörten mich
dennoch, denn ich schrie unglaublich laut. Nicht,
weil ich wollte, dass sie aufmerksam werden
sollten. Ich schämte mich ja. Sondern aus Not
und Angst, es war meine Art, mich körperlich
zu wehren. Ich schrie auch auf dem Feld, wenn
ich auf dem Boden lag während der Bauer
seinen Fuss auf meinen Kopf gestellt hatte und
zuschlug. Ich schrie und zählte die Ameisen. Die
Bauersfrau griff niemals ein. Erst wenn der Bauer

Gründe, mich zu verprügeln, gab es immer.
Wenn ich etwas Schweinefutter aus

den Säcken holte und dabei erwischt wurde.
Ich hatte ja immer Hunger. Immer.

von mir abliess, lief sie mir hinterher. Mit einem
Schnapsglas und einen Stück Stoff in der Hand,
um meinen offenen Rücken zu versorgen. Das

hat so gebrannt, da bin ich dann immer gleich
ein zweites Mal bewusstlos geworden.

Man wird ja schlau, wenn man sich auf solch
einem Minenfeld bewegt. Ich entwickelte einen
speziellen Spürsinn, wann der Bauer wieder
losschlagen würde. Wenn er etwa im Dorf von den
Grossbauern gehänselt worden und besoffen war,
dann war es besser, nicht in seine Nähe zu kommen.

Eines Tages fiel mir auf, dass er kein Blut
sehen konnte. Daher ritzte ich mich immer dann,
wenn er wieder in Prügellaune war, irgendwo am
Finger oder sonstwo am Körper und schmierte
das Blut gut sichtbar auf meinen Kopf. Wenn
er das Blut dann dort sah, war er zufrieden und
musste nicht mehr prügeln.

Intelligenz hatte der Bauer wahrscheinlich
schon. Aber es fehlte das Geld, um sie zu nutzen.
Und daher soff er. Ihm ging es nicht gut. Das
waren ja dramatische Umstände damals. Für viele,
nicht nur für ihn. Doch wo lud der Bauer die

Aggressionen ab? Beim Vieh und dem Verdingknaben.

Also bei mir.
Viele, viele Jahre später, meine eigenen Kinder

waren schon gross, bin ich zusammen mit meiner

zweiten Frau wieder an diesen Ort zurückgekommen

und habe meine damaligen Nachbarn
besucht. Waren die überrascht, als das ehemalige
Verdingkind auftauchte! Der alte Nachbar lebte
noch, und ich fragte ihn, ob er mich damals nicht
gehört hätte, wo ich doch so gellend geschrieen
hätte, dass mir von diesem Training bis heute
eine kräftige Stimme geblieben sei. Er antwortete
mir, dass er nichts hätte unternehmen können,
hätte er doch auf sich und seine Familie schauen

müssen. Er hatte sein eigenes Drama, hatte
es auch nicht leicht. Zum Abschied schenkte er

uns eine Flasche Birnenschnaps mit den Worten:
‹Wir konnten uns nicht für Dich wehren. Du
musst uns verstehen.› Ach, die hatten alle solche

Probleme zu jener Zeit.
Vielleicht erzählte irgendein Nachbar oder

sonstjemand schliesslich doch etwas. Denn eines

Tages, ich war neun Jahre alt, kam mein
Vormund. Sonst sah ich den immer nur einmal im
Jahr – ich war sein 49. Mündel – und er fragte

dann: ‹Walterli, wie geht es Dir? Sicher nicht
schlecht. Schön hast Du es hier.› Dabei war ihm
das doch vollkommen egal, er schien nicht zu

sehen, dass ich spindeldürr und mein Körper
von oben bis unten vernarbt war. Diesmal aber

musste er sich wohl oder übel genauer mit mir
beschäftigen und fragte: ‹Walterli, wenn Du von
hier weggehen könntest, wohin würdest Du am
liebsten gehen?› Ich schaute auf die weissen
Berggipfel, die ich hinter dem Wald leuchten sah und
antwortete: ‹Dorthin. Dort hinauf möchte ich.›
Kurz darauf wurde ich einen VW gesetzt und
weggebracht.

Der neue Bauer war gar nicht so schlecht. Er
war ein Grossbauer, hatte sogar ein Telefon. Seine

Kinder waren schon draussen und studierten.
Er war im Gemeinderat, kein Dummkopf also.

Doch bei der Bäuerin, bei der musste ich
aufpassen. Sie besass einen falschen Charakter und
schlug gerne zu. Oft strafte sie mich, indem sie

mich länger arbeiten liess oder mir das Essen
entzog. Es war wohl System; die Verdingkinder sind
immer auf einem bestimmten Niveau gehalten
worden, über das sie nicht hinauskamen. Ob am
Morgentisch oder beim Nachtessen, ob im Stall
oder auf dem Feld, immer wurden wir anders als

alle anderen behandelt. Ich kam mir wie ein
spezielles Wesen vor, irgendetwas zwischen Mensch
und Tier, das eine Kraft hatte, an der der Bauer

32 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

sechsten Klasse bin ich von der Schule gegangen,

konnte kaum lesen, schreiben oder rechnen. Wie
hätte ich es auch lernen sollen! Hausaufgaben
konnte ich nie machen, ich musste ja nach der
Schule gleich in den Stall oder aufs Feld. Nicht
auszudenken, was passiert wäre, wenn ich gesagt

hätte, ich müsse jetzt erst die Aufgaben erledigen.
Das mag alles sehr dramatisch klingen, dabei war
es ganz normal, was ich so erlebte. So erging es

doch vielen. Da hat sich niemand weiter drum
Gedanken gemacht.

Vor allem ein Lehrer in der Schule quälte und
prügelte mich ständig. Vielleicht wollte er mir
dadurch die Dummheit aus dem Kopf treiben. Als
ich eines Tages vor der Tafel stand, schlug er wieder

einmal meinen Kopf hart daran und gab mit
dem Ellenbogen noch eins hinterher. Darauf trat
ich ihm mit meinem Mistschuh in den Hintern.
Das war gar nicht so leicht, denn ich war ja klein
und er gross. Ich verlor dabei das Gleichgewicht,
fiel um, stand jedoch sofort wieder auf und lief
wieselflink weg. Ich kam nicht mehr zurück, ich

Und einmal passierte es, dass ich plötzlich
weg war, eins war mit den Pflanzen, den Käfern,
den Vögeln, dem Wind, dem Licht und
dem Schatten. Ich erkannte in diesem Augenblick,
wie unendlich schön die Natur ist.

schwänzte die Schule und ging stattdessen in den

Wald. Das machte ich vierzehn Tage so. Statt in
die Schule, ging ich in den Wald zu den Tieren.
War ich glücklich dort!

Doch als ich am fünfzehnten Tag nach Hause
kam, frage mich der Bauer, was ich heute in der
Schule gemacht hätte. Da wusste ich, dass er es

rausbekommen hatte. Denn so etwas hatte er zu
mir bisher noch nie gesagt. Kurz darauf kamen

vier Männer in einem VW angefahren: mein
Vormund, ein Psychiater, ein Polizist und eine
Person von der Behörde. Ich dachte, es sei jetzt
so weit, dass ich ins Gefängnis komme.

Die vier befragten mich, wollten wissen,
warum ich nicht in die Schule gegangen sei. Schliesslich

erzählte ich ihnen von dem Lehrer, wie er

mich geprügelt und gequält habe, und wie er

mich etwa an den Haaren genommen – ich war
ja so leicht –, hochgehoben, geschüttelt und wieder

auf den Boden habe fallen lassen Dabei hatte
er mir jedesmal einen Büschel Haare ausgerissen,

den ich aufgehoben und in meinen Schultornister

interessiert war und die er ausnutzte. Eine komische

Welt.
Oft musste ich jäten und auf dem Acker

zwischen den Kartoffeln das Unkraut aus dem Boden
reissen. Auf allen vieren kroch ich dann durch die
Furchen, Stunde um Stunde, Tag um Tag. Es war
sehr mühselig, und die Sonne brannte mir auf den
Rücken. Und wenn ich so in den Ackerfurchen
kroch, langsam wie eine Schnecke vorwärtskam,
betrachtete ich die Farben der Erde, wie sie sich

im Laufe des Tages im Sonnenlicht veränderten.
Ich beobachtete Licht und Schatten, die Käfer
und anderen kleinen Tiere. Ich spürte den Wind
und hörte all die verschiedenen Vögel in der Ferne.

Und da passierte es, dass ich plötzlich weg

war, eins war mit den Pflanzen, den Käfern, den

Vögeln, dem Wind, dem Licht und dem Schatten.

Ich erkannte in diesem Augenblick, wie
unendlich schön die Natur ist. Ich fühlte mich wie

im Paradies, spazierte darin – ganz leicht – nach
Herzenslust herum. Ich weiss nicht, wie lange.

Ich vergass die Zeit. Doch plötzlich wurde ich
wieder schwer und überschlug mich, fiel hart auf
die Erde. Der Bauer hatte mich ertappt, hatte
sich durch das hohe Kartoffelkraut angeschlichen
und mir einen Tritt in den Hintern versetzt.

In die Schule ging ich in den Mistschuhen.
Zuvor hatte ich die Stallarbeit erledigt, ich war
dort immer der erste, stand schon um vier Uhr am
Morgen auf. Ich brachte bis zu 200 Liter Milch
in die Käserei – der Hund half mir, den Karren
zu ziehen –, kam mit der Molke wieder zurück,
erledigte die restliche Arbeit im Stall und mistete.

Erst danach war Zeit für die Schule. Ich kam
immer zu spät. War das jedesmal ein Theater! Im
Berner Oberland waren die Verdingkinder in der
Schule die schwarzen Schafe. Wen wundert das;

wir stanken in unseren alten Lumpen, sahen aus,

als ob wir direkt vom Misthaufen kämen, was
ja auch so war. Haarewaschen, Nägelschneiden,
Zähneputzen. Das gab es für uns alles nicht. Als
ich – noch beim ersten Bauern – eine Zahnbürste
aus der Schule mit nach Hause brachte, da brach
er sie entzwei und sagte: ‹Geht’s eigentlich noch?

Hier werden sicher keine Zähne geputzt!›
Die Lehrer waren ein spezielles Pack. Die

haben uns Verdingkinder benutzt, um ihre Macht
zu demonstrieren. Um vorzuführen, wie gut sie

prügeln konnten. Den anderen Bauernkindern,
denen ging es gut. Die brachten ja auch immer
etwas mit: Käse, Schinkenspeck, Würste. Die konnten

noch so blöd sein, die bekamen gute Zeugnisse.

Ich war immer schlecht in der Schule, ausser

im Zeichnen und Geschichtenerzählen. Nach der

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 33



34 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



galerie Walter Wegmüller

35«Die Schaukel» Mischtechnik auf Leinwand, 300 x 150 cm, 1992



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

gelegt hatte. Bald hatte ich so viele beisammen,
dass es für eine Perücke gereicht hätte. Die vier
meinten, es seien Lügen, als sie das hörten. Da
lief ich in meine Kammer und holte aus meinem
Tornister die Haare, die ich in eine Zeitung
eingeschlagen hatte. Der Psychiater schaute alles
genau an und sagte nach einer Weile: ‹Es stimmt,
was der Bub erzählt. Die Haare sind ausgerissen.›

Und so kam es, dass sie mir glaubten. Zu dem
Lehrer musste ich nicht mehr zurück.

Der VW verfrachtete mich in eine Jugendanstalt

in der Nähe von Bern. Jeden Morgen,
wenn wir den Parcours entlang dem Zaun laufen

mussten, habe ich nach Löchern gesucht. Ich
war so mager und klein, dass ich eines morgens
durch eines durchschlüpfen und fliehen konnte.
Doch schon am Abend schlich ich wie ein räudiger

Hund zurück und bin durch das Loch wieder
hineingeschlüpft. Ich wurde verprügelt und
eingesperrt.

In diesem Heim gab es einen Psychiater, der
einen Bericht über mich schreiben sollte.
Wahrscheinlich derGrund, warum ich dorthin gebracht

Ich musste mich auf seinen Schreibtisch setzen, und
der Psychiater rückte in seinem weissen Kittel mit
seinem dicken Bauch nah an mich heran, einen
schwarzen Stift mit goldener Mine in der Hand.

worden war. Der Psychiater nahm mich mit in
sein Zimmer. Dort befahl er mir, mich auf seinen
Schreibtisch zu setzen, und er rückte in seinem
weissen Kittel mit seinem dicken Bauch nah an

mich heran, einen schwarzen Stift mit goldener
Mine in der Hand. Ich musste die Beine spreizen,
er drängte sich dazwischen, stützte die Arme auf
meine Beine, schaute mir in die Augen und sagte:

‹So Walter, jetzt machst Du das, was ich Dir
erzähle. Alles, was Du nicht machst, bekommt Dir
nicht gut. Denn dann musst Du hier noch viel
länger bleiben.› Er trat zurück und befahl: ‹Zieh
Dich aus. Komm runter vom Tisch und zieh

Dich aus.› Widerwillig rutschte ich herunter. Ich
wusste, dass etwas nicht stimmte. Es muss einen
Selbsterhaltungstrieb geben, der einen in solchen
Momenten informiert. Sehr langsam begann ich
die Schuhbändel zu lösen und erhielt die erste

Ohrfeige. Er herrschte mich an: ‹Das geht auch

schneller!› Da zog ich die Schuhe schneller aus

und dachte, ich könne ja bei den Socken wieder
verlangsamen. Doch er befahl: ‹Und jetzt komm

wieder auf den Tisch!› Als ich dort sass, verlangte

er: ‹Lass die Hosen runter!› Doch ich liess sie

nicht runter. Ich liess sie nicht runter. Er schlug
zu, wollte, dass ich die Beine wieder spreizte und
sagte: ‹Wenn Du es nicht schaffst, ich schaffe es.›

Dann öffnete er mir die Hosen. Doch ich sprang

wie ein Wiesel vom Tisch. Ich wehrte mich.
Er schaffte es nicht. So musste ich alle meine

Sachen zusammensuchen und wurde in mein
Zimmer eingesperrt. Am Abend erhielt ich nichts
zu essen. Monate später kam wieder der VW, und
bald darauf war ich bei einem neuen Bauern in
einem anderen Dorf, wo ich eine andere Schule
besuchen konnte.

Gut lesen und schreiben lernte ich nicht mehr;
denn bald darauf musste ich die Schule verlassen.

Meine Vormundschaft wollte, dass ich beim Bauern

bleiben und diesen Beruf auf Dauer ausüben,
selber zum Kleinbauern werden sollte. Doch ich
äusserte den Wunsch, Kunstmaler, Dekorateur
oder Graphiker zu werden. Dabei wusste ich gar

nicht genau, was das war. Ich war nur schon
immer gut im Zeichnen gewesen. Hatte mir Bilder
und Muster angeschaut und gezeichnet, wann
immer es möglich war. Das war das einzige, was

ich konnte. Ich spürte vage, dass diese Berufe
etwas damit zu tun hätten.

Ich kämpfte und wehrte mich so lange, bis
der Vormund aufgab, nicht länger darauf beharrte,

mich bei den Bauern zu lassen, und mir eine
Lehrstelle bei einem Malermeister besorgte. Dort
war ich der der 42. Lehrling, und ich hatte es dort
gut. Ich besuchte die Gewerbeschule, und mein
Lehrmeister stellte seinen Vorarbeiter mehrmals
in der Woche ganze Tage ab, damit er mir half,
Schreiben und Rechnen und alles andere zu
lernen, was ich für meinen Abschluss brauchte. Das
hatte nichts mit Liebe zu tun, sondern mit
Ausbildung; denn die hatten gemerkt, dass ich Talent
hatte. Ab dieser Zeit habe ich immer gezeichnet,
Bilder gemalt und Skulpturen gemacht. Bis heute.

Inzwischen bin ich kein Baumaler mehr, der
Särge mit Holzdekor bemalt, sondern ein Kunstmaler,

der Bilder auf die Leinwand schreibt. Ja,

schreibt, den ich bin eigentlich ein Schreiber.
Soviele Jahrzehnte habe ich dies alles

verdrängt. Zeitweise habe ich geblufft, habe mich
aufgespielt und brandschwarz gelogen, dass ich
aus einer wohlhabenden und einflussreichen
Familie sei. Ich hatte Angst, dass ich sonst niemand
gewesen wäre. Das ist jetzt nicht mehr so. Inzwischen

bin ich über 70. Das ändert manches.»

aufgeschrieben von Suzann-Viola Renninger

Walter

Wegmüller

geboren 1937, wuchs
als Verdingkind bei
verschiedenen Bauern
im Seeland und im
Berner Oberland auf.
Nach der Schule
absolvierte er eine Lehre
als Maler, Tapezierer
und Schriftenmaler. Bis
1975 war er weltweit
viel auf Reisen,
verdiente sein Geld als
Strassenmaler und
Schmuckmacher und
widmete seine Zeit
mehr und mehr dem
künstlerischen Arbeiten.
Walter Wegmüller lebt
in Basel, wo sich auch
sein Atelier befindet,
das einen Teil seines

umfangreichen Werkes
beherbergt.

36 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Wenn Kindern das Kindsein gestohlen wird: diese

Erfahrung prägt sie ein Leben lang. Warum zerbrechen
die einen daran, während die anderen den Bruch später
überwinden? Ein Erklärungsversuch. Und eine

persönliche Geschichte.

6 Mein Grossvater, ein
Verdingkind

Leider habe ich meine Grossväter nie kennengelernt.

Beide starben vor meiner Geburt. Der
eine – Dorflehrer – ertrank im Bodensee, als das

Eis in der Eschenzer Bucht einbrach, während er

seine eislaufende Schulklasse beaufsichtigte; der

andere schlief nach dem Mittagessen friedlich für
immer ein. Letzerer, der Vater meiner Mutter,
war ein Verdingbub.

Er war das fünfte von acht Kindern und acht
Jahre alt, als seine Mutter bei der Geburt des

Jüngsten starb. Ein Jahr später ertrank sein Vater
in der Thur, man munkelte von Selbstmord aus

Verzweiflung über sein Schicksal. Mein Grossvater

kam für ein Jahr in ein Waisenhaus, dann
wurde er zu einem Bauern verdingt. Nach seinen

Verdingjahren arbeitete er zunächst als Knecht
und Melker und fand schliesslich eine Stelle
als Hilfsarbeiter in einem Kantonsspital, wo er

meine Grossmutter kennenlernte und mit ihr
drei Kinder hatte. Er war ein stiller und sanfter
Mann. Er war stolz, dass seine älteste Tochter
– meine Mutter – ihre Berufslehre mit Bestnoten

abschloss und erzählte das im ganzen Spital
herum. Sein Lohn war dürftig, meine Grossmutter

musste ebenfalls arbeiten, damit die Familie
– es gab noch zwei Kinder aus ihrer ersten Ehe
– durchkam.

Meine Grossmutter war eine kontaktfreudige
resolute Person, an die ich mich gerne erinnere

– sie starb, als ich zwölfjährig war –, und hatte
zuhause die Hosen an. Grossvater gab ihr den
Lohn ab und verstand nie, warum das Geld trotz
harter Arbeit nie reichte. Meine Mutter erzählte

von den Streitereien ums Geld und wollte in

unserer Familie nie solche Diskussionen. Sie war
das Lieblingskind ihres Vaters, mit den Brüdern
sei er weniger gut klargekommen. Wenn sie
aufbegehrt hätten, sei oft der Vorwurf zu hören
gewesen: «Wenn ihr es so hart gehabt hättet wie
ich...»

Ich hätte meinen Grossvater gerne kennengelernt

und mit ihm über seine Kindheit gesprochen.

Wenn ich diese Zeilen schreibe, fühle ich
einen gewissen Stolz. Er hat es trotz seiner schweren

Kindheit geschafft, sein Leben zufrieden zu
meistern. Er war fähig zu lieben, zu arbeiten und
zu geniessen, nach Sigmund Freud, dem Begründer

der Psychoanalyse, die Grundbausteine seelischer

Gesundheit.
Warum zerbricht ein Mensch an den Folgen

des Verdingkindertraumas, während ein anderer
den Bruch verkraftet und überwindet? Ein Kind
braucht Liebe, Anerkennung seiner selbst als
unverwechselbare Person mit eigenen Bedürfnissen

und Wünschen, eine überdauernde sichere
Bindung zu mindestens einer zuverlässigen und
liebevollen Bezugsperson, eine verständnisvolle,
unterstützende und realistische Erziehung und
eine seinen Fähigkeiten entsprechende Ausbildung,

damit es beim Eintritt ins Erwachsenenleben

eine faire Chance hat, in der Gesellschaft zu
bestehen.

Verdingkindern hat man dies alles gestohlen,
in mehr oder weniger grossem Umfang. Man hat
sie des normalen kindlichen Privilegs beraubt,
für den Lebensunterhalt nicht selbst aufkommen
zu müssen. Man hat sie zu einer Art Taglöhner
gemacht, auf Gedeih und Verderb der Willkür
in den Bauernfamilien ausgeliefert, bei denen sie

wohnen und arbeiten mussten. Einigen ging es

recht gut und sie wurden abgesehen von der
ökonomischen Ausbeutung – ihre Arbeitsleistung
ging weit über den Gegenwert von Kost und
Logis, die sie genossen, hinaus – fair behandelt.
Andere traf es härter, sie wurden gedemütigt und
verspottet, von den eigenen Kindern der Bauernfamilie

separiert, mussten im Stall schlafen, wurden

vom Schulbesuch oft abgehalten, in schlimmen

Fällen seelisch und körperlich misshandelt
und sexuell missbraucht. Sie lernten in vielen
Fällen eine für ihre Entwicklung verheerende
Lektion: du bist nichts, du kannst nichts, aus dir
wird nichts!

Damit ist der Kern des Verdingskinder-Traumas

umrissen: Kinder wurden zu Dingen, zu
Gebrauchsgegenständen, gemacht. Sie wurden
behandelt, als hätten sie keine Seele, als seien sie

Haustiere oder Arbeitsgeräte. Damit wurde der

Markus Fäh

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 37



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Kern der Person verletzt. Wir alle brauchen vom
ersten Atemzug an andere verlässliche und liebevolle

Beziehungspersonen, die sich für unsere
unverwechselbaren Eigenschaften interessieren und
uns achten. Fehlt eine solche Umgebung, kann
ein Mensch kein gutes Selbstbild entwickeln.

Es fehlt ihm die innere sichere Basis, auf der
er sich entwickeln und eigene Leistungen
hervorbringen kann. Er hat kein Vertrauen in sich
und die Umwelt, er wird nicht die nötige
Unerschrockenheit haben, ins Leben aufzubrechen
und selbstbewusst seine Fähigkeiten einzusetzen.

Er zweifelt daran, liebenswert und als Mensch
einzigartig zu sein. Wegen seiner tiefen
Verunsicherung wird er im Leben scheitern, oder er

wird seine Beschädigung durch eine Fassade von
äusserer Härte überspielen, aber selber kaum
vertrauensvolle und gute Beziehungen entwickeln
können.

Mein Grossvater ist nicht daran zerbrochen,
dass man ihm die Hälfte seiner Kindheit gestohlen

hat. Aus einem Verdingbuben ist ein redli¬

cher

Damit ist der Kern des Verdingskinder-Traumas
umrissen: Kinder wurden zu Dingen, zu
Gebrauchsgegenständen, gemacht. Sie wurden
behandelt, als hätten sie keine Seele, als seien sie

Haustiere oder Arbeitsgeräte.

und tüchtiger Arbeiter geworden. Er hat es

geschafft, eine Familie zu gründen, mit eigenen
Kindern, und mit Enkelkindern – die er leider
nie zu Gesicht bekam. Er konnte geben, was er

selber zuwenig bekommen hatte, Liebe und
Anerkennung. Meine Mutter hatte unter ihm nicht
zu leiden, dann noch eher seine Söhne, deren
normale Rebellionen er nicht verstand.

Er war ein sanfter Mensch, aber es gab bei ihm
wohl eine gefühlsmässige Unerreichbarkeit und
Verständnislosigkeit, mit der er sich vor Nähe
und der Konfrontation mit dem Bruch in seiner

Kindheit schützte, Probleme, die sich zum Teil
auf die Kinder übertrugen.

Warum konnte mein Grossvater den Bruch
in seiner Kindheit zu einem grossen Teil
verarbeiten? Ich weiss da natürlich nichts Gesichertes,
aber ich vermute, dass er eine in meiner Familie
vor allem auf der mütterlichen Seite stark
ausgeprägte seelische Widerstandskraft besass. Er
muss wohl auch, bevor er verdingt wurde, genug
Liebe bekommen haben, um ein so genanntes

«gutes inneres Objekt» zu bilden, einen inneren
Beschützer und Leitstern, an den er sich in der

schweren Zeit halten konnte. Und es war auch
Glück im Spiel, dass eine energische, mit zwei
kleinen Kindern gesegnete Witwe sich für ihn
interessierte und er ein berufliches Umfeld fand,
in dem er trotz dürftiger Ausbildung seine Fähigkeiten

zur Geltung bringen und Anerkennung
ernten konnte.

Ich hüte mich vor Verallgemeinerungen.
Wenn ein Kind zu einem Ding gemacht wird,
hat es ganz schlechte Karten. Ein schweres
kumulatives Trauma, multiple Brüche und
chronische Missachtung in der Kindheit können
auch begabte und starke Kinderseelen brechen.

Oft hängt es davon ab, ob das Leben gut spielt
und einige der Verletzungen und Defizite in der

Kindheit kompensiert. Man kann bereits als

Kind oder Jugendlicher auf liebevolle Menschen,
beispielsweise Lehrer oder andere Förderer, stossen,

die auf den guten Kern reagieren, den der

Mensch in sich trägt, und die sich um einen
kümmern. Man kann als Erwachsener das Glück
haben, Freunden und Liebespartner zu begegnen,
die einem das geben, was man als Kind vermisst
hat. Manches kann so abheilen, und man kann
ein gewisses Vertrauen in sich und das Leben
entwickeln, auch wenn die Narben spürbar bleiben.

Ein seelisches Trauma kann nicht getilgt
werden. Menschen können ihre problematischen
Anpassungsstrategien überwinden, den Kontakt zu
den verschütteten Gefühlen finden, ihr Trauma
ausdrücken und überwinden, doch «neu machen»

kann selbst eine psychoanalytische Kur nicht. Es

geht vielmehr darum, das Unfassbare in Bildern,
Gefühlen und Worten zu fassen und zu einem
Teil des eigenen Lebens zu machen. Es geht darum,

die falschen Prägungen zu überwinden, die
grausamen inneren Bezugspersonen loszuwerden,
damit man nicht in einer unglückseligen
unbewussten Wiederholung der bösen Kindheit stecken

bleibt.
Um sich von der Last eines schweren

Kindheitstraums hinreichend zu befreien, müssen wir
zu verstehenversuchen,was geschehen istundwas
es alles in unserer Seele angerichtet hat, mit aller
Kraft, Sorgfalt und Geduld. Und vor allem geht
es darum, ein Gefühl des eigenen Werts wieder
zu erlangen, das einem als Kind gestohlen wurde.
Man muss aus dem Ding, zu dem man gemacht
wurde, wieder zu einem Menschen werden.

Markus Fäh

geboren 1958, ist
Psychoanalytiker und
Autor. 2008 erschien
von ihm «Schluss mit
Jammern»

38 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

Das Verdingkinderwesen im 19. und 20. Jahrhundert
ist eine Folge davon, dass das Dreieck aus

Erziehung, Arbeit und Liebe in Schieflage geriet.
Biblisch-theologische Kriterien können für die richtige
Gewichtung den Blick schärfen.

7 Hesch mi lieb?

«Und während die fröhlichen Vögelein so lustig sangen, so frei sich lustig
machten an der warmen Sonne, unter dem lieben heitern Himmel,
zogen viele, viele Kinder mit schweren Herzen und trüben Gesichtern
der Bettlergemeinde zu; sie fühlten die warme Sonne nicht, sie sahen den

blauen Himmel nicht, ihnen war’s wie den Vögelein, die man im
lustigen Mai in die Kräze tut, in die Stube hängt und in einem Tröglein
das Fressen ihnen sorgsam zumisst, welches sie früher unter Luft und
Jubel nach Belieben selbst gesucht.»

Jermias Gotthelf: «Bauernspiegel » Kapitel 7

Wurden Verdingkinder an einer «Bettlergemeinde
» feilgeboten und womöglich ausgenützt, so

war das zweifellos ein Unrecht. Für Jeremias

Gotthelf war jedoch die Kinderarbeit nicht das

Hauptproblem. Und schon gar nicht sah er die
Ursache der Misere im «System»; denn oft waren
es die Eltern, «welche ihre Kinder der Gemeinde
auf den Hals werfen wollten, denen man die heimliche

Freude ansah, ihrem eigenen Fleisch und Blut
bald loswerden zu können» ebenda).

Arbeits- und Elternethos waren schon in der

Antike Veränderungen unterworfen. Von Hesiod
noch gerühmt, geriet die Arbeit später in Verruf
und galt als erniedrigend. Der Wohlstand der
Polis beruhte weitgehend auf Sklavenarbeit, und
im Römerreich führte die Geringschätzung der
Arbeit zur Entvölkerung grosser ländlicher
Gebiete, während sich in den Städten eine arbeitsscheue

und korrupte Plebs ansammelte. Bereits
im Hellenismus hatte nicht Arbeit, sondern das

Beziehungsnetz einen gehobenen Lebensstandard
gesichert.

Von dieser Einstellung zur Arbeit unterschied
sich das Judentum deutlich. Hier war Arbeit geachtet,

sofern sie der Tora entsprach. «Geh zur Ameise,

du Fauler, sieh dir ihre Wege an, und werde weise…

Wie lange, du Fauler, willst du liegen bleiben, wann
willst du aufstehen von deinem Schlaf?» Sprüche
6,6–9). Sogar die Rabbiner, deren Schriftgelehrsamkeit

hochgeachtet war, erlernten einen
Broterwerb. Denn der Fluch, der auf der Arbeit lastet
1 Mose 3,16f), bezieht sich nicht auf die Arbeit

als solche, sondern auf die Mühsal als
Begleiterscheinung, wie die Schmerzen bei der Geburt.

Da bereits Adam in Eden arbeitete, ist Arbeit
das Los des Menschen. Auch im Neuen Testament

geniesst die Arbeit eine hohe Wertschätzung.

Jesus selber war vermutlich Zimmermann.
In der bekannten Geschichte von Maria und
Martha Lukas 10) tadelt Jesus nicht Marthas
Leistung, sondern bloss ihren Übereifer. Jede

Arbeit hat ihren Wert, auch wenn er nicht adäquat
entschädigt wird Lukas 17,10). Auch Paulus
übte einen Beruf aus und betrachtete es als Ehre,
davon leben zu können 2 Thessalonicher 3,8).
Bei diesem biblischen Arbeitsethos könnte man
fast auf die Idee kommen, dass die Arbeit auch für
Kinder und Verdingkinder ein Segen sein müsse.

Doch das wäre voreilig.
Die zum Teil grobe Behandlung von Waisen

und Halbwaisen im 19. und weit bis ins 20.
Jahrhundert ist ein Nachspiel des Menschenbildes

des 18. Jahrhunderts. Die Epoche der
Aufklärung war zwar eine Kultur des Rationalismus.
Doch liebte und pflegte auch sie ihre irrationalen

Mythen – ähnlich wie das Mittelalter, dem
sie so selbstbewusst die Vernunft entgegenhielt.
Die Aufklärung hatte nicht nur ihre Historiker,
Naturforscher und Journalisten, sondern auch
ihre Freimaurer, Rosenkreuzer und Quacksalber.
Und der Absolutismus, dieser irrationale
Vulkanausbruch, ist nur erklärlich, wenn man ihn als

System erkennt, das auf den naiven Glauben an

die menschliche Güte und auf den Mythos der

menschlichen Vernunft gegründet war. Noch als

Kant seine Vernunftkritik schrieb und als Goethe
um das richtige Verhältnis zwischen Wahrheit
und Dichtung rang, wurden in Übersee Sklaven
gejagt, verfrachtet und verkauft.

Der Basler Theologe Karl Barth hat den
Menschen des 18. Jahrhunderts als denjenigen
beschrieben, der keinen Kaiser mehr hat. Der
Kaiser hatte Distanzen und Kompetenzen nach
unten und oben fixiert. «Von Gottes Gnaden»

bedeutete anfänglich die Anerkennung eines
übergeordneten, nämlich des göttlichen Rechts. Der

Peter Ruch

Nr. 968, MÄrz /april 2009 Schweizer Monatshefte 39



doss ier Weggegeben, weggenommen: Verdingkinder

weit über die Ökonomie hinausgeht. Als
Gotteskindschaft beschreibt die Bibel das Verhältnis
zwischen Mensch und Gott. Damit konstituiert
sie ein Oben und Unten, wie es auch in der Relation

zwischen Eltern und Kindern natürlich und
notwendig besteht. In einer ähnlichen Frontstellung

wie Jesus gegenüber dem Römerreich, sah

sich auch Gotthelf gegenüber dem Menschenbild
seiner Zeit.

Im 8. Kapitel des «Bauernspiegels» erzählt
Gotthelf, wie der Verdingbub als «Kindermeitschi

» seinen neuen Platz antritt. Der Anblick des

Familienvaters erinnerte ihn an seinen eigenen
verstorbenen Vater, sodass er spontan auf dessen

Knie kletterte und ihn fragte: «Ätti, hesch mi o
lieb?» Ehe dieser noch antworten konnte, riss ihn
der Sohn des Bauern herunter, stiess ihn weg und
sagte: «Das isch nit dy Ätti, du hesch kei Ätti, du
bisch numme der Bueb.» Der «Bueb» wurde nicht
beim Namen gerufen. Die Beziehungsdimen-sion

wurde ihm verweigert, wie sie der Natur und
der Welt überhaupt verweigert wurde. Das war
die Tragik wohl nicht aller, aber vieler Verdingkinder.

Die Einstellung einer Kultur gegenüber Kindern

und Behinderten ist der Indikator ihrer
Un-)Menschlichkeit. Der Blick zurück sollte
nicht in sozialpolitischer Empörung steckenbleiben,

sondern die theologischen Beweggründe von
Gotthelfs Protest erkennen. Denn schneller als

sie denkt, könnte die Gegenwart die ebenso
berechtigte Empörung der Nachwelt auf sich ziehen.
Wie viele Eltern wollen nicht heute dem Staat «ihr
eigenes Fleisch und Blut auf den Hals werfen»

Wie viel Zeit und Wertschätzung bleibt für das

Kind zwischen den Kraftfeldern von
Selbstverwirklichung und Prestige übrig? Und wo endet
eine Volksschule, die laufend mit Neuerungen
gestresst wird, die nicht kindgerecht sind? Um
aus der Geschichte zu lernen, genügt es nicht,
zurückzublicken. Es braucht auch den kritischen
und selbstkritischen Vergleich mit den
Handlungsmustern und Leitmotiven der Gegenwart.

Missbrauch dieser Autorität begann früh. Doch
erst mit dem Wegfall des Kaisergedankens wurde
der Fürst absolut. Er verfiel in Liederlichkeit und
Menschenverachtung. Und zum Alter Ego des

absoluten Fürsten wurde der absolute Revolutionär.

«L’Etat, c’est moi» war auch seine Parole.

Dem Gestaltungswillen des Menschen musste

die Welt sich beugen. Angefangen bei den
geometrisch geschnittenen Sträuchern über
gezähmte und dressierte Tiere bis hin zum neuen
Baumaterial, dem Gips, der sich beliebig formen
liess. Am Reissbrett entstanden ganze Städte wie
Mannheim und Karlsruhe. Und nach Plan sollte
nun auch die Gestaltung des Menschen ablaufen.
Es breitete sich die Überzeugung aus, dass die
Erziehung unendliche Möglichkeiten ausschöpfen
könne, die bloss zu entwickeln und zu nutzen
seien. Neben den Pfarrer trat mit zunehmendem
Selbstbewusstsein der Schulmeister. Die Förde¬

rung

Die Förderung der Tugenden sollte vor Waisenund

Halbwaisenkindern nicht haltmachen.
Und weil der Zusammenhang zwischen

Arbeit und Wohlstand evident zu werden begann,
wurde die Arbeit zum Leitmotiv des Fürsorgeund

der Tugenden sollte auch vor Waisen- und

Armenwesens.

Halbwaisenkindern nicht haltmachen. Und
weil der Zusammenhang zwischen Arbeit und
Wohlstand evident zu werden begann, wurde die
Arbeit zum Leitmotiv des Fürsorge- und Armenwesens.

Das Schicksal der Verdingkinder war zwar
nicht in jedem Fall schlimmer als dasjenige
anderer Kinder. Gotthelfs Protest richtete sich
vor allem gegen die Betrachtung des Kindes als

Nutzfaktor und gegen die Weigerung, dem Kind
einen geschützten Lebensraum zu gewähren.
Solcher Lebensraum war für den Dichterpfarrer ein
theologisches Postulat. Als nämlich Jesus den
Erwachsenen das Kind als Vorbild hinstellte Markus

10), da begab er sich in eine Frontstellung
zur Kultur seiner Zeit. Empfängnisverhütung,
Abtreibung und Aussetzung waren alltäglich. Wo
Kinder versehentlich doch zur Welt kamen, da

galt es, aus diesem Rohmaterial etwas Nützliches
zu formen.

In der jüdisch-christlichen Tradition hingegen

geniesst das Kind eine Wertschätzung, die

Peter Ruch

geboren 1951, hat in
Basel und Montpellier
Theologie studiert. Er
ist Pfarrer in Küssnacht
am Rigi.

40 Nr.968, MÄrz / april 2009 Schweizer Monatshefte


	Dossier : weggegeben, weggenommen : Verdingkinder
	Weggegeben, weggenommen : Verdingkinder
	Niemandskinder
	Die Armut damals auf dem Land war gross
	...
	[s.n.]
	Behördliches Besserwissen
	Die eigene Geschichte erzählen
	Was ich erlebte, war doch ganz normal
	Mein Grossvater, ein Verdingkind
	Hesch mi lieb?


