
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 89 (2009)

Heft: 973

Artikel: Die Lyrik Felix Philipp Ingolds. Teil 1, Gabe gegen Gabe

Autor: Fues, Wolfram Malte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lyrik Felix Philipp Ingolds

Wo im Gedicht liegt der Sinn? Wo findet sich die Bedeutung? Oder sind schon die Fragen falsch gestellt,

da moderne Lyrik weder sinnvoll im alltäglichen Wortverständnis sein kann, noch Bedeutungen

vermitteln will, die uns geläufig sind? Eine Antwort für die Gedichte Felix Philipp Ingolds gibt der
Germanist Wolfram Malte Fues: der Zugang zu Ingolds Gedichten finde sich dort, wo das

Zusammenspiel der Wörter ihren gewohnten Gebrauch hinter sich lasse. Fues macht anhand der
Ingoldschen Gedichte «Idyll» und «Oder» auch gleich eine Probe aufs Exempel. Zwei weitere Gedichte

zum eigenen Ausprobieren folgen auf Seite 49.

1/2 Gabe gegen Gabe

Wolfram Malte Fues

Wo und wie arbeitet ein Lyriker? Einem berühmt-berüchtigten

Gedicht zufolge geht er, so fernab wie möglich von
aller Zivilisation, in Feld und Wald vor sich hin, streng
darauf achtend, dass er nichts suche, damit ihn das, was er

nicht sucht, finden und bei der Schreibhand nehmen kann.
Wo und wie arbeitet der Lyriker Felix Philipp Ingold? «Der
öffentliche Raum ist der Resonanzraum, aus dem ich die ersten

noch unverbundenen Daten für mein Schreiben gewinne. Die
Verbindung und Entfaltung von alltäglichen Klangereignissen

zu einem Text, in dem Wörter und Laute enggeführt und
immer wieder neu zum Sprechen gebracht werden, ist das, was

ich unter Dichtung verstehe und als Dichtung praktiziere» so

schreibt er in «Gegengabe» 2009).*
Stellen Sie sich vor, Sie gingen durch eine Bahnhofshalle,

eine Ladenstrasse und über einen Marktplatz auf einen
Verkehrsknotenpunkt zu. Stellen Sie sich weiter vor, Ihr
Bewusstsein verlöre auf diesem Weg die Fähigkeit, Wahrnehmung

von Lauten und Wörtern nach seinen Bedürfnissen
zu sortieren und anzuordnen, zu staffeln und auszublenden.

Demnach ineins und uneins: Lautsprecherdurchsagen,

Zeitungsausrufe, Stimmengewirr. Ihre Kopfhörer. Ihr
Handy. Vor Ihren Augen die noch stummen, aber auf ihr
Lautwerden drängenden Wörter der Minuten-, Tages- und
Wochen-Zeitungen, der Schaufensterauslagen und
Projektionswände, vor Ihrem inneren Auge das Internet mit sei¬

nem Link-Universum, das jederzeit auf Sie wartet. In diesem
Resonanzraum einander wieder- und überholender,
durchdringender und zersetzender, steigernder und zerstreuender
Laute und Wörter, Sätze und Texte leben wir heute.

Als die Warenwelt noch jung war, bot sie sich als

Erfüllung unserer Wünsche und Träume lediglich an und
wartete auf unsere bejahende oder verneinende Antwort.
Heute antwortet sie selber mit einer Zungenfertigkeit, die
niemanden ausser ihr zu Wort kommen lassen will und
unsere Entscheidungen schon weiss, bevor wir auch nur an sie

gedacht haben. «Dem Begehren des anderen entsprechen, sein

Verlangen wie ein Spiegel abbilden, es sogar antizipieren: man
kann sich kaum vorstellen, welche enttäuschende, vernichtende,
verlockende und irreführende Kraft … in dieser plötzlichen
Verführung enthalten ist» Jean Baudrillard).

Wir verfallen der Warenwelt nur deshalb nicht völlig,
weil wir uns längst angewöhnt haben, das, was da von allen

Stellen Sie sich weiter vor,
Ihr Bewusstsein verlöre

die Fähigkeit, Wahrnehmung
von Lauten und Wörtern
nach seinen Bedürfnissen zu

sortieren und anzuordnen,
zu staffeln und auszublenden.

Seiten und aus allen Seiten auf uns eindringt, in vorbewusster,

reflexhafter Abwehr und Absonderung zu durchqueren,
«gleichsam auf dem Rücken eines Tigers in Träumen hängend»

F. Nietzsche). Was hat ein Lyriker in dieser Welt zu
suchen? Was hofft er, da zu finden? Er, der Hegel zufolge in

46 Nr.973 november 2009 Schweizer Monatshefte



LYRIK Felix Philipp Ingold

der heranwachsenden Warenwelt «die ganze äussere

Umgebung zum symbolischen Ausdruck des Innern zu benutzen
weiss» und dabei «tiefe objektive Gedanken nicht scheut » In
einer Welt, die Aussen und Innen alltäglich gegeneinander
tauscht, die an die Stelle der Tiefe die Aktualität und an die
des Objekts das Arrangement setzt? Gemäss Ingold hofft er

auf die in ebendiesem Alltag Täuschung mit Enttäuschung
ausgleichende, bejahende, verlockende Kraft der sich von
ihrer festen Bedeutung losmachenden Wörter: «Im Gedicht
hat ein Wort dann seine höchste Richtigkeit, wenn möglichst
viele seiner Bedeutungen – und gerade die am weitesten
auseinanderliegenden – gleichzeitig zum Tragen kommen; wenn
sie als Sinnbildungselemente eingesetzt werden, die kraft ihrer
Assoziationsfähigkeit weiter reichen als diese oder jene vom
Wörterbuch … bereitgehaltne Einzelbedeutung.»

Die Welt, in deren öffentlichem Raum wir heute leben,
mag ja mehr und mehr aus den Fugen, insbesondere aus

den Wort- und Satzfugen gehen. Ihre sinnbildende Kraft
aber lebt in diesen Fugen fort, am Treffpunkt aller wirklich
möglichen Verbindungen und Vermittlungen, die in jener
Welt ausgelegt sind und auf die sich der Lyriker zu besinnen

vermag, indem er sich auf ihre Auslagen besinnt. Das
Wort, so Ingold, hat im Gedicht dann seine Richtigkeit,
wenn diejenige Bedeutung, die es an seiner Stelle hat, mit
denjenigen Bedeutungen, die es von da aus an sich ziehen

kann, zur Einheit verdichtet ist. «Es gibt keine Synonyma»

warnt Lichtenberg. Aber eben deswegen gibt es eine Synergie

zwischen den Wörtern, die ihren alltäglichen Gebrauch
bestätigt wie übertrifft. So weit die Theorie. Aber bewährt
sich das auch in der Praxis? An einem Ingold-Gedicht aus

dem Band «Gegengabe»

Das Zittern der Espe beim Gemaltwerden
macht den Schein aus und in spe

das Warten voll. Das Bild verschwindet

während es entsteht. Vollendet sich

die Täuschung oder wird mal so

mal anders Tausch.

Titel: «Idyll» Der passt auf den ersten Blick, auf den zweiten

aber schon nicht mehr. Verwirrend. Vielleicht hilft die
griechische Wortbedeutung weiter. «Idylle» ist eine
Diminutivbildung zu eidos, griechisch für äussere Erscheinung
oder Gestalt. «Idylle» bedeutet also eigentlich Bildchen.

Schauen wir uns das Bildchen auf seine Gestalt, auf seine

Form hin an. Espen zittern nicht beim Gemaltwerden.
Im Gegenteil, sie hören, ins Bild gesetzt, zu zittern auf und
halten still. Den aber, der sie malt, oder den, der das

werdende Bild betrachtet, erinnern die Blätter unablässig an

ihre im Sprachgebrauch unerlässliche Bewegung. Espenlaub

zittert im Sprichwort, das, als erstarrte Wendung, sich
wieder- und wiederholend, andere Wendungen aufliest und
an sich zieht. So entstehen zusammenwachsende
Bedeutungen, die Sinn machen, weil sie mehr ergeben als die

Summe ihrer Teile. Auf die Erfüllung dieser Idee lässt das

werdende Bild hoffen.
Aber so spricht die Welt nicht, in der wir leben. «Das

Bild verschwindet / während es entsteht» in den vielfältigen
Bild-Bedeutungen und Bedeutungs-Bildern, die im öffentlichen

Resonanzraum laut werden und ihn füllen, «wird mal
so / mal anders Tausch» Enttäuschend. Was bleibt? Bleibt
etwas? Die Antwort, die Gegengabe, folgt erst beinahe 500
Seiten später. Dazwischen schiebt sich eine Vielzahl anderer
Texte «aus kritischen, poetischen und privaten Feldern» eine
Vielzahl, die das Zittern der Espe so vermannigfaltigt, dass

es in seiner eigentümlichen Metaphorik untergeht. Nun
taucht es wieder auf:

Das Zittern der Espe beim Gemaltwerden
macht den Schein aus und in spe

das Warten voll. Das Bild – seht! seht! – verschwindet

während es entsteht. Vollendet sich

die Täuschung oder [bricht ab]

Titel diesmal: «Oder» Was soll da gesehen werden? Die
Einheit von Verschwinden und Entstehen? Müssen wir das

Entstehen des Reims wegen wichtiger nehmen? Wer ist
gemeint mit dem Imperativ? Wir? Die Lesenden? Weshalb?

Und was bricht da ab? Wovon? Wohin?
Wenn ich recht sehe, liegen in diesem eigentümlichen

Widerspiel von Gabe und Gegengabe Originalität und
Aktualität von Ingolds Lyrik. Versuchen wir, dem Spiel auf die
Spur zu kommen und seine Regel zu begreifen.

«Je est un autre» lautet der Kernsatz der «Lettre du Voyant

» die Arthur Rimbaud im Mai 1871 an seinen Lehrer
Georges Izambard richtet. Der Beifall, der diesen Satz nun
seit gut hundert Jahren begleitet, übertönt bis heute immer
wieder, dass dieser Satz nach einer Ergänzung verlangt. Je est

un autre – que qui? Que moi. Rimbaud spielt hier die beiden
Bedeutungen gegeneinander aus, die das Konzept des Ichs
seit der Mitte des 17. Jahrhunderts in der europäischen
Moderne annimmt. Je meint «Ich» als reines Pro-Nomen, als

allseits verfügbares Subjekt der Sätze, die den Resonanzraum
gegenwärtiger Öffentlichkeit schaffen. Je meint «Ich» als

jemanden, der jeden Namen anzunehmen vermag,den ihm die
ihn auf dem Weg durch den Bahnhof und die Ladenstrasse

über den Marktplatz zum Verkehrsknotenpunkt ansprechenden

Reden und Texte geben. Moi hingegen holt aus all diesen

Pro-Nomina seinen eigenen Namen zurück, indem es über
die Sätze entscheidet, zu deren Subjekt es ihn macht. So weiss
es das gesamte Äussere des öffentlichen Resonanzraums zum
symbolischen Ausdruck, zur Sinngestalt seines Innern, seines

Selbsts, auszuwerten und anzuordnen. Dem Französischen

fehlt ein dritter Begriff für die Einheit dieser Unterscheidung,
während das Ich des Deutschen auf dieser Einheit beharrt,
aber nun seinerseits für ihren Unterschied keine Worte hat.
Ingold schreibt in «Gegengabe»: «Kein Ich ist für das Wort Ich

/ gross genug. Wie kein Gesicht fürs Licht.»

Nr. 973 november 2009 Schweizer Monatshefte 47



LYRIK Felix Philipp Ingold

Dieses von Rimbaud in die Geschichte der modernen
Lyrik eingeführte Spiel zwischen je und moi eröffnet meines
Erachtens auch den Resonanzraum, in und mit dem Ingolds
Lyrik arbeitet, den Ort, an dem sie alltägliche Klangereignisse

zu einem Text verbindet, «in dem Wörter und Laute
enggeführt und immer wieder neu zum Sprechen gebracht werden

» Wie? Von wem? Und schliesslich: für wen?
Je malt als lyrisches Subjekt das Zittern der Espe, lässt es

im Bild still und in den Erinnerungen, Assoziationen,
Stichwörtern, die das Bild hervorruft, wieder laut werden. Je malt
mit Lauten und Wörtern, die Sätze spenden, Sätze in spe für
den Anschein des scheinbaren Gleichgewichts, der immer
vorläufigen Ordnung zwischen den sich vervielfältigenden
Bildchen, in die sein Bild beim Malen zerfällt. «Das Bild –
seht! seht! – verschwindet / während es entsteht.» Wer ist hier
aufgefordert? Wer gemeint? Ich meine: Wir, die Leserinnen
und Leser. Seht zu, wie in den Sätzen des Gedichts Wörter

und Laute dadurch neu zum Sprechen gebracht werden,
dass «möglichst viele Bedeutungen gleichzeitig zum Tragen
kommen» Seht, wie sein Gegenstand durch das ständige
Um- und Neuschreiben seiner Erscheinung verschwindet,
während er entsteht, seht in seinem Spiegel euer eigenes

Ich, dem jeden Tag bewusstlos widerfährt, was das Gedicht
in seinen Augenblick zusammenfasst, um es sichtbar,
lesbar, gegenwärtig zu machen. Ich ist im Sprachraum unserer
Öffentlichkeit bei jedem Schritt, den es durch ihn tut, ein
anderes, und bleibt nur bei sich, indem es sich verneinend,

Ob die Leser sich von den
Resonanzen und Redundanzen
des öffentlichen Sprach-
Raums weiter und weiter
täuschen lassen, oder ob
sie die Täuschung zu

enttäuschen trachten, bleibt
ihnen überlassen.

verweigernd, ausfällend gegen ihn abschottet. Et moi? Moi
verschwindet in, aber nicht aus den so vorgehenden Gedichten.

Es geht unter, aber nicht verloren. «Vollendet sich / die
Täuschung oder [bricht ab] »

Vollendet sich die gegenseitige Täuschung einander
verführender Resonanz-Sätze und ihrer Pro-Nomina, löst
sich das moi endgültig im je auf. Oder wird die sich selbst

beschleunigende Bewegung, in der es als Bildchen-Folge
pulsiert, durch aus ihr hervorgehende und ihr widerstehende

Sinnsetzung und Bildgebung angehalten? In diesem
«Oder» liegt die Sollbruchstelle von Ingolds Gedichten. Die
Gegenbewegung, in die sie abbrechen, ist Sache des Lesens

und Verstehens. Das Gedicht erweist die Gegenbewegung
als möglich, führt an sie heran, aber vollzieht sie nicht für
seine Leser. Ob die Leser sich von den Resonanzen und
Redundanzen des öffentlichen Sprach-Raums weiter und
weiter täuschen lassen, oder ob sie die Täuschung zu ent¬

täuschen

«Aber der Unsinn» heisst es

leider schon im übernächsten

Satz, «Text auf ein
Sinnkonstrukt zu reduzieren.»

trachten, bleibt ihnen überlassen. «Diesem Leser,

jener Leserin, kommt es nicht … darauf an …, das Gelesene als

Verstandenes zu haben, vielmehr darauf, lesend etwas damit
anzufangen, ihm einen Sinn zu geben, der über jede immer
bloss nachvollziehbare) Bedeutung hinausreicht.»

Aber wie fangen wir das an, dem Gelesenen einen Sinn
zu geben, der über jede feststellbare Bedeutung hinausreicht?

Wo im Gedicht gibt es Anlass zu so einem Sinn?

In der Engführung, dem Ineinanderklingen seiner Laute
und Wörter, dessen Akkord mehr verspricht als die Summe
seiner Töne? In der Gleichzeitigkeit der Wortbedeutungen,
die in ihm zum Tragen kommen und deren Zugleich sie

über ihre Addition hinausträgt? «Aber der Unsinn, Text
auf Musik zu reduzieren.» So also nicht. Dann eben anders.

«Aber der Unsinn» heisst es leider schon im übernächsten
Satz, «Text auf ein Sinnkonstrukt zu reduzieren.» Was nun?

Nun: Minus mal Minus gibt Plus. Sinn, wie ihn Ingolds
Gedichte nahelegen, kommt zustande, wenn man lesend
den musikalischen wie den Bedeutungszusammenhang ihrer

Texte aneinander führt und ineinander auffaltet, sie also

verstehend zu einem privaten Resonanzraum komponiert,
der den öffentlichen an Buntheit und Gestaltung, an
Differenz und Intensität und damit an Selbst-Entwurfs-Kraft
weit übertrifft. «Komposition natürlich!» ist zwischen die
beiden Unsinns-Thesen gesetzt. Bei Oskar Pastior «Das
Unding an sich» 1994) steht sie mit Ausrufezeichen. Bei
Felix Philipp Ingold geht sie kursiv.

* Felix Philipp Ingold: «Gegengabe aus kritischen, poetischen und
privaten Feldern» Basel/Weil am Rhein: Urs Engeler Editor, 2009.

Wolfram Malte Fues geboren 1944, ist ausserordentlicher
Professor für Neuere Deutsche Literaturwissenschaft an der Universität
Basel.

48 Nr.973 november 2009 Schweizer Monatshefte


	Die Lyrik Felix Philipp Ingolds. Teil 1, Gabe gegen Gabe

