
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 964

Rubrik: Dossier : Spitzen, Frauen, Freiheit

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

1) Im eigenen Zimmer mit sich allein
2) Eine Tür mit Schloss

3) Das Persönliche ist auch das Politische
4) Mit Spitzenhemd ins Dadareich
5) In Spitzencorsage auf die Bühne
6) Auch in Spitzen zu Haus keine Lust

Spitzen, Frauen, Freiheit

Ein ruhiges Zimmer, gar ein schalldichtes Zimmer,

ersehnte sich Virginia Woolf. Keine Blicke
von Dritten, die den Tod der Möglichkeiten
bedeuten; keine Erwartungen, die uns in Rollen
zwängen; kein Netzwerk, das uns als Knoten
einbindet. In den eigenen vier Wänden sind wir
befreit von den Zumutungen der Öffentlichkeit.
Wenn wir mit uns allein sind, können wir die
Gedanken schweifen lassen und müssen keine
Haltung bewahren. Am Bahnhof, am Flughafen, bei

der Arbeit können wir die Uhren nicht anhalten.
Doch in unseren eigenen Räumen hindert uns
niemand daran. Hier können wir uns die Zeit
nehmen nachzudenken, ohne dabei den Abflug zu

verpassen. Hier können wir zu uns finden, ohne
uns darstellen zu müssen. Erst das eigene Zimmer,
dann die geistige Freiheit, dann die Dichtkunst,
das ist es, was Virginia Woolf den Studentinnen
1929 in Cambridge in ihrem Vortrag über «Frauen

und Literatur» mitgeben wollte.
Wir brauchen das eigene Zimmer als den Ort,

der das Private umgrenzt und die Öffentlichkeit
draussen lässt. Jedenfalls solange wir dies so wollen.
Und daher braucht es eine Tür mit Schloss und
den Schlüssel in unseren Händen. Es lässt sich
auch so ausdrücken: die Schlüssel zu den privaten

Räumen sind wie die Haken und Ösen der
Dessous. Beide markieren die Grenze zwischen privat
und öffentlich. Daher ist das halbnackte Model auf
den Werbeplakaten immer auch eine ambivalente
Demonstration weiblichen Selbstbewusstseins.

Diktaturen unterlaufen die Grenzlinien
zwischen privat und öffentlich, ihre Augen und Ohren

sind überall. Sie kontrollieren den Zugang zu
den Räumen und haben daher die Macht. Wenn
das Bild von der Wand fällt und dahinter das Auge

des «Telescreens» sichtbar wird, wissen Winston

und Julia in George Orwells «1984» dass sie

verloren sind und nie eine Privatsphäre besessen

haben: «BIG BROHTER IS WATCHING YOU»

Die Frau daheim, gebunden an Herd und
Kind. Der Mann da draussen, ungebunden die
Sprossen der Karriereleiter erklimmend. So will es

die Geschlechterstereotypie. Doch warum sehen

wir es nicht so: der Mann da draussen, gebunden
an die Karriereleiter? Die Frau, daheim und
dennoch ungebunden, trotz Herd und Kind? Dank
der Möglichkeit, den Schlüssel umzudrehen,
nachzudenken, autonom zu werden? Um auf diese

Weise gerüstet, sich gelassen der Öffentlichkeit
zu stellen und ihre Karriereleiter zu erklimmen.

Suzann-Viola Renninger

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 19



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

Wir brauchen die privaten Räume, um allein und
unbeobachtet zu sein. Hier können wir die Waffen
fallen lassen, hier können wir frei sein, hier können wir
uns selbst finden und erfinden. Fehlt die Privatheit,
geht auch die Autonomie verloren.

1) Im eigenen Zimmer mit
sich allein

[D]er gesunde Menschenverstand [macht] allerorten einen Unterschied … zwischen
dem Öffentlichen – das der Gemeinschaft zugänglich und der Obrigkeit untertan
ist – und dem Privaten; von der Tatsache, dass diesem Teil des Daseins, den
alle Sprachen den « privaten» nennen, ein besonderer, klar abgegrenzter Bereich
vorbehalten ist, eine unantastbare Rückzugszone, in der wir die Waffen fallen lassen

können, mit denen wir uns gegen Zugriffe und Zumutungen der Öffentlichkeit
wappnen, in der wir uns entspannen und gehenlassen, zwanglos und unbeschwert
vom Panzer der Ostentation, der uns draussen beschützt.

George Duby, 1989

Warum sind wir eigentlich der Meinung, dass

das Private schützenswert sei? Was ist es, das wir
an Privatheit schätzen? Warum halten wir eine
Gesellschaft ohne strukturelle Trennlinien
zwischen privaten und öffentlichen Bereichen oder
Dimensionen des Lebens für so unattraktiv? In
liberaldemokratischen Gesellschaften schätzen

wir Privatheit letztlich deswegen, weil wir
Autonomie schätzen und weil diese Autonomie nicht
lebbar ist ohne den Schutz von Privatheit, ohne
die Unterscheidung zwischen privaten und
öffentlichen Dimensionen oder Bereichen des
Lebens. Der Wert der Privatheit liegt daher in der

Autonomie.
Von Privatheit oder dem Privaten sprechen

wir in ganz unterschiedlichen Kontexten: Religion

ist Privatsache, ebenso wie bestimmte Angaben

über mich, etwa medizinische Daten, meine
Privatsache sind; meine Privatsache ist es auch,
welche Kleidung ich trage und welchen Beruf
ich wähle; und privat ist natürlich meine eigene,
meine private Wohnung. Auf den ersten Blick
haben all diese Dinge nicht mehr gemeinsam als

den Oberbegriff «Privatsache» Schaut man
jedoch genauer hin, dann wird deutlich, dass es

bei all diesen Formen von Privatheit darum geht,
dass eine Person, wenn sie Privatheit beansprucht,
damit auch die Kontrolle über den Zugang
beansprucht. Dieser «Zugang» kann metaphorisch
gemeint sein, etwa dann, wenn es um Zugang
im Sinne von Einspruchsmöglichkeiten gegen

Entscheidungen geht. «Zugang» kann aber auch
ganz wörtlich gemeint sein als Zugang zu Daten
oder Zugang zu meiner Wohnung. Privatheit als

Zugangskontrolle kann also diese verschiedenen
Bedeutungen haben.

Damit wird auch gleich noch etwas anderes

deutlich. Es scheint sinnvoll, die Komplexität des

Privaten so zu verstehen, dass man es hier mit drei
verschiedenen Dimensionen zu tun hat. Geht es

um Daten über meine Person, also generell darum,

was andere über mich wissen, dann geht es

um meine informationelle Privatheit. Geht es um
meine privaten Entscheidungen und Handlungen

mit wem ich zusammenleben, welchen Beruf

ich ergreifen und auch welche Kleidung ich
tragen will), dann geht es um meine dezisionale

Privatheit. Steht die Privatheit meiner Wohnung
zur Debatte, dann rede ich von lokaler Privatheit.
Diese drei Dimensionen des Privaten halte ich
für erschöpfend, denn mittels dieser Dreiteilung
lassen sich die Probleme und Phänomene des
Privaten beschreiben und analysieren.

Die feministische Kritik des Privatheitsbegriffs
hat überzeugend auf seine Widersprüchlichkeit
verwiesen, indem sie zeigte, dass der Begriff des

Privaten traditionell auf die Sphäre von Heim
und Herd als die Sphäre der Frauen bezogen ist;
dies kann man einen quasi natürlichen Begriff
des Privaten nennen, weil gewissermassen
natürlicherweise die Frauen zum Bereich des Privaten,
der Natur, der Biologie, des Persönlichen gerechnet

werden, während es natürlicherweise das
Privileg der Männer sei, sich in der Öffentlichkeit,
der Kultur, der Politik zu engagieren.

Ein solcher quasinatürlicher Begriff, das zeigt
die feministische Kritik, steht im grundsätzlichen
Widerspruch zu den normativen Grundlagen
liberaler Demokratie und ist schon deshalb mit
liberaldemokratischen Mitteln nicht zu halten und
zu verteidigen. Dieser quasinatürliche Begriff des

Privaten ist nun klar zu trennen von dem Begriff
des Privaten, den man den rechtlich-
konventionellen nennen kann. Dieser bezieht sich auf
Dimensionen der Freiheit, das eigene Leben zu
leben, also darauf, dass es in liberalen Demokratien

Räume, Dimensionen gibt und geben muss,

in denen Personen unbehelligt von Eingriffen des

Staates und der Gesellschaft ihr Leben nach ih-

Beate Rössler

20 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

möglich und findbar; ein nichtautonomes Leben

in diesem Sinne wäre kein gelungenes Leben.
Denn ohne diese Form der Selbstbestimmung

würden wir unser eigenes Wohl als unser eigenes

gerade verfehlen. Nun müssen jedoch für ein
solches autonomes Leben bestimmte Bedingungen
gegeben sein, Bedingungen, die sowohl die
subjektiven Fähigkeiten von Personen betreffen wie
auch die intersubjektiven und gesellschaftlichen
Umstände. Zu diesen Bedingungen gehört eine
demokratische Gesellschaft, für die der Respekt
vor der Autonomie von Subjekten und ihr Schutz
konstitutiv ist; dazu gehört die Möglichkeit,
autonome Entscheidungen und Lebenspläne auch
leben zu können; dazu gehört, dass gesellschaftliche

Möglichkeiten und Optionen vorhanden
sind, die auch von allen genutzt werden können;
dazu gehört der Schutz intimer Beziehungen,
in denen Autonomie erlernt und gelebt werden
kann.

Erläutern möchte ich den Zusammenhang
zwischen Autonomie und Privatheit anhand der
Problematik der lokalen Privatheit. Die nüchter¬

ne

Wenn der Anspruch auf Privatheit aufgegeben wird,
dann wird immer auch zugleich der Anspruch
aufgegeben, frei und selbstbestimmt zu sein.

Vokabel der «lokalen Privatheit» verkürzt dabei
den Reichtum dessen, was damit bezeichnet wird.
Denn mit der Privatheit des häuslichen Lebens ist
mehr erfasst als nur ein schlichter räumlicher
Bereich; gemeint ist in modernen Gesellschaften ein
Lebensbereich, eine Lebensform, die sich damit
verbindet und die sich der Existenz privater Räume

konstitutiv verdankt. Denn in geschützten
Räumen lebt man anders und anderes als unter
den Augen beliebiger anderer. Das private Leben

in privaten Räumen folgt anderen Regeln als das

Leben ausserhalb der Räume, und eben diese
anderen Regeln ermöglichen und fordern ein
anderes Verhältnis zu sich selbst und ein anderes

Verhältnis und Verhalten anderen gegenüber. Es

sind existentielle Erfahrungen, die wir mit dem
privaten, dem häuslichen Leben verbinden; und
auch wenn kaum noch jedenfalls hierzulande)
Anfang und Ende des Lebens zu Hause erlebt
werden, so ist es doch nach wie vor das Zuhause, dem

wir die Funktion zuschreiben, in fundamentaler
Weise unser Leben, unsere Identität zu schützen.

Doch die Privatheit der Räume schätzen wir
nicht nur als Ort von familiären) Beziehungen,

ren eigenen Entscheidungen leben können. Diese
rechtlich-konventionelle Idee des Privaten kann
man und sollte man, auch wenn dies historisch
natürlich nicht immer) der Fall war, von der
quasinatürlichen Kodierung des Privaten trennen
– eben darauf insistieren feministische Theorien
des Privaten.

Die liberale Konzeption von Privatheit ist
nicht geschlechtsspezifisch notiert; Privatheit
wird als eine Norm verstanden, die für alle
Personen in gleicher Weise zu gelten hat, und nicht
für Frauen und Männer in verschiedener Weise.

Die Unterscheidung zwischen einer privaten
und einer öffentlichen Sphäre oder zwischen
privaten und öffentlichen Dimensionen des
Lebens sollte also nicht verwechselt werden mit der
geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung und sollte
von ebensolchen geschlechtsspezifischen
Kodierungen und Konnotationen gänzlich befreit sein.

Kommen wir zurück zu den drei Dimensionen

des Privaten. Man kann nun nämlich, und
das ist meine generelle These, trotz der
Heterogenität der Verwendungsweisen des Begriffs
des Privaten und trotz der Unterschiedlichkeit
der drei Dimensionen des Privaten, auch einen
gemeinsamen Nenner ausmachen, wenn man
fragt, was diese Privatheit jeweils schützen soll.
Denn Privatheit schützt die individuelle Freiheit
und Autonomie von Personen. Wir wollen den
Schutz des Privaten, weil wir unser Leben sonst

nicht so frei und selbstbestimmt wie möglich
leben können. Und gerade auch deshalb sollten wir
Privatheit schätzen; denn das Aufgeben von
Ansprüchen auf Privatheit ist immer auch zugleich
das Aufgeben gewisser Ansprüche, frei und
selbstbestimmt zu sein.

Frei und autonom zu sein bedeutet zu wählen,

wie wir leben, wie wir sein wollen. Autonomie

in diesem Sinne bedeutet dann auch, sich
selbst für das eigene Leben gute Gründe geben
zu können und sich selbst für Entscheidungen
und Lebensweisen soweit wie möglich und nötig
für verantwortlich zu halten. Modern ist dieser

Begriff von Freiheit als Autonomie deshalb, weil
es erst mit dem modernen, individualistischen
Freiheitsbegriff darum geht, so zu leben, wie man
selbst will; die Tradition ist hier die klassisch-
liberale von Kant und Mill: «Die einzige Freiheit,
die diesen Namen verdient, ist die, nach unserem

eigenen Wohle auf unsere eigene Weise zu streben»

so heisst es bei Mill. Autonomie bedeutet also,
«auf unsere eigene Weise» das jeweils eigene Wohl
zu finden – oder doch zu suchen; ohne Autonomie,

so Mill, ist folglich individuelles Glück nicht

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 21



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

sondern auch als Ort von Einsamkeit, denn
Privatheit kann man auch geltend machen gegenüber

Personen, mit denen man zusammenlebt. Ohne
die Möglichkeit des Rückzugs können zentrale
Aspekte dessen verlorengehen, was unter Autonomie
und einem autonomen Leben zu verstehen ist: die
Möglichkeit der Selbstfindung und der Selbstdarstellung.

Private Räume sind notwendig, um vor
den Eingriffen administrativer Regelungen ebenso

zu schützen wie vor den Blicken der anderen.
Wenn wir sagen können: «dies ist mein Zimmer

» dann meinen wir damit nicht nur, darüber
bestimmen zu können, wer wann hineinkommen
darf und wer nicht; wir meinen damit auch, das

wir hier tun können, was wir wollen, unbeobachtet,

ungestört. Und wir meinen damit, dass dieses

Zimmer, so wie es ist, für mich gemacht ist, für
meine Bedürfnisse, meine Ansprüche, meine
Gewohnheiten, meine Geschichte, meine Vorlieben
und meine Interessen. Deshalb ist mit dem «

Privaten» und dem «privaten Zimmer» auch mehr
gemeint, als der blosse Raum: privat werden hier
nämlich auch die Gegenstände im Raum – und
das müssen nicht nur Tagebücher sein – deshalb,

Ohne die Möglichkeit des Rückzugs geht die

Möglichkeit der Selbstfindung und Selbstdarstellung
verloren.

weil sie durch die Existenz in privaten Räumen
selbst eine private Bedeutung erlangen, die
respektiert werden muss und die auf ganz spezifische

Weise von Fremden verletzt werden kann.
Symbolische Aufladung erfahren die Gegenstände

meiner Wohnung also als Teil meiner eigenen
– privaten – Identität; und sie erfahren sie auch
durch die Unaustauschbarkeit der Bedeutung,
die sie für mich haben.

Ein privater Raum garantiert die notwendigen
Bedingungen dafür, Weisen des Sich-zu-sich-
Verhaltens auszuprobieren, die verstanden werden
können als Versuche der Selbstdefinition – als

Versuche also, gewissermassen Ruhe für das

Verhältnis zu sich selbst zu haben, sich auf sich allein
gestellt die praktische Frage nach dem eigenen
Leben stellen zu können, Rückzugsmöglichkeiten
zu haben, wenn dies nötig sein sollte, um
unabhängig vom Urteil anderer – einem positiven wie
einem negativen – überlegen zu können, wer man
ist und wer man sein möchte.

Ein wichtiger Aspekt der «Ruhe für das
Verhältnis zu sich selbst» kann mit dem Begriff der

«Selbstdarstellung» erfasst werden. Der Begriff
verweist darauf, dass Personen in den verschiedenen

Fällen unterschiedlicher Beziehungen und
Kommunikationen immer auch unterschiedliche
Rollen spielen wollen, auf unterschiedliche Weise

ein Selbst darstellen, so dass man umgekehrt
davon ausgehen muss, dass es Rückzugsmöglichkeiten

braucht, in denen solcherlei Selbstdarstellung
nicht nötig ist, und mehr noch: in denen gleichsam
Rollen für die Formen von Selbstinszenierung
erprobt werden können, ohne dass damit übrigens
schon behauptet werden müsste, dass Personen
allein dann authentisch seien, wenn sie keinerlei
Rollen anderen gegenüber präsentierten.

Im Roman «The End of the Road » 1988) von
John Barth wird beschrieben, wie der Voyeurismus

diesen Aspekt der Privatheit zerstören kann.
Joe Morgan, einer der Protagonisten, der viel auf
seine Intellektualität und Beherrschtheit hält,
wähnt sich allein und unbeobachtet zu Hause.
Statt jedoch still in seinem Zimmer zu sitzen und
zu studieren, wie seine Freunde dies von ihm
erwarten, imaginiert er sich in der Rolle eines
Kommandanten und übt, seiner Truppe Befehle zu

geben. Er marschiert durchs Zimmer und brüllt:
Habt acht! Rechts um! Und dergleichen mehr.
Seine Partnerin, angestachelt von einem leicht
dubiosen Freund, steht draussen am Fenster und
beobachtet ihn fassungslos und entsetzt. Diese
kleine Szene macht nun eines deutlich, dass nämlich

das Verhalten von Joe Morgan wesentlich
bestimmt ist von seiner Erwartung, seiner Annahme,

dass niemand ihn sieht, niemand davon weiss,

wie er sich verhält, welches Schauspiel er aufführt.
Nur weil dies seine Erwartung ist, verhält er sich
genau so – wüsste er von seinen Beobachtern, wäre

seine Reaktion Scham, Wut und Ärger. Und
in ihm würde das Gefühl brennen, dass, hätte
er davon gewusst, er sich anders verhalten hätte.

Ab diesem Moment ist seine Interaktion mit
seiner Partnerin und seinem Freund und damit
den Beobachtern) in dem Sinn gestört, dass seine

Erwartungen an deren «Wissen über ihn» falsch
sind; und eben dies heisst, dass damit auch seine

Selbstbestimmung, ein Aspekt seines
selbstbestimmten Verhaltens, entscheidend verletzt ist.
Denn seine Selbstdarstellung anderen, Fremden
gegenüber, die Art und Weise, wie er sich anderen

gegenüber präsentieren will, und damit ein
entscheidender Aspekt seiner Selbstbestimmung,
beruht hier auf falschen Annahmen.

Den Voyeur ausgeschlossen, können wir uns
in den privaten Räumen von unseren Rollen
ausruhen und haben die Möglichkeit, uns selbst

22 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

Es ist immer auch die Intimität des Körpers, für die wir
den eigenen Raum, den kontrollierten Bereich, die
Rückzugsmöglichkeit brauchen.

Beate Rössler

geboren 1958, ist
Professorin für
Philosophie an der
Universität Amsterdam.
In ihrer Publikation
«Der Wert des Privaten»

2001) wird die These
des vorliegenden
Beitrags in aller
Ausführlichkeit
entwickelt. Im
November erscheint bei
Suhrkamp «Von Person
zu Person. Zur
Moralität persönlicher
Beziehungen»

herausgegeben
gemeinsam mit Axel
Honneth.

unersetzlich scheint. Als eine zweite Perspektive
auf die Privatheit des Ortes möchte ich diejenige
von Personen in Beziehungen vorstellen. Denn
nur im Rahmen privater Beziehungen können
schutzlos Gefühle artikuliert werden, kann
Intimität, Sexualität, körperliche und emotionale
Hingabe gelebt werden, nur in diesem Schutz
können Personen sich als ganze verletzlich
machen. Wo sie sich selbst am schutzlosesten
empfinden und artikulieren, sind sie am meisten auf
den Schutz des Privaten angewiesen.

Nur im Schutz des Privaten können wir
Beziehungen haben, wie wir sie wollen, Nähe,
Intimität und die Sorge füreinander. Nur so können

wir unsere Kinder erziehen, so wie wir es für
richtig halten, ohne den kontrollierenden Blick
einer gesellschaftlichen oder staatlichen
Öffentlichkeit – auch wenn man sich von herrschenden
Konventionen, wie ein solches selbstbestimmtes
Leben auszusehen habe, nur begrenzt lösen kann
und muss).

Das private Zuhause, das private Zimmer, die
Familie können, sollten eine Zuflucht sein, eine

Zuflucht, die wir um ihrer selbst willen schät¬

zen und aufsuchen; die wir jedoch nicht nur
um ihrer selbst willen schätzen und aufsuchen,
sondern auch und vor allem deshalb, weil sie die
Möglichkeit bietet, ungestört und ungesehen mit
sich allein zu sein; eine Möglichkeit, die für das

gelungene Erproben, Erlernen, Suchen von
Aspekten von) Autonomie unerlässlich scheint. Mit
sich allein zu sein, um dergestalt autonom und
authentisch zu suchen, was man will und «wer
man sein möchte» ist offenbar ein zentraler
Aspekt dessen, warum wir die einsame Privatheit
suchen und schätzen. Doch das private Zuhause
hat noch die andere Seite, die Seite der intimen
Beziehungen, und hier ist der Ort, an dem nicht
nur die intersubjektive Auseinandersetzung über
und Reflexion auf Ziele und Projekte, Lebensweisen

und Lebensentscheidungen gesucht wird,
sondern auch Autonomie gelehrt und gelernt,
ausgebildet wird.

zum Narren zu machen. Weil sich der soziale

Raum gerade darüber definiert, dass in ihm in
unterschiedlicher Weise Rollen gespielt und
Erwartungen erfüllt werden müssen, erweist sich
umgekehrt der private Raum als der Ort, wo wir
die «Waffen fallen lassen können» mit denen wir
uns in den verschiedenen sozialen Beziehungen
auf unterschiedliche Weise verteidigen müssen;
als der Ort, wo wir uns «entspannen und gehen
lassen» um auf der anderen, öffentlichen Seite
beherrscht sein zu können. Schon die Art, wie
Personen sich kleiden, zeigt, dass sie sich immer
in bestimmter Weise präsentieren wollen und ja

nach Kontext auch präsentieren müssen. Das
Bewusstsein, dass man auf andere wirkt, und die
Furcht, wie man auf andere wirkt, gehören zu den
ständigen und fundamentalen Aspekten menschlicher

Selbstwahrnehmung.
Umgekehrt verlangt dieses Bewusstsein über

die Anforderung der Sozialität, dass es Bereiche
gibt, in denen auf diese Anstrengung verzichtet

werden kann und Aspekte des persönlichen,
intimen Lebens zur Sprache gebracht und zum
Thema gemacht werden können, die Personen
wegen der öffentlichen Selbstdarstellung nur mit
sich selbst abmachen wollen.

Nun hat die Idee der Selbstdarstellung nicht
nur eine mentale, sondern auch eine ganz
körperliche Seite: es ist immer auch die Intimität
des Körpers, für die wir den eigenen Raum, den

kontrollierten Bereich, die Rückzugsmöglichkeit
brauchen, nicht nur für das Für-sich-allein-Sein

mit den eigenen Gedanken. Dass der intime,
unbekleidete Körper jedoch geradezu in den Bereich
der konventionell vorgeschriebenen Privatheit
gehört und dies auf den ersten Blick nichts mit der
Idee der Autonomie und Kontrolle zu tun hat
– der Körper wird konventionell verbannt, nicht
selbstgewählt verborgen – widerspricht dem
nicht; denn die vorgeschriebene Privatheit kann
durchaus mit jenen beschriebenen Wünschen
nach kontrollierter Selbstdarstellung korrelieren.
Hier wird deutlich, dass die Verbannung der
intimen Körperlichkeit in den Bereich des Privaten
nicht nur negativ, sondern auch positiv bewertet
werden kann, insofern als man solche Trennung
zwischen privatem und öffentlichem
Erscheinungsbild auch als Ermöglichung individueller
Selbstbestimmung verstehen kann.

Bisher war die Perspektive auf die Privatheit
des Ortes ausschliesslich diejenige der individuellen

Person für sich selbst. Personen brauchen und
schätzen die Möglichkeit des Privaten deshalb,
weil sie für das Gelingen individueller Autonomie

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 23



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

Die Welt muss draussen bleiben. Wer kreativ sein will,
muss den Schlüssel umdrehen und sich in die
Einsamkeit seiner privaten Räume zurückziehen
können. «A Room of One’s Own» – er ist noch immer
nicht leicht durchzusetzen. Vor allem für Frauen.

2) Eine Tür mit Schloss

1929 äusserte Virginia Woolf den vielzitierten
Satz: «Eine Frau muss Geld und ein eigenes Zimmer
haben, um schreiben zu können.» Sie hielt damals
in Cambridge einen Vortrag zum Thema «Frauen

und Literatur» für sie ein «ungelöstes Problem»

Wie gering sie auch immer ihre Schlussfolgerungen

aus ihrer Beobachtung eingeschätzt haben
mag, sie hatte auf etwas hingewiesen, das nicht
nur damals, sondern noch immer von grosser
Bedeutung ist.

«A Room of One’s Own» wurde noch im
selben Jahr gedruckt. Wie Woolf erwartet hatte,
wurde der Essay als «elitär» und «feministisch»

kritisiert. «Elitär» weil er sich mit begabten und
nicht mit durchschnittlichen Frauen beschäftigte,
«feministisch» – und das war abwertend gemeint
–, weil er die Schwierigkeiten betonte, denen sich
Frauen in beinahe allen kreativen Bereichen
ausgesetzt sahen.

Inzwischen sind solche Bewertungen nicht
mehr relevant, die Argumente von «A Room of
One’s Own» sind jedoch noch immer in jeder
Diskussion über weibliche Kreativität und das

sie begleitende Bedürfnis nach Privatheit zentral.
Finanzielle Unabhängigkeit führt, wie Woolf
feststellte, zu einer seelischen Ausgeglichenheit, die
für die Kreativität entscheidend sei. «Fünfhundert
im Jahr [stehen] für die Macht, sich Gedanken zu
machen, … ein Schloss an der Tür [bedeutet], sich

eigene Gedanken zu machen… »

Auch wenn sich Woolf in einer vergleichsweise

privilegierten Situation befand, so war ihr Vortrag

dennoch von echter Empörung durchdrungen.

Oxbridge liess damals weibliche Gelehrte

zu, schränkte aber die wissenschaftlichen Grade
stark ein, die diese einnehmen konnten; Besucherinnen

– auch die hohe Reputation einer Woolf
änderte daran nichts – durften Kapellen, Gärten
und sogar Bibliotheken nur betreten, wenn sie

von einem männlichen Mitglied des College
begleitet wurden.

«Ausserdem … werden in hundert JahrenFrauen
nicht mehr das beschützte Geschlecht sein.» Woolf
hatte dies richtig vorausgesehen. Frauen sind im
grossen und ganzen sowohl ökonomisch wie auch
sozial und künstlerisch den Männern gleichgestellt.

Die Bibliothekstüren sind ihnen nicht länger

verschlossen, die Hürden sind weggeräumt.
Doch wie in den Märchen, hat auch in der

Wirklichkeit jeder erfüllte Wunsch seinen Preis.

Unser Schicksal, das sich zum Guten gewendet hat,
ist gleichzeitig unser Fluch. Wir Frauen sind nicht
länger die gelassenen Beobachterinnen am Rand,
sondern wir sind mittendrin in einer zunehmend
lauten, chaotischen und hektischen Welt. Wir
befinden uns im Zentrum eines immer schneller
rasenden Strudels von Eindrücken, der den Rohstoff

für unsere Kreativität bereithält. Doch um
dies alles als Kunst zu kanalisieren, brauchen wir
den Rückzug. Die privaten Räume sind so

notwendig wie eh und je – und in mancher Hinsicht
auch so schwer zu finden wie eh und je.

Durch das Fenster des Zimmers, in dem ich
gerade schreibe, habe ich einen unverstellten
Blick auf eine Umgebung, wie sie für moderne
Grossstädte typisch ist: die Fassade eines Gebäudes,

in dem eine Zeitung hergestellt wird;
Studenten, die auf Treppenstufen und Bordkanten
faulenzen; Männer, die ihre Hunde spazieren führen;

Eltern die ihre Kinderwagen schieben;
Fahrradfahrer, die Autos ausweichen. Fast jeder hat
sein mobiles Telefon ans Ohr geklemmt, einen
Computerbildschirm vor seinen Augen oder
irgendwelchen elektrischen Schnickschnack in der

Hand: alle Aktivitäten sind begleitet von einer
zwanghaften und rastlosen Kommunikation.

Im Verlauf der letzten zwanzig Jahre sind die
privaten Zonen mehr und mehr erodiert. Eine
Band aus dem Norden Englands hat kürzlich ein
Musikvideo ausschliesslich mit Überwachungskameras

aufgenommen, wie sie in Bahnhöfen,
Einkaufszentren, an Strassenkreuzungen oder in
öffentlichen Verkehrsmitteln überall zu unserer

«Sicherheit» zu finden sind. Wir werden ständig
beobachtet – und wollen ständig beobachtet sein.

Leben allein genügt nicht; wir wollen dabei
gesehen werden. Für andere unsichtbar und allein
im eigenen Zimmer zu sitzen, wie es für einen

Sarah Quigley

Der Beitrag wurde von
Suzann-Viola
Renninger aus dem
Englischen übersetzt.

24 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

Schriftsteller oder Künstler immer wieder über
lange Zeiträume nötig ist, ist für die Reality-
TVGeneration undenkbar geworden. Für sie entwertet

Einsamkeit die eigene Existenz.
Die neuen Technologien werden aggressiv

als etwas vermarktet, das uns kreativer machen
soll. Doch ironischerweise führen sie zum
Gegenteil. Denn E-Mail, SMS, Facebook und die
Chat-Dienste machen uns 24 Stunden am Tag
verfügbar und anfällig für Unterbrechungen und
Ablenkungen. Doch wenn Kreativität gefragt ist,
können Unmittelbarkeit und Verfügbarkeit
kontraproduktiv werden.

Eines der Lieblingsrezepte meiner Mutter war
Boston Baked Beans. Dafür mussten die Bohnen
einweichen, köcheln und schliesslich kochen
– insgesamt acht Stunden lang. Dieses Rezept ist

für mich das kulinarische Äquivalent zum Schreiben

eines Romans. Man stellt die Ingredienzen
zusammen und bereitet sie dann mit Sorgfalt und
Aufmerksamkeit zu. Wenn man beginnt, sich zu
beeilen, dann setzt man das ganze aufs Spiel. Doch
es gibt einen entscheidenden Unterscheid: kochen
kann man zusammen, schreiben muss man allein.

Für eine Frau des 21. Jahrhunderts ist es nicht
länger nahezu unmöglich, sich einen privaten
Raum zu beschaffen. Doch es verlangt weiterhin
eine bewusste Entscheidung. Und ab und zu grosse

Anstrengungen, sich dann auch wirklich dorthin

zurückzuziehen. Unsere Welt fordert lautstark
unsere ständige Aufmerksamkeit. Sie streckt via
EMail und Telefon die Finger nach uns aus, auch

in unsere privaten Räume. Doch Romane werden
nur selten in Augenblicken geschrieben, Symphonien

nicht in den kurzen Pausen zwischen zwei
Telefonanrufen komponiert. Grosse kreative
Arbeit braucht hohe Konzentration, die Welt um
uns herum muss ausgesperrt werden.

Am meisten eingeschränkt werden Frauen
wohl weiterhin durch die Ansprüche, die ihre
Familien stellen. Wenn die kreativen und familiären
Bereiche aufeinanderstossen, haben Männer meist
noch immer die besseren Karten. Als John Steinbeck

damit beschäftigt war, «Grapes of Wrath» zu
schreiben, ärgerte er sich über die Geräusche der
Waschmaschine; als Schostakowitsch dabei war,
seine siebte Symphonie zu beenden, beklagte er

sich über die ständigen Diskussionen, die seine

Frau und seine Schwiegermutter über Essensrationen

führten. Man fragt sich, was passiert wäre,

wenn die beiden sich selbst um Abwasch und
Essen hätten kümmern müssen.

«Wirhaben …geboren,…erzogenund gewaschen

und belehrt» schrieb Woolf. Und wegen der bio¬

logischen Unterschiede zwischen den Geschlechtern

hat sich hier nicht viel verändert. Wenn eine

Frau ihre eigenen Bedürfnisse vor die ihrer Familie
stellt, ist das auch heutzutage meist genauso
inakzeptabel wie 1810, als Jane Austen sich gezwungen
sah, ihre Manuskripte unter Löschpapier zu
verstecken, wenn sie pflichtbewusst ihre Verwandten
unterhielt, die zu Besuch kamen.

Heutzutage müssen wir unsere Romane nicht
länger unter nichtweiblichen Namen publizieren,

wie noch die Brontë-Schwestern, oder uns
ein männliches Pseudonym zulegen, wie George

Eliot. Doch in unseren Rollen als Ehefrau, Mutter,

Tante oder Grossmutter wird weiterhin von
uns erwartet, dass wir raten, trösten und helfen.
Wodurch uns Zeit für Kreativität verlorengeht.
Um solche zu erhalten, müssen wir lernen, dass

künstlerische Bedürfnisse von den persönlichen
getrennt, dass sie supra- oder extrapersönlich sind.
Wir müssen unser Selbst verleugnen, um wirklich
kreativ zu sein. Woolf nannte das den androgynen
Geisteszustand, von dem sie glaubte, dass ihn nur
echte Künstler erreichen. In logischer Schlussfol¬

gerung

Die Bohnen müssen einweichen, köcheln und
schliesslich kochen – insgesamt acht Stunden lang.
Dieses Rezept ist das kulinarische Äquivalent zum
Schreiben eines Romans

hiesse das: der Anspruch des Künstlers
nach Privatheit ist nicht egoistisch.

Virginia Woolf schrieb in einer kleinen hölzernen

Hütte in ihrem Garten in Sussex. Vita Sack-ville-

West zog sich in einen hohen Turm zurück.
Katherine Mansfield nahm in einem Pariser Hotel
ein anderes Zimmer als ihr Mann, um ungestört
schreiben zu können. Keine von ihnen hatte
deswegen ein schlechtes Gewissen. Für uns Frauen
heutzutage ist in der Enge des urbanen Lebens
solch ein physischer Rückzug nicht immer möglich.

Ein privater Arbeitsraum ist ein Luxus; eher

haben wir eine abgeteilte Ecke, arbeiten wir am
Küchentisch. Doch um kreativ zu sein und die
bestmöglichen, reichsten und komplexesten Werke

zu schaffen, müssen wir uns versenken können,
ohne die ständige Furcht, gestört zu werden.

Ein eigenes Zimmer. Es bleibt ein Traum,
ein Ziel, eine Notwendigkeit für Kreativität. Wir
müssen lernen, uns nicht zu verurteilen, wenn wir
der Welt den Rücken zudrehen. Denn nur dann
können wir ihr auch etwas geben.

Sarah Quigley

geboren 1967 in
Neuseeland, ist
Schriftstellerin,
Kolumnistin und
Kritikerin. Sie hat in
Englischer Literatur an
der Universität Oxford
promoviert. Sarah

Quigley lebt seit 2000
in Berlin.

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 25



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

«Das Private ist politisch» forderte die Frauenbe-wegung.

Hannah Arendt dagegen wollte das Private
vor dem Politischen und das Politische vor
dem Privaten schützen. Haben Diskussionen über
Empfängnisverhütung und Abtreibung in der
Politik etwas zu suchen?

3) Das Persönliche ist auch
das Politische

Im Frühjahr 1955 unterrichtet Hannah Arendt
politische Philosophie an der Universität von
Kalifornien in Berkeley; ihr Mann Heinrich Blücher

ist Dozent in New York. Erste Zeichen einer
neuen Jugendkultur machen sich bemerkbar. So
bedauert Blücher am 20. März in einem Brief an

Arendt, dass einer seiner besten und liebsten
Studenten das Bard College verlassen muss, weil er

sich im dormitory der Mädchen eingenistet hat.
Den Entscheid des Colleges verteidigt Blücher;
bedauerlich erscheint ihm die Atmosphäre, in
der die Studenten «vor dem permanenten Gequatsche

der anderen über Sex und ihre psychologischen

Probleme» nicht mehr zum Arbeiten kommen.
Kurz zuvor hatte Hannah Arendt geschrieben:
«Die Liederlichkeit der Studenten sollte man nicht
dulden. Hier gibt es eine einfache Regel: Alles hat
anständig angezogen zu sein, einfach, aber nicht in
Jeans und nicht ungekämmt etc. Das hilft sehr. Sie

sitzen auch ordentlich auf den Stühlen und räkeln
sich nicht so herum.»

Dreizehn Jahre später ist aus den alltäglichen
und musikalischen Ausbruchsversuchen eine
Jugendbewegung geworden. Im November 1968
stürmt in Zürich eine kleine Gruppe von
Studentinnen das Fest zum 75jährigen Jubiläum des

Frauenstimmrechtsvereins. Die Studentinnen
protestieren gegen das Feierliche und Gemässigte
der älteren Damen, in ihrer Protestnote wird eine

Bedeutung des heute bekannten Slogans «Das
Private ist politisch» deutlich: für die formale
Gleichstellung, für die politischen Rechte in
einer bürgerlichen Demokratie interessiere sich nie¬

mand. Man müsse mit «neuen Kampfformen» bei
den «Missständen im Leben der Frauen» ansetzen.

Explizit nennt die Gruppe die «Diskussion»

als Kampfform. 1969 sorgt eine ihrer Aktionen
an der Zürcher «Riviera» für Furore: Vreni Voiret,
Studentin an der Kunstgewerbeschule, hat bei
einem Schönheitspreis Kleider gewonnen, die sie

im Rahmen einer studentischen Demonstration
versteigert. Mit dem Ertrag soll ein Automat für
Anti-Baby-Pillen am Zürcher Bellevue eingerichtet

werden. Schönheitspreise werden bei der
Versteigerung mit Viehschauen verglichen und als

frauenunwürdig angeprangert. Aus der studentischen

Gruppe wird bald die Frauenbefreiungsbewegung

FBB, soziale Projekte wie Frauenhäuser
und Beratungsstellen gehen aus der Bewegung
hervor. In der Schweiz bedienen sich die neuen
Feministinnen, früher als andere westliche
Frauenbewegungen, institutioneller «Kampfmittel»;
die direkte Demokratie absorbiert die radikalen
Bewegungen schnell. Als 1971 die Initiative für
eine Fristenlösung lanciert wird, sammeln die
neuen Aktivistinnen bereits Unterschriften.

Hannah Arendt hat sich immer wieder
abfällig über die bürgerliche Frauenbewegung
geäussert, auch wenn für sie das Frauenstimmrecht
eine Selbstverständlichkeit war. Wenn sie «als

Frau» angesprochen wurde, reagierte sie ungehalten.

Zum Beispiel, als sie 1958 eingeladen wurde,
Karl Jaspers anlässlich der Verleihung des

Friedenspreises des Deutschen Buchhandels in einer
Laudatio zu würdigen. Sie schrieb an Heinrich
Blücher: «Als ich die Deutschen fragte, wie seid Ihr
gerade auf mich verfallen, sagten sie: Es wäre so gut,
dass eine Frau zum ersten Mal in der Paulskirche

aufträte. Überschrift: Sommersprossen sind auch

Gesichtspunkte!!)»

Der 68er Bewegung stand Arendt ambivalent
gegenüber. Einerseits war sie begeistert, dass sich
im Rahmen der amerikanischen Bürgerrechtsbewegung

bisher passive Gruppen von Bürgerinnen
und Bürgern in neuen Formen politisch einmischten

und Erfolge erzielten. In einem in «Macht
und Gewalt» 1979) veröffentlichten Interview
mit Adelbert Reif sagte sie: «Es stellte sich nämlich
heraus, dass das Handeln Spass macht: diese Generation

hat erfahren, was das 18. Jahrhundert ‹public
happiness›, das Glück des Öffentlichen genannt hat.
Das heisst, dass sich dem Menschen, wenn er öffentlich

handelt, eine bestimmte Dimension menschlicher

Existenz erschliesst, die ihm sonst verschlossen bleibt
und die irgendwie zum vollgültigen ‹Glück› gehört.»

Anderseits sah Hannah Arendt die politischen
Aktivitäten an den Universitäten als Gefahr. Sie

Annette Hug

zitierte Literatur:

Hannah Arendt &
Heinrich Blücher:
« Briefe 1936–1968»

München: Piper, 1999.

Hannah Arendt:
« Macht und Gewalt»
München: Piper, 1970.

Seyla Benhabib:
« Hannah Arendt. Die
melancholische
Denkerin der

Moderne» Frankfurt a.

M.: Suhrkamp, 2006.

Danièle Lenzin: «Die
Sache der Frauen»

Zürich:
Rotpunktverlag, 2000.

Amartya Sen:
« Ökonomie für den
Menschen» München:
Hanser, 2002.

26 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

befürchtete, dass die Studenten mit ihren
Mitbestimmungsforderungen und mit ihren
gesellschaftspolitischen Zugehörigkeiten die Freiheit
der Universitäten zerstören könnten. Die feministische

Forderung, bisher private Themenpolitisch
zu verhandeln, scheint Arendts Denken diametral
entgegenzustehen. So kommt Seyla Benhabib,
Professorin für Politologie an der Yale University,
gegen Ende der 90er Jahre zum Schluss: «Das
Persönliche ist nicht das Politische. Das ist die Botschaft

von Arendts Leben und Werk.»
Was führt also dazu, dass trotzdem seit mehr

als dreissig Jahren feministische Denkerinnen
Hannah Arendt lesen und ihre politischen
Analysen und Theorien für die eigene Theorie und
Praxis fruchtbar machen?

Für Hannah Arendt ist das «Glück des Öffentlichen

» bedroht, wenn das Private und das

Gesellschaftliche in die politische Sphäre eindringen.
In ihrem philosophischen Hauptwerk «Vita Activa

» 1958) geht sie von der athenischen Polis als

Idealbild aus und unterscheidet drei Sphären. In
der Sphäre des Privaten wird gearbeitet, um das

nackte Leben zu erhalten: Essen wird produziert
und zubereitet, Schmutzwirdweggeräumt,Kinder
werden grossgezogen. Die Tätigkeiten, die Arendt
dieser Sphäre zurechnet, decken sich weitgehend

mit den Aufgaben einer Hausfrau. In der Sphäre
des Gesellschaftlichen werden Gegenstände
hergestellt. Kunstwerke, Möbel, Handelsgüter bilden
eine Dingwelt. In dieser Sphäre kann berechnet,
geplant und umgesetzt werden. Die Wirtschaft ist
Teil dieser Sphäre, die in den englischen Ausgaben

«das Soziale» genannt wird. Die dritte Sphäre,
jene der Politik, ist der öffentliche Bereich, in dem
Menschen handeln. Hier können keine genauen
Pläne gemacht werden, weil Politik darin besteht,
dass verschiedene Menschen ihre jeweiligen Ideen

und Absichten einbringen und in der öffentlichen
Debatte etwas Neues entwickeln. Nicht nur das

bereits zitierte Glück ist hier angesiedelt, Hannah
Arendt sieht in der Sphäre der Politik auch den

einzig möglichen Raum der Freiheit.
Im Gegensatz zur individuell möglichen

Befreiung von Zwängen, sieht Arendt die Freiheit
als eine kollektiv errungene Möglichkeit, über die
Einzelinteressen hinauszugehen und etwas wirklich

Neues in die Welt zu setzen. Weil Arendt
Menschsein immer als Zwischen-Menschen-Sein

versteht, können in ihrem Denken Menschen
niemals allein frei sein, sondern nur im politischen

Handeln mit andern.
Den Totalitarismus, den die deutsche Jüdin

Hannah Arendt erlebt und analysiert hat, inter¬

pretiert sie als Zerstörung des Politischen. Weil
öffentliche Debatten verunmöglicht werden,
stirbt die res publica. Die staatlichen Institutionen

sind damit beschäftigt, das Private und das

Gesellschaftliche zu planen und nach ihren Dogmen

umzugestalten. Arendt hat auch hier die
Geschlechterverhältnisse nicht thematisiert, aber

die nationalsozialistische Frauenpolitik ist ein
gutes Beispiel für ihre Überlegungen. Das
Biologische, «die Sommersprossen» werden zu einem
bestimmenden Merkmal für die gesellschaftliche
Verortung. Frauen werden von höheren und
gutqualifizierten Positionen in Verwaltung, Bildung
und Politik ausgeschlossen. Ihre Hauptaufgabe
ist das Produzieren neuer «Arier» – falls sie selber
als «arisch» gelten. Mit finanziellen Anreizen und
grossem ideologischen Aufwand wird das Gebären

als Dienst am Volk gefördert.
Hannah Arendt verstand sich jedoch nicht

als Liberale, die in erster Linie private und
wirtschaftliche Freiheiten vor dem Zugriff des Staates

verteidigt. Als Republikanerin argumentierte sie

für den Schutz des Politischen vor dem Eindringen

des Privaten und des Gesellschaftlichen. In

Für Hannah Arendt ist das «Glück des Öffentlichen»

bedroht, wenn das Private und das Gesellschaftliche

in die politische Sphäre eindringen.

bürgerlichen Demokratien sah sie die Freiheit
gefährdet, weil wirtschaftliche Interessen die
politische Sphäre durchdrangen. Dadurch werde
ein gemeinsames, vielstimmiges Denken für das

Gemeinwohl verhindert. In diesem Sinn musste

ihr auch eingleisige Interessenpolitik für eine
bestimmte soziale Gruppe suspekt sein.

War die feministische Forderung, das Private

zu politisieren, eine Attacke auf die politische
Freiheit, wie Arendt sie verstand? Die Historikerin

Danièle Lenzin schreibt, es sei der
Frauenbewegung gelungen, «die Frauenfrage öffentlich
zu machen, sie den ‹Geheimnissen und Intimitäten
des je einzelnen Schlafzimmers, der einzelnen
Küche, der persönlich geglaubten Unzulänglichkeiten
zu entreissen›» Hat man Hannah Arendt in den

Ohren, muss eine solche Aussage erschrecken.

Mein Schreck lässt jedoch wieder nach, wenn
ich die Geschichte verfolge, die unter anderem mit
Vreni Voirets Aktion an der Zürcher «Riviera»

begonnen hat. Der Kampf für legalen
Schwangerschaftsabbruch prägte in den folgenden Jahren die
Bewegung. Dabei ging es nicht um ein stärkeres

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 27



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

Engagement des Staates, im Gegenteil. Die Forderung

lief darauf hinaus, dass der staatliche Zwang,
eine ungewollte Schwangerschaft auszutragen,
beseitigt oder reduziert werde. Im Arendtschen
Verständnis wäre das eine individuelle Befreiung.

Dieser Aspekt wurde noch deutlicher, als sich
1994 an der UNO-Konferenz über Bevölkerung
und Entwicklung in Kairo Frauengruppen aus

den westlichen Ländern mit Frauenbewegungen
aus Entwicklungsländern konfrontiert sahen, die
scheinbar gegensätzliche Forderungen stellten.
Während die Feministinnen aus dem Westen eine
Ausweitung der Möglichkeiten zu sicherer Verhütung

und Abtreibung verlangten, thematisierten
Frauen aus Lateinamerika und Asien Programme

der Zwangssterilisation von Frauen in armen
Landstrichen, sowie die Anwendung inadäquater
Verhütungsmittel in Kampagnen gegen das
Bevölkerungswachstum. Einige dieser Frauen standen
deshalb der Förderung von Empfängnisverhütung
grundsätzlich ablehnend gegenüber. Sie forderten
das Recht der Frauen, Kinder zu bekommen. Die
anfängliche Nervosität dieser Begegnung wich
schliesslich einem gemeinsamen Standpunkt, der

Dass die Freiheit des Handelns auf eine von allem
Privaten abgegrenzte Sphäre des Politischen
beschränkt sein soll, überzeugt letztlich nicht.

unter dem Begriff «reproduktive Rechte» beide
Forderungen vereinte. Es ging darum, das private
Geschehen der Empfängnis und der Geburt vor
staatlichem Zwang zu schützen, die Rechte der

potentiellen) Mütter zu stärken und die
Verantwortung der staatlichen Gesundheitsdienste für
die Gesundheit – nicht für das Verhütungsverhalten

– der Bürgerinnen festzuschreiben.
Amartya Sen, Nobelpreisträger für Ökonomie,

erhebt dieselbe Forderung. Er führt empirische
Studien an, die belegen, dass die Freiheit der jungen

Frauen der entscheidende Faktor sei, um ein
bedrohliches Bevölkerungswachstum zu stoppen.
Diese Freiheit bestehe in der Möglichkeit zur

Wahl einer Ausbildung, einer Erwerbstätigkeit,
sowie des Zeitpunkts und Partners der eigenen
Ehe. Auch Sen fordert sowohl die Befreiung von
Zwang als auch die Befreiung von Not durch
Bildung und gute Gesundheitsdienste.

Für Hannah Arendt würde diese
Instrumentalisierung der Frauenpolitik für ein
gesellschaftliches Planungsziel bereits den Rahmen des

Politischen sprengen. Politisch wäre in ihrer Be¬

grifflichkeit der Prozess der Meinungsbildung in
einem internationalen Forum. Ein Moment der

Freiheit in ihrem Sinn war die gelungene Allianz
der westlichen und der südlichen Frauenorganisationen

mit Hilfe einer Forderung, die erst in
der gemeinsamen Debatte ihre genaue Form
gewonnen hatte. Aber nach Hannah Arendt hätte
Empfängnisverhütung in der Politik nichts zu
suchen. So wird die Frage verständlich, die die
Schriftstellerin und Kunstkritikerin Mary Mc-
Carthy, langjährige Freundin und Briefpartnerin
Hannah Arendts, an einer gemeinsam besuchten
Konferenz gestellt hat: «Nun, ich habe mich immer
gefragt: Was eigentlich soll jemand auf der öffentlichen

Bühne, im öffentlichen Raum noch tun, wenn
er sich nicht mit dem Sozialen befasst? Soll heissen:

Was bleibt da noch? … Es bleiben nur noch Kriege

und Reden übrig. Aber die Reden können nicht
einfach Reden sein. Sie müssen Reden über etwas sein.»

Für Seyla Benhabib zeigen sich in diesem

Punkt die Schwächen von Arendts Konzeption.
Das Verhältnis von «Politik» und «Staat» bleibt
unklar. Dass die Freiheit des Handelns auf eine

von allem Privaten und Gesellschaftlichen
abgegrenzte Sphäre des Politischen beschränkt
sein soll, überzeugt letztlich nicht. Aber Hannah
Arendt kommt über ihren radikal intersubjektiven

Begriff von Freiheit zu einer Begeisterung für
demokratische Politik, die ihresgleichen sucht.
Vielleicht spricht diese Begeisterung diejenigen
besonders an, die sich den Eintritt in die öffentliche

Sphäre relativ neu erkämpft haben – zum
Beispiel politisch aktive Frauen.

Hannah Arendt wirft – bei einer Leserin wie
mir – die Frage auf, in welcher Form eine
feministische Politik die «Geheimnisse und Intimitäten
des je einzelnen Schlafzimmers, der einzelnen Küche»

auch schützen kann und muss. Nicht zuletzt
besticht Hannah Arendt als eine Denkerin und
politische Kommentatorin, die sich nicht auf die Position

einer Expertin für Frauenfragen festschreiben
oder als Galionsfigur einer biologisch, sozial oder
ethnisch definierten Gruppe einspannen liess. Mit
ihrem Begriff des Politischen beharrte sie darauf,
als Bürgerin das Ganze im Blick zu haben, die
grossen Fragen von Krieg und Frieden, Recht und
Unrecht. Als wäre es selbstverständlich, dass diese

Fragen in einer offenen, gleichberechtigten
Debatte von Bürgerinnen und Bürgern entschieden
würden. Eine Situation, bei der deutlich weniger
Frauen als Männer an solchen Debatten beteiligt
sind, erscheint plötzlich so absurd, als würde man
Menschen mit Sommersprossen von der politischen

Arena ausschliessen.

Annette Hug
geboren 1970, studierte
an der University of
the Philippines Women
and Developmental
Studies. Seit 2005 ist
sie Dozentin an der
Hochschule Luzern.
2008 erschien von ihr
« Lady Berta» im
Rotpunktverlag.

28 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



Ob zum Geldverdienen oder zum Zeitvertreib,
Generationen von Frauen klöppelten in ihren
privaten Räumen Spitzen. Doch die Spitze bleibt
nicht zu Haus: wie die Künstlerin Hannah Höch sie

in den Kosmos des Dada einführte.

4) Ein Spitzenhemd für ein
Dadareich

«Tiefschwarz und glänzend muss die seidne Wäsche

sein, an manchen Stellen kühn durchbrochen mit
vielen Spitzen, und straff um deine Hüften muss das

glatte Mieder sitzen…» so dichtet Oskar Maria
Graf Mitte der fünfziger Jahre in «Der Lüstling
spricht» für seine damalige Geliebte «Prinzessin
Ilse» Das Spiel von Zeigen und Verbergen, von
Transparenz und Opazität hat Tradition, was die
Fetischisierung des weiblichen Körpers anlangt.
Der Stoff, der den Körper bedeckt und sowohl
«kühn durchbrochen» oder wahlweise transparent

sein kann, erinnert dabei nicht zufällig an
das Element des Wassers. Die Schaumgeborene,
die in Zypern an Land gegangene Aphrodite, ist
im abendländischen Raum die erste prominente
Trägerin hauchfeiner, wie aus Gischtblasen
gesponnener Textilien. So sind es in der bildenden
Kunst oft Darstellungen der Liebesgöttin, in
denen sich, wie etwa bei Lucas Cranachs Venus, ein
feiner transparenter Stoff um den Körper der Frau
schlingt. Doch erst das 20. Jahrhundert verknüpft
nicht nur durchsichtige Stoffe, sondern auch die
verführerische Spitze mit einer nun vervielfachten
Venus, wie sie allerorten auf Werbeplakaten,
Magazinen und im Internet lockt – als Vorbild für
die Konsumentin, die sich im Kaufhaus nun mit
industriell produzierter Ware einkleiden kann.
Das Muster bleibt jedoch das gleiche: der durch
die Verhüllung enthüllte weibliche Körper wird
Gegenstand der Schaulust und damit gleichsam

veröffentlicht. Die Spitze dient der Inszenierung
des vermeintlich Intimen, wenn sie einem Publikum

zu sehen gegeben wird. Historisch war diese

doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

erotische Darstellung des weiblichen Körpers an

den privaten Raum gekoppelt, weil die zweideutigen

Bilder, sogenannte Boudoirstücke, oftmals
nur in besonderen Räumen für ausgewählte
Betrachter zugänglich und oft mit Stoff verhängt
waren. Heute scheint die Bühne der alltäglichen
Aphrodite der private Raum des Schlafzimmers
zu sein, obwohl sie auf der Strasse in Szene
gesetzt wird. Slips schauen gekonnt aus der Hüfthose,

BH-Träger, die einst als anstössig galten und
versteckt werden mussten, sind Teil des Outfits
geworden.

Es gibt jedoch eine komplementäre Seite des

Spitzengebrauchs, die noch stärker mit dem
privaten Raum in Verbindung steht. Es ist die Spitze

für den Hausgebrauch, die insbesondere das

bürgerliche Interieur des 19. Jahrhunderts «

einkleidete » Denn laut Walter Benjamin war das

vorletzte Jahrhundert «wohnsüchtig» und zu der
«Wohnung als Futteral» gehörten «Schoner, Läufer,

Decken und Überzüge» – die erotisch konnotierte

Venusmuschel wendet sich zum introvertiert

gepolsterten Gehäuse. Angesiedelt zwischen

Erotik und Biedermeier, war die Spitze einstmals
Zeichen repräsentativen Luxus. Mit ihr liess

sich Staat machen, sei es im Ornat kirchlicher
Gewänder, sei es in Gestalt bürgerlicher Spitzenkrägen.

Notwendigkeit dagegen war sie für die
Frauen, die stets die Herstellerinnen von Spitze
waren. Die Arbeit selbst fand bis zur Industrialisierung

im privaten Haushalt statt, und auch ihre
Darstellung ist mit dem Innenraum verbunden.
Insbesondere die holländischen Interieurs des 18.
Jahrhunderts zeigen die traditionell weibliche
Arbeit der Spitzenklöpplerinnen. Im 19. Jahrhundert

diente die Spitzenherstellung jedoch einer
neuen Form dekorativen Müssiggangs. Bei den
Damen des Bürgertums wurde es Mode, sich die
Zeit mit «Frivolitäten» zu vertreiben, wie eine
bestimmte Spitzensorte genannt wurde.

Wie Frivolitäten im letzten Jahrhundert vom
privaten Raum der zumeist weiblichen Arbeiterin,

respektive Müssiggängerin, in die künstlerische

Avantgarde wandern, wird am Werk der

Berliner Dadaistin Hannah Höch 1889–1978)
deutlich. Im Kriegs- und Nachkriegseuropa der

10er und 20er Jahre war es für viele Frauen erneut
zu einem wirtschaftlichen Erfordernis geworden,
sich handarbeitend zu betätigen und die feinen
Kurzwaren selbst herzustellen. Die Vorlagen für
die Heimarbeit wurden in Deutschland von
Modezeitschriften veröffentlicht. Dabei arbeiteten
etwa in Magazinen wie «Die Dame» «Elegante

Welt» oder «Moden-Spiegel» häufig Künstler wie

Alma-Elisa Kittner

zitierte Literatur:

Walter Benjamin:
«Das Passagen-Werk »

Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, 1982.

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 29



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

Jeanne Mammen oder Hannah Höch. Zehn Jahre

lang verdiente Höch, die ihre Ausbildung an

der Kunstgewerbeschule Charlottenburg begonnen

und am königlichen Kunstgewerbemuseum
fortgesetzt hatte, ihren Lebensunterhalt bei dem
grossen Ullstein-Verlag als Textildesignerin und
Modezeichnerin. Das Geld diente dazu, sich «Ein
Zimmer für sich allein» Virginia Woolf) leisten
und eigenständig als Künstlerin arbeiten zu können;

doch zugleich verschränkte Höch beide
Bereiche miteinander. Theoretisch galten
Kunstgewerbearbeiten wie Spitzenherstellung und
Stickerei eindeutig als Handarbeit niederen Ranges;

praktisch wurden die Grenzen zwischen Kunst
und Nadelarbeit jedoch zunehmend verwischt.
Jugendstilelemente und expressionistische
Formen finden schon früh Eingang in Höchs Spitzenund

Tapetenmusterentwürfe. In dem Magazin
«Stickerei- und Spitzen-Rundschau» veröffentlichte

sie zudem Artikel, in denen sie dafür
eintrat, die Spitzenherstellung als Kunst zu begreifen
und dementsprechend ihre abstrakte Form- und

Der Konstruktivismus aus Schnittmusterbögen wird
zur politischen Aussage, wenn daraus ein ironi-sches

Anti-Denkmal weiblicher Nichtigkeit entsteht.

Farbsprache weiterzuentwickeln Makela). Höch,
die genau in dieser Zeit zum dadaistischen Zirkel

Berlins gehörte, verwendete schliesslich das

Material, das bei ihren Textilgestaltungen
entstand, für etliche Collagen und Montagen. In
«Weisse Form» 1919) legt sie über das Muster
eines Spitzendeckchens weisse Nähvorlagen, so

dass ein Wechselspiel zwischen organischen und
konstruktivistischen Formen entsteht. Meist
schneidet Höch dabei Reproduktionen aus den
Ullstein-Zeitschriften aus, doch in «Das Sternfilet

» 1924) wird sogar ein dreidimensionales
Spitzenstück in die Assemblage eingebaut, das wie
eine Sonne über den anderen Elementen thront.
Ähnlich abstrakte, geometrische Formen entstehen

in der Collage «Auf Tüllgrund» 1921); in
«Schneiderblume» 1920) ziert eine papierne rosa

Blume die Mitte, und in der Collage «Entwurf für
das Denkmal eines bedeutenden Spitzenhemdes »

1922) entkleidet Höch die Spitze ihrer Funktion,
um sie sogleich ironisch zu überhöhen.

Das Dadaprinzip, die Grenzen zwischen Hoch
und Niedrig zu überschreiten und respektlos
jegliches Material aus den Massenmedien zu nutzen,
zu verfremden und durch Neukontextualisierung

absurde Sinnschichten aufeinanderprallen zu
lassen, überträgt sie auf das Gebiet der als weiblich
begriffenen Spitzenherstellung. Die Abwertung,
die traditionell mit dieser Kopplung von Privatheit

und Weiblichkeit einhergeht – nämlich, wie
erwähnt, solcherlei häusliche Handarbeit als

nebensächlich anzusehen – überspringt und
transformiert Höch auf diese Weise. Wenn sie das

vermeintlich banale Material der Spitze und Stickerei

in den Kunstkontext überträgt, unterläuft
sie die herrschenden Hierarchien, die auch die
künstlerische Avantgarde prägten. Denn was als

darstellungswürdig galt, war selbst bei den Dadaisten

höchst umkämpft. Kurt Schwitters’ Collagen

etwa waren den Berlinern zu formalistisch
und poetisch; und als einzige Frau im Herrenzirkel

drohte Höch ständig der Ausschluss, weil sie

als «reizende Amateurin» und ihre Arbeiten als zu
wenig bissig und politisch galten. Übersehen wurde,

dass Höchs Reinszenierung der «unwichtigen»

vermeintlich auf den Haushalt beschränkten
Materialien nicht nur Produkte von Frauenarbeit ins
Bild setzt, sondern auch den gesamten
Weiblichkeitskosmos von Aussteuer und bürgerlichen
Mädchenträumen in Tüll und Spitze auf
hintersinnige Weise kommentiert und ins Zentrum
aktueller künstlerischer Tätigkeiten rückt. Der
Konstruktivismus aus Schnittmusterbögen wird zur
politischen Aussage, wenn daraus ein ironisches
Anti-Denkmal weiblicher Nichtigkeit entsteht.

Im Rückblick wird dies noch klarer. Höchs
letzte grosse Collage «Lebensbild» 1972/73)
reflektiert wichtige Lebensstationen und ist
zugleich eine Retrospektive ihres Werks. Unter den
etlichen Zitaten aus ihren Collagen und Montagen

befindet sich auch ein Ausschnitt aus der
Arbeit «Weisse Form» Sie steht im «Lebensbild»

neben einer Collage aus dem Jahr 1967: «Das
ewig Weibliche» zeigt eine nasenlose, neuzeitliche

Venus mit Schmollmund, Betonfrisur,
Eulenaugen und einer Art Spitze, die über das
Gesicht gelegt ist. Bekrönt wird die Schöne von
einem strahlenförmigen Ornament, das eigentlich

eine fotografierte Beeteinfassung aus Höchs
Garten ist. Der Mythos des ewig Weiblichen ist
hier buchstäblich verflacht; denn er wirkt fast wie
ein Schnittmusterbogen. Dagegen scheint das

«Porträt» des Spitzendeckchens in der « Weissen

Form» spritzlebendig. Einmal mehr zeigt Höch
in ihrer Umkehrung der Dinge, wie die
Attribuierungen des Weiblichen das Haus verlassen und
eigensinnig werden – im denkwürdigen Spitzenhemd.

Alma - Elisa

Kittner geboren
1971, promovierte
2005, nach einem
Studium der Kunstgeschichte,

an der Ruhr-
Universität Bochum.
Der Titel ihre Arbeit
lautet: «Visuelle
Autobiografien.
Sammeln als Selbstentwurf
bei Hannah Höch,
Sophie Calle und
Annette Messager»

30 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



Wer Spitzen zeigt, kann Massen verführen: wie
Madonna in Spitzen zur Jungfrau wurde und damit
die Mode einer Generation bestimmte.

5) In Spitzencorsage auf die
Bühne

Was für ein Hochzeitskleid! Jungfräulich weiss,

mit bodenlanger, weiter Schleppe, die schwingt,
verhüllt oder freigibt je nach Wunsch. Mit
einer Corsage aus Spitzen, die das üppige Decolleté

der Trägerin bis zur Waghalsigkeit auskostet.

Mit einem mehrfach gestuften Rock, der, blickt
man nur geschickt an den vielen transparenten
Stofflagen vorbei, die nackten Schenkel freilegt
wie ein Mini.

In diesem Kleid stolziert 1984 die junge
Sängerin Madonna Louise Ciccone durch venezianische

Palazzi, räkelt sich auf Samtpolstern und
erobert damit das frisch etablierte Musikfernsehen.
Die Rede ist vom Video zu «Like a Virgin» Es

ist der Song, der nach dem ersten Hit «Holiday»

Madonnas endgültigen Durchbruch bedeutete.
Damals etabliert Madonna einen Look, der von
unzähligen jungen Frauen in aller Welt kopiert
werden wird: eine Art frühen Girlie-Stils, mit wilden

Locken und expressivem Make-up, kurzen
Röcken zu Leggings oder Netzstrümpfen, schwarzen,

manchmal bauchfreien Tops. Es ist ein Look,
der damit kokettiert, das Unterste zuoberst zu
kehren, und der mit Hilfe mehrerer Schichten
legere Durchblicke ermöglicht. Es ist ein Look,
der offensiv mit Dessouselementen arbeitet.
Essentiell dafür ist das erotische Wechselspiel von
Verdecken und Zeigen – das Prinzip der Spitze.

Allerdings hat Madonna dieses Outfit nicht
aus dem Nichts erfunden. Die Madonna der
achtziger Jahre, die sich anschickt, nach musikalischen

Anfängen in New Yorker Schwulenclubs
den Mainstream für sich zu erobern, erbt diesen

Stil von verschiedenen popkulturellen Quellen.
Mit seiner Coolness und punkigen Rotzigkeit ist
er ein Echo des New Wave, der Ende der Siebziger,
Anfang der Achtziger London und New York
beherrscht hatte. Man war bleich und trug schwarz,

doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

manchmal mit düsterem Minimalismus, manchmal

allerdings auch von der Opulenz eines
Vampirromans beeinflusst. Manche New-Wave-Bands

wurden von der Tradition der Gothic Novels, der
Schauerromane vor Ruinenkulissen, inspiriert;
die Ästhetik der angelsächsischen schwarzen
Romantik kam wieder an die Oberfläche, und mit
ihr der Schwarze-Spitzen-Look.

Wo New Wave die Gothicdüsternis mit der

Kälte des Punks kombinierte, war auch Erotik
nichts Zartes, sondern wurde eingesetzt wie eine
Waffe, mit provokantem Exhibitionismus. Siouxsie

Sioux von der britischen Band Siouxsie and the

Banshees, eine modische Ikone der Zeit, trug
Anfang der Achtziger Spitzenbodies, die ihre Brüste
komplett freilegten, zu schwarzem Leder. Siouxsies

modische Inspirationen stammten aus der
Sado-Maso-Szene, und als Accessoire zu diesen
Dessous passten Stachelhalsbänder und
Sicherheitsnadeln deutlich besser als ein verführerischweiblicher

Augenaufschlag.
Aus New Wave entstand New Romantic, eine

britische Post-Punk-Mode, die Anfang der achtziger

Jahre dandyhaft im Neobarock schwelgte.

In der Szene, die sich um die Bands Adam & the

Ants, Spandau Ballet oder Duran Duran scharte,
waren Spitzen nicht dem Terrain der Unterwäsche

vorbehalten, sondern wurden zur Schau
getragen wie zu Zeiten Mozarts, und zwar auch

von Männern. Diese modische Praxis zitierte eine
Zeit, in der Spitzen kein Zeichen privater Erotik
waren, sondern ein von Adligen öffentlich getragenes

Statussymbol.
In der Populärkultur ist das Bild des Adligen

mit den flatternden, spitzenbesetzten Ärmeln das

Sinnbild barockhafter Prachtentfaltung – einer
Pracht, die die Popkultur immer wieder in
Glamour übersetzt hat. Da die bürgerliche Kultur
aber den glamourösen Mann abgeschafft und das

Schillernde – wie auch die Sphäre der Privatheit
– an die Frau delegiert hat, bedeutet der glamouröse

Mann seit dem 19. Jahrhundert immer auch
eine Infragestellung der Männlichkeitsnormen.
Die ersten Dandys haben das vorgemacht, und
eine Figur wie David Bowie inszenierte sich in
den siebziger Jahren als ihren schrillen Nachkommen:

mit wild toupiertem Haar und geschminkten

Augen, den mageren Körper in glitzernden
Phantasie-Kostümen – oder eben auch offensiv
androgyn im neobarocken Rüschenhemd.

Man kann aus feministischer Sicht die
Selbstfeminisierung der Dandys als patriarchalischen
Schachzug interpretieren, mit dem die Männer
den realen Frauen weiteres Terrain abjagen. An-

Elke Buhr

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 31



32 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



GALERIE Annelies Štrba

aus «Nyima » 2005 33



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

derseits, und dies wiegt wohl schwerer, trägt eine
solche Verschiebung der Zeichen der Geschlechtsidentität

entscheidend zu einem Klima der

Denaturalisation des Geschlechts bei – «Doing Gender

» wird ein Spiel, bei dem dann auch die Frauen
mit grösserer Freiheit mitspielen können. Und
von dieser Freiheit hat sicherlich Madonna, die
grosse Performerin ihrer Sexualität, entscheidend
profitiert.

Die Genderüberschreitung funktionierte im
Pop der siebziger und frühen achtziger Jahre also

in beide Richtungen: Männer kokettierten – mit
Rüschen, Spitzen und langen Haaren – mit den
Zeichen des Weiblichen, Frauen kombinierten
absolute Härte zu transparenten Dessous. So

nutzten beide Geschlechter die Erotik der
Normverletzung gegen die bürgerliche Langeweile.

Es blieb Madonna vorbehalten, diese Ästhetik

aus dem Untergrund für die breite Masse zu
popularisieren. Sie kombinierte Spitze mit Punk
und Trash. Ihr weisses Hochzeitskleid in «Like a

Männer kokettierten – mit Rüschen, Spitzen und
langen Haaren – mit den Zeichen des Weiblichen,
Frauen kombinierten absolute Härte zu transparenten
Dessous. So nutzten beide Geschlechter die Erotik der
Normverletzung gegen die bürgerliche Langeweile.

Virgin» wirkt auch deshalb so sexy, weil es immer
wieder mit Bildern ihres schwarzen Club-Outfits
gegengeschnitten wird, einem Outfit, das

Nonkonformismus und kratzbürstige Selbstbehauptung

anzeigt.
Madonna ist das Gegenteil des ätherischen

Weibchens, ihre Erotik ist handfest und
selbstbewusst. Sie wirkt einerseits burschikos,
anderseits ungeheuer weiblich. Ihr Tanzstil, ihre
Körpersprache, auch ihre Praxis des Freilegens

von Decolleté und Armen folgen den Normen
klassischer Weiblichkeit, wie sie beispielsweise
Pierre Bourdieu herausgearbeitet hat. Während
der Mann in unserer Kultur aufrecht geht, stabil
und breitbeinig steht und seinen Rumpf bedeckt,
erscheint ideale Weiblichkeit instabil, auf hohen
Absätzen trippelnd, im Tanz möglichst oft aus

der Vertikalen in die Horizontale gekippt.
Klassische Positionen der Frau zeigen den Kopf weit
zurückgelehnt und den Halsbereich freigelegt,
wie bei einem Tier, das sich unterwirft.

Auch Madonnas Tanz betont, vor allem in
den frühen Videos, die Diagonalen, sie biegt sich

nach hinten, legt den Kopf zur Seite, schlängelt
sich im «Like a Virgin»-Video unter den Brücken
Venedigs hindurch wie eine Limbotänzerin. Aber
sie tut dies mit herausforderndem Blick. Wenn
Madonna ihr Decolleté über der weissen Spitzencorsage

freilegt, dann scheint sie direkt auf den
animalischen Kern dieser Pose zu zielen, und im

«Like a Virgin»-Video ist es dann wirklich ein
Löwe, den sie verführt.

«You make me feel I’ve nothing to hide» so

heisst es noch in «Like a Virgin» Nein, Madonna

hat nichts zu verstecken – das hat sich im Lauf
ihrer einmaligen Karriere nach «Like a Virgin»

erwiesen. Wie keine andere, hat Madonna ihre
Dessous hergezeigt. Der Modemacher Jean-Paul
Gaultier hat ihr das phallischste Bustier der Welt
geschaffen, eine Rüstung aus zwei phallischen
Spitzkegeln, die Weiblichkeit als Waffe inszenieren.

Madonna ist dabei zu einer feministischen
Ikone geworden und zum Inbegriff der
erfolgreichen self-made woman. Anderseits aber ist
Madonna, der bestverdienende weibliche Popstar

der Welt, auch Symbol einer Popkultur
geworden, die Sexualität zur Ware macht; die den
Körper als Produktionsmittel behandelt, in das

erst Fitnessstunden investiert werden, um dann
maximale Rendite zu ermöglichen; die sich
auszieht bis auf die Knochen und dabei ihre Haut
zentimeterweise verkauft. Bei aller Euphorie über
die Entdeckung der selbstbestimmten Erotik darf
man die alte Weisheit nicht vergessen: sich vor
der Kamera auszuziehen, ist nicht automatisch
ein Akt der Befreiung des weiblichen Geschlechts.
Wie prekär der Gebrauch von Dessous im Pop
ist, musste kürzlich erst Britney Spears erfahren,
Madonnas gefallene kleine Schwester. Bei einem
Comebackversuch nach längerer Bühnenabstinenz

im September 2007 stöckelte sie im Glitzer-
BH unbeholfen über die Bühne und lieferte sich
und ihren halbnackten Körper den hämischen
Kommentaren der Öffentlichkeit schutzlos aus.

Spitzendessous sind symbolische Inszenierungen

von Ambivalenz. Sie zeigen und verstecken,
geben Grenzen frei und markieren sie gleichzeitig.

Der öffentliche Gebrauch von Dessous im
Pop lebt von dieser Ambivalenz – und riskiert
doch gleichzeitig immer, in der massenmedialen
Vervielfältigung das Zeichen in die Eindeutigkeit
des Kommerzes zurückzuzwingen. Madonnas
Dessous jedenfalls haben jede Anmutung von
Privatheit verloren. Manche lesen sie auch heute
noch als Manifest weiblicher Selbstbestimmung.
Andere nur noch als Kennzeichen neoliberalen
Ausverkaufs.

Elke Buhr

geboren 1971, war
Pop- und
Kunstredakteurin der Frankfurter

Rundschau
und arbeitet zur Zeit
als freie Autorin.

34 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



Und was, wenn die Frau und die Dessous zu Hause
bleiben? Dann gehen Freiheit und Lust verloren!

7) Auch in Spitzen zu Haus
keine Lust

Privatheit und Erotik, scheint es, gehören zusammen

wie Yin und Yang, und da Frauen seit je die
Repräsentantinnen des Privaten sind, ist ihnen,
so könnte man annehmen, die Erotik auf den
Leib geschneidert wie ein perfekt sitzendes
Spitzenhöschen. Doch die kulturgeschichtlich uralte
Verknüpfung von Weiblichkeit und Privatheit hat
bei genauerem Hinsehen einen gänzlich anderen
Effekt: die Frau wird nicht erotisiert, sondern zur
Mutter Maria gemacht.

Trotz allgegenwärtigem Gleichberechtigungspostulat

ist es nach wie vor eher der Mann, der

sein Begehren lustvoll nach aussen richtet, während

die Frau ihre Energie mit mehr oder
weniger grosser Hingabe) in die Gestaltung des

Beziehungsraumes investiert. So ist auch in
vermeintlich modernen Beziehungen meistens sie es,

die sich für die Hausarbeit zuständig fühlt, ihre
Arbeit reduziert oder ganz aufgibt und ihre
eigenen Vorhaben so einrichtet, dass sie mit dem

doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

Terminkalender des Mannes den sie stets im
Kopf hat) kompatibel sind. Auf diese Weise finden

sich selbst jene Frauen, die sich immer sicher

waren, dass ihnen das nie passieren würde, kaum
dass sie den Hausstand mit einem Mann teilen,
plötzlich in der Rolle der Daheimgebliebenen,
Wartenden, Passiven wieder – einer Rolle, die
ihnen nicht zuletzt qua biologisches Geschlecht im
Zuge unserer abendländischen Kulturgeschichte
immer wieder angedichtet wurde. Während der

Mann sein Geschlecht offensiv vor sich herträgt
und entsprechend auch sein Begehren mit Leichtigkeit

nach aussen richten kann, ist die Frau
aufgrund ihrer geschlechtlichen Anatomie angeblich
passiv, empfangend, hingebend und schwach. Ihr
eigenes Begehren richtet sich nicht auf die Welt,
sondern auf das Verlangen des Mannes – und
so fühlt sich mitunter auch die emanzipierteste
Frau auf eine für sie unerklärliche Weise gedrängt,
nach der Arbeit, anstatt direkt, wozu sie eigentlich
Lust hätte, ins Kino zu gehen, lieber noch schnell
zum Supermarkt zu rennen, um fürs Abendessen

zu sorgen.

Sollte die Frau dennoch dann und wann sich
trauen, ihre Libido unabhängig vom Mann zum
Zuge kommen zu lassen, überkommt sie nicht
selten ein schlechtes Gewissen – so als würde sie,

sobald sie ein eigenständiges Begehren entwickelt,
die Liebe und in gewisser Weise auch sich selbst

aufs Spiel setzen. Es ist, als sei die begehrende
Frau in wesentlich stärkerem Masse als der Mann
gefährdet, sich zu verlieren. Der Literaturwissenschafter

Albrecht Koschorke erklärt diese
kulturhistorisch althergebrachte Annahme folgendermassen:

«[S]ein Dasein [das Dasein des Mannes]
umfasst mehr als bloss seine sexuelle Begierde. Die
Frau aber darf nicht begehrlich sein, denn sie würde

sich von ihrer Triebhaftigkeit verschlingen lassen.

Der Mann kann sich spalten, er existiert in zwei

Svenja Flaßpöhler

zitierte Literatur:

Albrecht Koschorke:
«Die Heilige Familie
und ihre Folgen»

Frankfurt a.M: Fischer,
2000.

Roland Barthes:
«Fragmente einer
Sprache der Liebe»

Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1984

www.sihldruck.ch
HIER SIND SIE AN DER RICHTIGEN ADRESSE.

www.sihldruck.ch
HIER SIND SIE AN DER RICHTIGEN ADRESSE.

www.sihldruck.ch
HIER SIND SIE AN DER RICHTIGEN ADRESSE.

n PRINTMEDIEN n NEUE MEDIEN n DIENSTLEISTUNGENn PRINTMEDIEN n NEUE MEDIEN n DIENSTLEISTUNGENn PRINTMEDIEN n NEUE MEDIEN n DIENSTLEISTUNGEN

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 35



doss ier Spitzen, Frauen, Freiheit

kulat als Zeichen der Sünde tief in ihrem Leibe,
und selbst wenn ein Kondom verwendet wird, ist
der verbotene Penis immerhin in sie eingedrungen.

Diese Grenzüberschreitung wiegt um so

schwerer, als die Frau gemäss dem bürgerlichen
Familienideal die Repräsentantin des familiären
Heims ist, so dass der Nebenbuhler seine Spuren

strenggenommen nicht nur in ihrem Körper,
sondern gleichzeitig im Innersten der heilen Welt
hinterlässt. Die Frau kann also die Schande nicht
am Fussabtreter abstreifen wie der Mann,
sondern sie trägt sie unweigerlich über die Schwelle.

Erschwerend für die Frau kommt hinzu, dass

eine solche eher metaphorische Nestbeschmutzung

sich durchaus zu einer gänzlich realen
wandeln kann – dass also der Nebenbuhler dem
rechtmässigen Stammherrn, wie man sagt, «ein
Kuckucksei ins Nest legt» Die Natur bringt es

nun einmal mit sich, dass Frauen immer ihr eigenes

Kind gebären. Der Mann hingegen ist, wenn
er sich seiner Vaterschaft sicher sein will, auf die
Monogamie seiner Partnerin angewiesen. Und
was läge da näher, als sie, wenn auch unter dem
Deckmantel charmanter, männlicher Fürsorglichkeit,

zu domestizieren?
Natürlich geht eine solche Domestizierung

nicht spurlos an der Frau vorbei – ja, man
gewinnt sogar den Eindruck, als würden sich Frauen,

sobald sie gebunden sind, selbst domestizieren,
indem sie in einem mehr oder minder schleichenden

Prozess ihre sinnliche Seite abwerten. Zu
beobachten ist eine solche Abwertung vor allem an

Müttern. Es scheint, als vertrüge sich sexuelle
Attraktivität schlichtweg nicht mit ihrer Rolle, und
tatsächlich behauptet das bürgerliche Mutterideal,
die Heilige Maria, auch im 21. Jahrhundert noch
seine Macht. Mütter sorgen sich, kümmern sich,
opfern sich auf, aber sie begehren nicht – und
deshalb haben sie hochhackige Schuhe, Röcke
und tief ausgeschnittene Decolletés längst in die
hinterste Ecke ihres Schranks verbannt. Auch ein
knappes Spitzenhöschen ist vermutlich das letzte,

was eine Mutter-Maria-Frau anziehen würde
– und wenn sie es doch tut, wirkt es eher verzweifelt:

nur unzureichend verdeckt das Dessous die
Tatsache, dass der Versuch, Emanzipiertheit zu
verkörpern, ohne sich aus der Sphäre des Privaten
zu befreien, gehörig in die Hose gegangen ist.

Dimensionen. Die Frau ist mit sich eins und gerade

deshalb in Gefahr, sich jederzeit ohne Rest zu
verlieren.» Der Mann ist immer mehr als nur sein
Geschlecht, weshalb er zur Triebsublimierung
und entsprechend zu kulturell wertvoller Arbeit
fähig ist. Die Frau aber ist nichts anderes als ihr
Geschlecht: sie ist Körper, nicht Geist, und
infolgedessen ist sie – man denke nur an Eva und die
Schlange – durch und durch verführbar.

Aufgrund dieser Schwäche ist die Frau seit je
dazu angehalten, ihr Begehren im Zaum zu halten.

Als launenhaftes sogenanntes «Frauenzimmer

» muss sie es im wahrsten Sinne des Wortes
domestizieren, das heisst ins Häusliche, ins
ungefährliche Innen bannen, während der Mann es

«draussen» im wilden Leben, ohne Risiko
ausagieren kann. «Historisch gesehen» schreibt der

französische Philosoph Roland Barthes, «wird der

Diskurs der Abwesenheit von der Frau gehalten: die
Frau ist sesshaft, der Mann ist Jäger, Reisender; die
Frau ist treu sie wartet), der Mann ist Herumtrei¬

ber

Mütter sorgen sich, kümmern sich, opfern sich
auf, aber sie begehren nicht – und deshalb haben
sie hochhackige Schuhe, Röcke und tief
ausgeschnittene Decolletés längst in die hinterste
Ecke ihres Schranks verbannt.

er fährt zur See, er ‹reisst auf›). Es ist die Frau,
die der Abwesenheit Gestalt gibt, ihre Fiktion
ausarbeitet, denn sie hat die Zeit dazu…»

Ein solches «Herumtreiben» und die damit
einhergehende, bisweilen schizophren anmutende

Grenzziehung zwischen Lust und Liebe gelingt
Männern, der landläufigen Meinung zufolge,
weitaus besser als Frauen. Es ist, als würde das

nach aussen gerichtete, angehängte Geschlecht
es dem Mann ermöglichen, gänzlich unbeschadet

von einer Sphäre in die andere zu wechseln.
Seine geschlechtliche Anatomie, so scheint es,

bewahrt ihn davor, den Schmutz mit nach Hause
zu bringen – lässt er doch seinen Samen,
beziehungsweise die Sünde, im Körper der beschlafenen

Frau zurück und kann sich auf diese Weise,
im wahrsten Sinne des Wortes, schadlos aus der

Affäre ziehen. Im männlichen Körper finden sich
abgesehen von etwaigen Geschlechtskrankheiten)

keine Rückstände des verbotenen Aktes – ein
anatomischer Vorteil, der im Falle eines von der

Frau begangenen Seitensprungs oder Ehebruchs
so nicht besteht. Als Penetrierte trägt sie das Eja-

Svenja

Fla SSpöhler

geboren 1975, promovierte

in Philosophie
über Pornographie und
das moderne Subjekt

«Der Wille zur Lust»
2007). Sie lebt als

Autorin in Berlin.
Gerade ist von ihr «Gutes
Gift. Über Eifersucht
und Liebe» erschienen.

36 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



GALERIE Annelies Štrba

aus «Nyma» 2003 37


	Dossier : Spitzen, Frauen, Freiheit
	Spitzen, Frauen, Freiheit
	Im eigenen Zimmer mit sich allein
	Eine Tür mit Schloss
	Das Persönliche ist auch das Politische
	Ein Spitzenhemd für ein Dadareich
	In Spitzencorsage auf die Bühne
	...
	Auch in Spitzen zu Haus keine Lust
	...


