
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 963

Artikel: Von der Kunst, den "Grünen Heinrich" zu lesen. Folge IV, das Glück
des Wissens

Autor: Wagner, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

1853 schrieb Gottfried Keller an einen Freund: «Ich habe gesehen und gestaunt, wie

schlecht und unfähig die Produkte anderer Leute gelesen werden.» Trotz dieser

pessimistischen Einschätzung Kellers wurden beide Fassungen des «Grünen Heinrichs»

offenbar gut und fähig genug gelesen, um inzwischen zur Weltliteratur zu zählen.
Von der Kunst, Gottfried Keller zu lesen, handelt auch eine diesjährige Vorlesung am
Deutschen Seminar der Universität Zürich. Wie der Zürcher Germanist Karl
Wagner im folgenden erläutert, liegt der Reiz des Romans auch darin, dass er die

Wissenschaft und deren Vermittlung literarisch verarbeitet und dabei auch für ein
Wissen zuständig wird, von dem die Wissenschaft selbst nichts weiss.

Fokus 2008, Folge IV

Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen
Das Glück des Wissens

lehrten und Nichtbelletristen» rechnet. Er fügt aber an: «Die
Hauptsache ist am Ende, dass es einem Ernst damit ist und
man etwas Durchdachtes vorzubringen habe, was am Ende
immer Wissenschaftlichkeit ist» «Briefwechsel Keller/Hettner

» hrsg. J. Jahn, 1964). Möge es so sein.

Heutzutage versteht die Literaturwissenschaft unter
«Wissen» das Resultat einer Ausdifferenzierung, die im
Gefolge der kulturwissenschaftlichen Öffnung der
Literaturwissenschaft und der einzelnen Nationalphilologien
entstanden ist. Es handelt sich also um einen Fall von
Spezialisierung und Präzisierung im Rahmen einer wie auch

immer zu bestimmenden Verknüpfung von «Literatur und
Kultur» oder, je nach Präferenz, einer speziellen «Poetik der

Kultur» Historisch betrachtet, handelt es sich dabei um ein
veritables Erbe des 19. Jahrhunderts, ein Erbe, das
allerdings in den deutschsprachigen Ländern besonders schlecht
bewahrt wurde, im Unterschied zu England, wo die
Berührungsängste zwischen « science » und «literature» längst
höchst lebendigen interdisziplinären wie auch komparatistischen

Austauschbeziehungen gewichen sind, die sich
durch ergiebige Forschungserträge legitimieren.

Das Erbe von «Literatur und Kultur» insbesondere von
«Kulturwissenschaft» ist in Deutschland aus mehreren
Gründen schlecht bewahrt worden. Erstens aus antisemi-

Karl Wagner

Gottfried Keller wurde 1862 von Hermann Hettner
aufgefordert, einen Beitrag für das erste Heft einer neuzugründenden

Zeitschrift «Kritische Jahrbücher der Wissenschaft
und Kunst» zu verfassen. Weder die Zeitschrift noch der
Beitrag sind jemals erschienen. Was von diesem Projekt
geblieben ist, ist eine Äusserung Kellers, in der er sich nicht
zu den «streng Gelehrten» allenfalls «zu den gewöhnlich Ge-

Fokus 2008:

bisher:

aktuell:

kommend:

Von der Kunst, den «Grünen
Heinrich» zu lesen

April, Folge I, Ein Roman, fast wie
ein Brief

Mai, Folge II, Die Verabschiedung
der Gottesidee

Juni/Juli, Folge III, Vom Kritzeln,
Malen, Schreiben und Fechten

August, Folge IV, Das Glück des

Wissens

September, Folge V, Frauen-Bilder

46 Nr. 08, 2008 Schweizer Monatshefte



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

lären Belehrungen; in dem vorliegenden Heftchen, in acht
verschiedenen Gaben zwei Geschichten von Auerbach, eine von
G. Keller, Weltgeschichte im Dorfe von [Berthold] Sigismund,
Brief eines Turners … sind sowohl die Erzählungen als die
Betrachtungen ohne Ausnahme der Art, dass man sie am besten

als ‹culturhistorische› bezeichnet.»**
Mit Blick auf England wäre daran zu erinnern, dass

Charles Dickens ab 1850 eine Familienzeitschrift wie «The
Household Worlds» herausgab, mit Artikeln über Chemie,
Atmung oder den Hippopotamus, durchmischt mit
Fortsetzungsromanen. Oder, intellektueller, die Zeitschrift «

Westminster Review» die in den 50er Jahren des 19. Jahrhunderts

eine Rubrik «contemporary literature» hatte, wo
Rezensionen zu Werken der Theologie, Philosophie, Politik,
Soziologie, Naturwissenschaften oder Geschichte erschienen

– eine Zeitlang unter der redaktionellen Leitung einer
Schriftstellerin, die zugleich die erste europäische Intellektuelle

von Rang werden sollte: George Eliot. Einer der
einflussreichsten englischen Essayisten des 19. Jahrhunderts,
Matthew Arnold, schreibt 1882 in einer Replik auf Thomas
Henry Huxleys «Science and Culture» 1880): «Literature is

a large word; it may mean everything written with letters or
printed in a book. … All knowledge that reaches us through
books is literature.» Dieser für uns überraschende Literaturbegriff

besagt nun nicht, dass damit die Unterschiede
zwischen Literatur und Wissenschaft wegfielen oder «science»

auf «literature» zu reduzieren wäre, weil es eben auch «eine
Art von Schreiben» sei. Produktiver ist es zweifellos, die
Differenzen und Ähnlichkeiten in jener Zeit zu studieren.

Der breite Literaturbegriff zeigt indes an, dass in dieser

Epoche des 19. Jahrhunderts Romanschriftsteller und
Wissenschafter ihre Aufgaben, Unterschiede und Affinitäten in
einem noch als gemeinsam angesehenen Feld zu verhandeln
und zu bestimmen suchten. Dabei war schon aus Gründen
der Selbstbehauptung im kulturellen Feld und erst recht im
Kampf um die gebildete Öffentlichkeit auch für Wissenschafter

die Vertrautheit mit dem literarischen Kanon,
insbesondere auch den griechischen und römischen Klassikern,
eine Selbstverständlichkeit. Eine analoge Vertrautheit stand
auch dem Dichter nicht schlecht an, wie man etwa Stifters

«Über Stand und Würde des Schriftstellers» 1848) entnehmen

kann.
Die Konkurrenz in wenigstens zum Teil denselben

Medien ist für die Wissenschafter also nicht gegen, sondern nur
mit der Literatur zu gewinnen, genauer: mit dem, was eine
liberale Kultur auszeichnet. Das hatte auch gute strategische

Gründe, wollte man doch einen gemeinsamen Gegner,
Religion und Kirche, aus dem Felde schlagen. Es gibt durchaus
Anhaltspunkte dafür, dass die « zwei Kulturen» im 19.
Jahrhundert noch eine Kultur waren, trotz all den Spannungen,
die es zweifellos gab. Wie diese Frage – eine Kultur oder
zwei Kulturen? – zu entscheiden sei, hängt nicht zuletzt
davon ab, wie man fragt. Womöglich gibt es unter dem
Aspekt «Wem nützt welches Kulturkonzept?» eine andere

Druckmanuskript zur zweiten Fassung des «Grünen Heinrichs» S. 7*

tischen Gründen, da die Völkerpsychologie Sozialpsychologie)

und Kulturwissenschaft des Juden Moritz Lazarus
nicht zur Kenntnis genommen wurde, ohne die etwa die
kulturwissenschaftlich orientierte Soziologie Georg Simmels

nicht denkbar wäre. Zweitens aber auch durch die
Weigerung der Germanistik, nichtfiktionale Prosa und
Essayistik des 19. Jahrhunderts zu studieren. Dazu gehörten
etwa die «Kleinen Schriften» des Keller-Freundes Hermann
Hettner und anderer, wie Viktor Hehn, Herman Grimm
oder Jacob Burckhardt. Drittens wegen der Vernachlässigung

der literarischen Medien des 19. Jahrhunderts –

Zeitschriften, Kalender oder Familienblätter –, die von
eminenter Bedeutung für die Distribution und Transformation
zeitgenössischen Wissens waren und eine Vorstellung geben

könnten von einem Literaturbegriff, der mit dem heutigen
nicht zur Deckung kommt. In einem frühen programmatischen

Aufsatz, «Verdichtung des Denkens in der
Geschichte» von 1862 merkt Moritz Lazarus über «Auerbach’s
Volkskalender für 1861» folgendes an, der Kellers «Fähnlein
der sieben Aufrechten» enthält: «Der gesammte Inhalt des

diesjährigen Kalender kann in literarischer Hinsicht als ein
Zeichen der Zeit angesehen werden. Im Anfang des Jahrhunderts

brachten die Kalender Gedichte, Novellen, Romänchen

und dgl., später häuften sich die naturwissenschaftlich popu-

Nr.08, 2008 Schweizer Monatshefte 47



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

Vorbildes Jacob Henle ausgewertet, die auf dessen
akademische Vorlesungen zurückgehen, die er zwischen 1847
und 1852 in Heidelberg gehalten hatte.

Unter inhaltlichen Aspekten geht es in dieser Vorlesung
im Roman um den «Nahrungsprozess» um eine «Lehre vom
Auge» über die «Systeme des Blutkreislaufs und der Nerven

» abgeschlossen mit «Bemerkungen über den sogenannten

freien Willen» Kellers Darstellung dieser universitären
Vorlesung über Anthropologie) stellt unübertrefflich die
Erwartungen und Befürchtungen heraus, die Heinrich als

bildungshungrigen Autodidakten gegenüber dem Wissen,
den Wissenden und den Institutionen des Wissens plagen.
Sie sind zugleich die Gewähr für den überscharfen,
mikrosoziologisch zu nennenden Blick auf die Universität und den
angehenden homo academicus. Der fremde, gleichsam
ethnographische Blick auf den Hörsaal macht vordringlich
bewusst, welche subtilen sozialen Hürden man überwunden
haben muss, um dort anwesend sein zu können.

«So trat Heinrich zum ersten Male in das weitläufige,
palastartige Universitätsgebäude und sah sich unter die
summende Menge junger Leute verwickelt, welche aus allen Sälen
strömte und auf den Gängen und Treppen sich kreuzte. Heinrich

mußte alle diese jungen Männer als seit zartester Jugend

der Schule angehörend sich denken, unter dem doppelten

Schutze des Staates und der Familie ununterbrochen lernend
in’s männliche Alter und in die Selbständigkeit hinüberreifend,
und zwar so, daß mit der letzten Prüfung zugleich der sichere

Eintritt in das bürgerliche Leben verbunden war. Sie bildeten
gewissermaßen die Staatsjugend, gegenüber welcher er sich als

obscuren Gegenstand, als Stoff des Staates fühlte, besonders da
sein heimathliches demokratisches Bewußtsein hier zurücktrat
vor der allgemeinen Kluft, welche durch alle europäische Erziehung

sich ausdehnt. Diese durcheinanderwogenden Jünglinge

erschienen ihm auf den ersten Blick rücksichtslos und selbstgefällig,

und in Erwartung von Amt und Würden, welche sie zu
verhöhnen vorgaben, einstweilen ihren Entwickelungszustand
zu einer Art souverainer Autorität machend, von welcher aus

Alles sich bemessen und verachten ließe; ja innerhalb derselben

schien es noch verschiedene Kasten, Stufen und Abzeichen zu
geben, als reichliche Gelegenheit, schon hier, unter dem
Deckmantel der akademischen Freiheit, den Corporalsstab der
Autorität tüchtig zu schwingen, und mancher jugendliche Führer
sah schon leibhaftig aus, wie ein Recruten quälender Corporal.

… Er versäumte nun keine Stunde in dem Hörsaal und nahm
begierig ein neues Ganzes in sich auf, welches er vom Anfang
bis zum Ende verstand und übersehen konnte. Wie ein Alp fiel
es ihm vom Herzen, daß er nun doch noch etwas zu wissen

anfing; im gleichen Augenblicke bereute er auch nicht mehr die
gewaltsame und lange Unterbrechung des Lernens, da dasselbe

dem Stillen des leiblichen Hungers gleicht; sobald der Mensch

zu essen hat, empfindet er nichts mehr von der Pein und der
Ungeduld des Hungers. Das Glück des Wissens gehört auch
dadurch zum wahren Glücke, daß es einfach und rückhaltlos
und ob es früh oder spät eintrete, immer ganz das ist, was es

Antwort als die, die als Folge des Streits der «zwei Kulturen»

in der Mitte des 20. Jahrhunderts als naheliegend erschien.
Kellers «Grüner Heinrich» wird durch die Frage nach

dem Verhältnis von Wissenschaft und Kunst, oder nach
dem sozialen Status von Naturwissenschaft, an einem
neuralgischen Punkt situiert. Das Jahr 1855 ist nicht nur Kellers

letztes Berliner Jahr, in dem er am «Grünen Heinrich»

arbeitet, sondern auch dasjenige, in dem eine erste Niederschrift

eines Teils des «Sinngedichts» entsteht. Diese
Koinzidenz, auf die Wolfgang Rohes wichtige Untersuchung
«Roman aus Diskursen» 1993) verweist, lässt die Novelle
«Das Sinngedicht» und den Roman als gleichzeitig
unternommene Experimente zur «künstlerischen Bewältigung von
Naturwissenschaft» erscheinen. 1855 erscheint mit Ludwig
Büchners «Kraft und Stoff» einer der Verständigungstexte
des naturwissenschaftlichen Materialismus; 1856 hält der
Physiologe Jacob Moleschott seine Antrittsvorlesung am
Zürcher Polytechnikum, der heutigen ETH. Moleschott
war mit Hettner befreundet, und so wurde auch Keller mit
ihm bekannt, schon in Heidelberg, also lange vor Mole¬

schotts

«Das Glück des Wissens gehört
auch dadurch zum wahren

Glücke, daß es einfach und
rückhaltlos und ob es früh
oder spät eintrete, immer ganz

das ist, was es sein kann … es

weiset vorwärts und nicht
zurück und läßt über dem
unabänderlichen Bestand und
Leben des Gesetzes die eigene

Vergänglichkeit vergessen.»

Berufung nach Zürich. Keller war mit dessen

Schriften vertraut, die ganz selbstverständlich in seinem
«Grünen Heinrich» als zeitgenössisches Weltwissen vorausgesetzt

sind.
Dass der Zusammenhang von Wissen, Wissenschaft und

Literatur nicht einer ist, der nur aufgrund eines heutigen
Paradigmas der Literaturwissenschaft in den «Grünen Heinrich

» hineingelesen wird, geht wohl am deutlichsten daraus

hervor, dass Heinrich nach dem Münchner Künstlerfest,
angestossen durch die an der Statue des «Borghesischen
Fechters» gemachten Erfahrung eines emphatischen
Zusammenhangs von Kunstwerk und Lebensentwurf, die
universitäre Anthropologievorlesung besuchen möchte. Heinrich

sucht also naturwissenschaftliches Wissen für seine

künstlerische Arbeit. Die Keller-Forschung hat die «

Anthropologischen Vorträge» 1876/1890) des Kellerschen

48 Nr. 08, 2008 Schweizer Monatshefte



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

Dass die Literatur für ein
Wissen zuständig sein kann,
von dem die Wissenschaft

nichts oder noch nichts
weiss, ist eine Botschaft,
die man als Literaturwissenschafter

gerne hört.

sein kann, ohne Reue über das Versäumte zu erwecken; es weiset

vorwärts und nicht zurück und läßt über dem unabänderlichen

Bestand und Leben des Gesetzes die eigene Vergänglichkeit

vergessen» 12, 253)***.
Mit diesem doppelt motivierten Integrationsversuch von

Wissenschaft stellt sich dem Roman auch ein Formproblem,
das nämlich, ob und wie er Formen des Wissens und deren
Vermittlung darzustellen vermöge. Der Reichtum des
Romans besteht gerade darin, dass er die Wissenschaft und
deren Vermittlung in den Blick nimmt, wobei die Armut
des Protagonisten dafür sorgt, dass dabei auch nichtakademische

Formen der Wissensaneignung ins Auge treten. Das
Interesse des Romans, wie durch die Kunst Wissen und
ausdifferenzierte, institutionalisierte Wissenschaften integriert
werden können, ist zugleich dessen eigenes Formproblem.

Spätestens seit der Arbeit von Rohe ist bekannt, dass

Kellers Roman im «Medium des Traums» « in eminenter Weise

über das hinaus [geht], was der Zeit und mithin auch Keller
an psychologischem Wissen zur Verfügung stand» Einer
psychoanalytischen Lektüre des Romans verpflichtet, hat schon
Gerhard Kaiser festgestellt, «dass die Traumsequenz im ‹Grünen

Heinrich› … erstaunlich nahe bei der Traumlogik,
Traumsymbolik und assoziativen Verknüpfungstechnik ist, wie Freud
sie beschreibt» Daran ist mehreres bemerkenswert. Literatur
ist hier nicht einfach Illustration oder Wiedergabe des Wissens

zeitgenössischer Wissenschaft oder dessen Kritik. So

sehr Keller mit zeitgenössischer Psychologie vertraut war
und von deren Wissen im Roman Gebrauch machte, so

wenig begnügte er sich damit. Dass die Literatur für ein
Wissen zuständig sein kann, von dem die Wissenschaft
nichts oder noch nichts weiss, ist eine Botschaft, die man als

Literaturwissenschafter gerne hört. Der vorliegende Fall ist
zudem wissenschaftsgeschichtlich höchst instruktiv. Denn
Kellers Roman « weiss » etwas zu einem Zeitpunkt, als die
Psychologie – der Kant bekanntlich den Status einer
Wissenschaft nicht zubilligen wollte – sich anschickt, eine eigene

Disziplin zu werden, indem sie sich als naturwissenschaftliches

Fach von der Königsdisziplin Philosophie
emanzipiert.

Um es kurz und pointiert zu sagen: der Preis, den die
unter der Philosophie an den Universitäten vertretene
Psychologie für ihre im Zeichen der Naturwissenschaft vollzogene

Emanzipation zu zahlen hatte, bestand in einer neuen

Unzuständigkeit für psychologische Sachverhalte. Neu
deshalb, weil im Zeichen romantischer Wissenschaft durchaus
Kompetenzen sichtbar geworden sind, die insbesondere das

Unbewusste betreffen. In dem Masse, wie diese Kompetenz
aus Gründen der Verwissenschaftlichung brachlag, war es

an der Literatur, diese Kompetenz zu erhalten und
weiterzuentwickeln. Dass Kellers Literatur in Freuds Psychoanalyse

ihren Horizont hat, beweist auch, dass man eine neue

Disziplin gründen kann, indem man auf diese Kompetenz
der Literatur setzt, wie Freud das getan hat mit allen
taktischen Distanzierungen, die er sich zu Lasten der Literatur
geleistet hat).

Ideengeschichtlich ist das nicht schwer zu plausibilisieren:

das fehlende Glied zwischen romantischen Interessen
am Unbewussten und Freuds Psychoanalyse ist – darauf hat
Odo Marquard wohl zuerst hingewiesen – die Philosophie
Feuerbachs. Wie schon angedeutet, teilt Freud mit Keller
eine vergleichbare Faszination für Feuerbach. Obendrein
durchläuft Freud aufgrund seines fächerübergreifend betriebenen

Medizinstudiums in Wien nicht nur diese mit Keller
vergleichbare Faszination für die Philosophie Feuerbachs.

Ob indes Freuds Psychoanalyse tatsächlich der Horizont
für das Wissen von Kellers Roman ist, bleibe offen. Es gibt
jedenfalls das bestechende Zeugnis Ludwig Wittgensteins,
der dem «Grünen Heinrich» zubilligt, er wisse mehr, jedenfalls

anderes als die Psychoanalyse. In «Gespräche über
Freud» aufgezeichnet von Rush Rhees, heisst es: «Einmal,
als Wittgenstein etwas wiedergab, was Freud gesagt hatte, und
den Rat, den er jemandem gegeben hatte, sagte einer von uns,
dass ihm dieser Rat nicht sehr weise erschiene. ‹ Oh sicherlich

nicht›, sagte Wittgenstein. ‹Aber Weisheit ist etwas, was ich nie

von Freud erwarten würde. Klugheit, sicherlich, aber nicht
Weisheit.› … Weisheit war etwas, was er bei seinen Lieblingserzählern

bewunderte, bei Gottfried Keller zum Beispiel. Die
Art der Kritik, die beim Studium Freuds helfen würde, müsste

sehr tief sein, und sie ist nicht sehr verbreitet.»

Nach diesem unüberbietbaren Lob darf als Fazit gelten:
Kellers Traumdarstellung und -analyse ist nicht nur ihrer
Zeit voraus, sondern womöglich auch der Freudschen
Psychoanalyse. Und dies deshalb, weil sie artistisch in einem
Masse avanciert ist, dass nicht nur die Zeitgenossen ratlos
waren und lediglich konsterniert die Sprengung der
Romanform zu monieren wussten. Allerdings würdigten schon
zeitgenössische Leser, selbst physiologisch orientierte
Wissenschafter wie Henle, Kellers originäre und originelle
psychologische Einsicht und Traumauffassung..

*Zentralbibliothek Zürich, Ms. GK 13

** Moritz Lazarus: «Grundzüge der Völkerpsychologie und
Kulturwissenschaft» hrsg. v. K.Ch. Köhnke, 2003, S. 33.

*** zitiert mit Band und Seitenangabe nach der Historisch-Kritischen
Gottfried-Keller-Ausgabe HKKA), hrsg. von W. Morgenthaler et al.,
Zürich/Frankfurt am Main, 1996ff.

Karl Wagner geboren 1950, ist Professor für Neuere deutsche
Literatur an der Universität Zürich.

Nr.08, 2008 Schweizer Monatshefte 49


	Von der Kunst, den "Grünen Heinrich" zu lesen. Folge IV, das Glück des Wissens

