
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 962

Buchbesprechung: Sachbuch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sachbuch

Reinhold Rieger

Von der Freiheit eines

Christenmenschen. De libertate
christiana. Kommentare zu

Schriften Luthers, Band 1
Tübingen: Verlag Mohr Siebeck, 2007

Die Bedeutung Martin Luthers für die
europäische Freiheitsgeschichte wird
unterschiedlich gewertet. Die einen sehen in
ihm, der dem Kaiser ins Angesicht zu
widerstehen wagte, einen Vorläufer der
Aufklärung. Andere zitieren seine Schriften

zum Bauernkrieg und bezeichnen ihn
als reaktionär. Exemplarisch für die erste

Sicht ist ein Diktum Heinrich Heinesaus

dem Jahre 1835,Luther habe der menschlichen

Vernunft das Recht eingeräumt,
die Bibel zu erklären, und habe sie damit
als «oberste Richterin in allen religiösen
Streitfragen» anerkannt. «Dadurch
entstand in Deutschland die sogenannte

Geistesfreiheit, oder, wie man sie ebenfalls

nennt, die Denkfreiheit. Das Denken ward
ein Recht, und die Befugnisse der Vernunft
wurden legitim.» Gegenüber Eckermann
äusserte sich Goethe schon vorher
ähnlich: Dank Luther seien wir «frei geworden

von den Fesseln geistiger Borniertheit»
Anders Karl Barth, nachdem er sich zur
Zeit des Nationalsozialismus Luther als
Kronzeugen eines freiheitsfeindlichen
politischen Systems hatte um die Nase
schlagen lassen müssen. Im noch vor Hitlers

Machtergreifung erschienenen ersten

Band von Barths Dogmatik war Luther
der am häufigsten – zumeist zustimmend
– zitierte Autor. Später hängte Barth
demonstrativ einen indonesischen
Wandteppich über das Büchergestell, auf dem
seine Lutherausgabe stand. Im Dezember
1939 schrieb Barth nach Frankreich, das

deutsche Volk leide «an der Erbschaft des

grössten christlichen Deutschen» der «
Hitlerismus»sei «der gegenwärtige böse Traum
des erst in der lutherischen Form christianisierten

deutschen Heiden»

Was ist davon zu halten? Am besten

liest man Luther selbst. Dazu regt auch
ein soeben erschienener, inhaltsreicher
Kommentar des Theologen Reinhold
Rieger an, der der wohl wichtigsten
Schrift Luthers zum Stichwort Freiheit
gewidmet ist, dem an Papst Leo X.
adressierten Traktat «Von der Freiheit eines
Christenmenschen» auf, lateinisch «De
libertate christiana» Innerhalb weniger
Tage verfasste ihn Luther im Oktober
1520, zuerst auf Deutsch und dann in der
Sprache, die der Papst verstand – etwas

weniger genial, dafür etwas ausführlicher
und präziser.Um zuvermeiden,dass man
die Schrift einseitig als Reaktion auf die
päpstliche Bannandrohungsbulle
verstand in Wittenberg eingetroffen am 3.
Oktober 1520), wurde sie auf den 6.
September zurückdatiert. In unpolemischer
Weise sollte sie Luthers Position darstellen

– gewissermassen ein letzter Versuch,
den definitiven Bruch mit Rom zu
vermeiden. Zu Recht wurde das Werk «der

vollkommenste Ausdruck» von Luthers «

reformatorischem Verständnis des

Christusmysteriums» genannt.
Diese Formulierung gibt zu denken

und weistdarauf hin, dass Luthernicht in
einem äusserlichen Sinn als Vorläufer der
Aufklärung und des modernen Liberalismus,

aber auch nicht als Vertreter eines
gesellschaftspolitischen Konservatismus
vereinnahmt werden kann. Ohne jenes
«Christusmysterium» d.h. ohne seinen
religiösen Hintergrund, versteht man
Luther nicht. Man kann die Ethik nicht
ohne die Dogmatik lesen. Gewiss, über
die Freiheit hater Herrliches gesagt –und
es auch gelebt: «Hier stehe ich, und kann
nicht anders.» «Ein Christenmensch ist ein
freier Herr über alle Ding und niemand
untertan.» Freiheit ist gemäss Luther aber

nicht ein Besitz des Menschen, eine
angeborene Eigenschaft, sondern ein
Geschenk, das mit der Tatsache begründet
wird, dass wir als Brüder und Schwestern
des Königs und Priesters Jesus Christus
uns ebenfalls als Könige und Priester
betrachten dürfen: «Wer kann nun ausdenken

die Ehre und Höhe eines Christenmenschen?

Durch sein Königsein ist er aller

sachbuch

Dinge mächtig, durch sein Priestersein ist er

Gottes mächtig, denn Gott tut, was er bittet
und will…» Was kann es deshalb der Seele

schaden, wenn « der Leib gefangen,

krank und matt ist, hungert, dürstet und
leidet»

Man kann nicht seriös über Luther
schreiben, wenn man versucht, Jesus

Christus und die Stichwörter«Wort» und
« Glaube» zu vermeiden. Jenes Wort, das

uns befreit, «ist nichts anderes als die
Predigt, von Christo geschehen, wie sie das

Evangelium enthält» In diesem hören wir,
wie Gott uns sagt, dass unser Leben und
unsere Werke nichtig vor ihm sind und
dass wir mit allem, was in uns ist, dem
ewigenVerderben anheim fallenmüssten.

«…die Seele kann alle Dinge entbehren ausser

dem Wort Gottes, und ohne das Wort
Gottes ist ihr mit keinem Ding geholfen.

Wenn sie aber das Wort Gottes hat, so

bedarf sie auch keines anderen Dinges mehr,
sondern sie hat in dem Wort Genüge, Speise,

Freude, Friede, Licht, Verstand, Gerechtigkeit,

Wahrheit, Weisheit, Freiheit und alles

Gute überschwänglich.» Es ist der Glaube,
der den Christenmenschen über alle Dinge

erhebt. In immer neuen Wendungen
schärft Luther ein, dass alles – es sei gut
oder böse – mir «zu gut» dienen muss,
wenn ich nur glaube. Der «blosse Glaube»

ist die «christliche Freiheit»
Berührend ist, wie Luther das

Verhältnis des Glaubenden zu Jesus Christus
– und umgekehrt – beschreibt. Ein Wechsel

oder Tausch findet statt: Christus
vermählt sich mit der gläubigen Seele,
übernimmt ihre Schulden und überträgt ihr
seinen Reichtum. « Ist nun das nicht eine

fröhliche Hochzeit, wo der reiche, edle,

fromme [d.h. rechtschaffene] Bräutigam
Christus das arme, verachtete, böse Hürlein
zur Ehe nimmt und sie entledigt von allem
Übel, zieret mit allen Gütern.» Es handelt
sich um eine originelle Abwandlung der
Brautmystik, die im Mittelalter besonders

in Frauenklöstern verbreitet war.
Christus ist der Bräutigam, wobei die
Braut in Anlehnung an Aussagen besonders

der alttestamentlichen Propheten
Hosea, Jeremia und Ezechiel nicht etwa
als eine vornehme Dame, sondern als eine

Prostituierte dargestellt wird.
Es gäbe noch viel über Luthers «Von

der Freiheit eines Christenmenschen» zu
berichten, über seine Konzeption vom
allgemeinen Priestertum aller Gläubigen,

Nr.06/07, 2008 Schweizer Monatshefte 63



sachbuch

vor allem aber von seinen Ausführungen
zu einer christlichen Fundamentalethik
im zweiten Teil der Schrift. Hier stellt er
die guten Werke als eine Frucht des

Glaubens dar. Es geht nicht darum, sich

mit seinen Taten den Himmel zu verdienen,

sondern man kann gut handeln –
und wird unwillkürlich gut handeln –,
weil einem in Christus der Himmel
bereits geöffnet worden ist. Denn ein
gläubiger Mensch ist «durch seinen Glauben …
wiederum ins Paradies gesetzt» All unser
Handeln wird sich deshalb an den Nöten
der Mitmenschen orientieren, «dieweil
ein jeglicher für sich selbst genug hat an
seinem Glauben und alles andere Werk
und Leben ihm übrig sind, seinem Nächsten

damit aus freier Lieb zu dienen»

Vielleicht die überschwänglichste
Stelle der ganzen Schrift ist die folgende,
die hier ungekürzt wiedergegeben sei:

«Wohlan, mein Gott hat mir unwürdigem,
verdammten Menschen ohn alle Verdienste

rein umsonst und aus eitel Barmherzigkeit
gegeben durch und in Christo vollen Reichtum

allen Frommseins [d.h. Rechtschaffenseins]

undSeligkeit, sodass ichhinfort nichts
mehr bedarf denn glauben, es sei also. Ei, so

will ich solchem Vater, der mich mit seinen

überschwänglichen Gütern so überschüttet
hat, wiederum frei, fröhlich und umsonst

tun, was ihm wohlgefällt, undgegen meinen
Nächsten auch werden ein Christ[us], wie
Christus mir geworden ist und nichts mehr
tun, denn was ich nur sehe, dass ihm not,
nützlich und seliglich sei, dieweil ich doch

durch meinen Glauben alles Dinges in
Christo genug habe. Sieh, so fliesset aus dem

Glauben die Liebe und Lust zu Gott und
aus der Liebe ein frei, willig, fröhlich Leben,

dem Nächsten zu dienen umsonst.»

Hat dieser Luther der heutigen Zeit
noch etwas zu sagen, oder ist er
hoffnungslos veraltet, weniger ein Ahnherr
der Moderne als ein Ausläufer des Mittelalters

wie seinerzeit Ernst Troeltsch
behauptete)? Die Antwort fällt nicht leicht
und lässt sich vielleicht überhaupt nicht
geben. Wer Luther liest, stösst auf fremde
und befremdende Aussagen, zwar nicht
eines politischen Reaktionärs, wohl aber
eines Menschen, der den heutigen Zeitgeist

stört und ihm widerspricht, indem er
der Dogmatik die Priorität gegenüber der
Ethik einräumt. Das Sein ist wichtiger als

das Sollen. Offenbar glaubte er nicht daran,

dass man nur wissen muss, was das

Gute ist, und dann geschieht es auch. Wie
viele hochqualitätvolle ethische Abhandlungen

kranken doch daran, dass sie wenig

oder überhaupt nicht darüber
nachdenken, woher die Kräfte kommen, die
das Projekt – beispielsweise einen
Friedensplan – zur Verwirklichung gelangen
lassen. Man wird Luthers Christozentrik
heute nicht mehr ungeteilt vertreten können,

da die heutige Welt religiös pluralistisch

geworden ist. Nicht alle können
zuerst an Christus glauben, um dann eine

bessere Welt zu gestalten. Aber alle haben
es vielleicht nötig, nach der Kraft zu
fragen, aus der sie leben können.

Noch einmal eine Passage aus Luthers
Freiheitstraktat: «Siehe, so müssen Gottes

Güter fliessen aus einem in den anderen

und gemeinsam [d.h. allen zugänglich]
werden, dass ein jeglicher sich seines Nächsten

so annehme, als wäre er’s selbst. Aus

Christus fliessen sie inuns. … Aus uns sollen
sie fliessen in die, so ihrer bedürfen.» «…ein
Christenmensch lebt nicht in sich selbst,
sondern in Christo und seinem Nächsten, in
Christo durch den Glauben, im Nächsten

durch die Liebe.» Egoismus – so der
Kommentator ReinholdRieger – «widerspricht
der christlichen Freiheit» Ist es wirklich so

einfach? Luthers– zugegeben fremde und
viele wohl störende – Botschaft gibt
jedenfalls zu denken.

besprochen von FRANK JEHLE,
geboren 1939, promovierter Theologe und
Publizist.

Maurice Schuhmann

Die Lust und die Freiheit
– Marquis de Sade und Max
Stirner. Ihr Freiheitsbegriff im
Vergleich
Berlin: Karin Kramer Verlag, 2007

Nur wenige Diplomarbeiten treten aus

dem Schatten der Bibliotheksarchive hervor

an die Öffentlichkeit. Maurice Schuhmann

hat es geschafft, für seinen Erstling
einen Verleger zu finden. Er bringt unter
einem attraktiven Titel zwei europäische
Denker des radikalen Individualismus
zusammen: Marquis eigentlich Graf)
Donatien Alphonse François de Sade 1740–
1814) und Johann Caspar Schmidt alias

Max Stirner 1806–1856). Charakterlich
verbindet die beiden wenig; auf der einen
Seite steht barock, triebhaft und tobend
der ausschweifende Libertin, auf der
anderen Seite analytisch,zaghaft und spröde
der bedächtige Verächter aller Schranken.

Die Schriften von de Sade sind vor
allem wegen ihrer eingehenden Beschreibungen

sexueller Eskapaden populär
geworden – und geblieben. Seit Freiherr
Richard von Krafft-Ebings Standardwerk
über abweichendes Sexualverhalten ist de
Sades Name in der Kategorie «Sadismus»

verewigt. Seine philosophischen Ansichten

wurden hingegen erst spät breiter
rezipiert. Max Stirner wiederum gilt in der
Philosophie eher als Randfigur, die bis
dato kaum zur Kenntnis genommen wird.
Maurice Schuhmann fragt nun in seiner

vergleichenden Monographie nach den
Übereinstimmungen und den Unterschieden

im Freiheitsbegriff der beiden
Freidenker und Radikalindividualisten.

Sollen dem einzelnen in der Verfolgung

seiner egoistischen Ziele Schranken
gesetzt werden? Muss das Individuum bei
der Befriedigung seiner Lüste auf soziale

Normen Rücksicht nehmen? Die beiden
gegenübergestelltenDenker würden diese

Frage wohl im Duett mit einem lautstarken

Nein beantworten; die Freiheit des

einzelnen steht in beider Konzeptionen
über einem wie auch immer gearteten
Allgemeininteresse. Beide setzen die Freiheit
des Individuums absolut. Eine überindividuelle

Macht kann es bei ihnen nicht
geben, die absolute Subjektivität des

Individuums darf aus dieser Sicht keiner
Allgemeinheit im Sinne einer allgemeingültigen

Moral oder des Staates geopfert
werden.

«Von Natur aus ist uns rein gar nichts
verboten» schreibt de Sade.Oder:«Sprengt

euere Fesseln, die Natur will es; erkennt
keine anderen Schranken mehr an als die

eurer Neigungen, keine anderen Gesetze als

einzig eure Begierden, keine andere Moral
als die Natur» – nachzulesen in seiner
Propagandaschrift «Franzosen, eine Anstrengung

mehr, wenn ihr Republikaner werden

wollt!»
Bei der Ausdehnung des individuellen

Handlungsspielraums gibt es keine Aus-
Linie, keine andere Motivation als die
Befriedigung der eigenen Lust. Die Freiheit
hört bei de Sade auch dort nicht auf, wo
die Freiheit des anderen beginnt, sondern

64 Nr.06/ 07, 2008 Schweizer Monatshefte



wird nur durch die eigenen Potentiale
begrenzt. Damit wird sie zu einem Privileg

der herrschenden Klasse, was de Sade

als Aristokrat durchaus schichtspezifisch
zum Ausdruck bringt. Er kritisiert dabei
am Liberalismus, dass dieser die abstrakte
Freiheit einer Allgemeinheit einfordere,
d.h. eines ganzen Volkes, und er für das

Individuum deshalb die gegenteilige
Wirkung habe: «Je freier das Volk, desto gebundener

der einzelne.»

Der zentrale Unterschied zwischen
beiden vorgestelltenDenkern liegt gemäss

Schuhmann in der unterschiedlichen
Einschätzung des freien Willens. Bei de Sade

wird der freie Wille negiert. Jegliches
Verhalten wird letztlich mit der Natur
begründet. Bei Stirner hingegen ist der freie
Wille dasjenige Konzept, das den abstrakten

Begriff der Freiheit konkretisiert. Im
Gegensatz zu dem Streben der Libertins,
die natürlichen Triebe auszuleben, setzt

Stirners «Eigner» auf eine gewisse Aneignung

der natürlichen Triebe und somit
auch auf eine gewisse Kontrolle. Aber
auch Stirners «Eigner» anerkennt kein
Gesetz, jedenfalls keines, das er sich nicht
selber geschaffen hat.

«Die Freiheit lehrt nur: Macht euch los,

entledigt euch Alles Lästigen!» Gegen die
Freiheit sei nichts einzuwenden; aber Stirner

wünscht sich mehr als Freiheit. Er
verwirft den liberalen Freiheitsbegriff seiner

Zeitgenossen und stellt diesem den
Begriffder Eigenheit, als einen praktischen
und positivenBegriff, entgegen. «Du müsstest

nichtnur los sein, wasdu nicht willst,du
müsstest auch haben was du willst.»

Wie auch bei de Sade, sind bei Stirner
die politischen Freiheiten lediglich von
untergeordneter Bedeutung: Er betrachtet

die politischen Freiheiten als «oktroyierte

Teilfreiheiten» die einer Allgemeinheit

gewährt werden und damit jeweils
eine neue Art der Herrschaft mit sich
bringen. Der Staat steht bei Stirner dem
souveränen Individuum und seiner
individuellen Freiheit im Weg, da er es unter
die Herrschaft «fixer Ideen» bringt. Der
Staat sei ein Gewebe und Geflecht von
Abhängigkeit und Anhänglichkeit, das

immer nur den Zweck habe, den einzelnen

zu beschränken, zu bändigen, zu
subordinieren, ihn irgendeinem Allgemeinen
untertan zu machen. «Darum sind wir
beide, der Staat und ich, Feinde. Mir, dem
Egoisten, liegt das Wohl der menschlichen

Gesellschaft nicht am Herzen, ich opfere ihr
nichts, ich benutze sie nur.» Anstelle des

Staates setzt Stirner die Vision eines «Vereins

von Egoisten» der über keine
Satzung oder Statuten verfügt, sondern eine

jederzeit kündbare, freie Vereinbarung
einzelner ist.

Es gelingt Schuhmann, sowohl die
Gemeinsamkeiten als auch die
Unterschiede in der Freiheitsauffassung seiner
beiden Autoren herauszuarbeiten. Die
Gegenüberstellung von de Sades Konzeption

des Libertins und jener von Stirners
«Eigner» ist nicht nur von ideengeschichtlichem

Interesse, sondernauchein Thema
der aktuellen Liberalismusdebatte. Auf
die Ähnlichkeit der Denkgebäude wurde
in der Philosophiegeschichte zwar schon

vielfach hingewiesen. Maurice Schuhmann

nimmt aber eine systematische und
differenzierte Aufarbeitung dieser These

vor und findet sie weitgehend bestätigt.
Seine Diplomarbeit eröffnet darüber hinaus

einen neuen Zugang zu den Werken
des Marquis de Sade, jenseits des Voyeurismus,

und für viele wohl auch eine
durchaus lohnende Wieder-?)Entdeckung
von Max Stirner.

besprochen von ANDI NEF, geboren 1979,
Student der Geschichte in Lausanne und
Zürich.

Peter Sloterdijk

Derrida ein Ägypter – Über
das Problem der jüdischen
Pyramide
Frankfurt am Main: Edition Suhrkamp, 2007

Der Berg hat keine Maus, sondern höchst
artifiziell eine Pyramide geboren, die im
Verlauf der Lektüre allerdings handlich
und leicht wie eine Maus wird. Aus Maus
wird Maus-olé!) Mausoleum, wobei eine

Pyramide als Monumentalmausoleum ja
auch ihren Superman, den Pharao, noch
klein wie eine Maus erscheinen lässt.

Der Berg, den Peter Sloterdijk da so

kunstvoll ausmisst, dass eine Pyramide
daraus wird, ist «la montagne Derrida»

Sein späterNachruf aufden französischen

Topphilosophen mit jüdischen Wurzeln
trägt den pikanten Titel «Derrida ein
Ägypter –Überdas Problemder jüdischen

Pyramide» In der Höhle des toten
Löwen, im Mauso-Leo, hatnun die Maus an
der grossen Katze vorbei sieben Leben
und die Leseratte sieben Kapitel, in denen
Sloterdijk sieben weitere Titanen mit
Derridas Werk in Verbindung bringt.

Von Niklas Luhmann und Jacques

Derrida etwa wird als dem doppelten Hegel

des 20. Jahrhunderts gesprochen, wobei

der Franzose das Werk des Deutschen
anders als umgekehrt) reichlich

primadonnenhaft einfach ignorierte. Nicht
verleugnet hat Derrida die Psychoanalyse.
Laut Sigmund Freud hat «Moses, ein
Ägypter» das Volk Israel in einen Exodus
geführt, der laut Sloterdijk die Juden zu
den besseren Ägyptern gemacht hat, wobei

sich die religiösen Monumente in
Schriftrollen verwandeln mussten, um
transportierbar zu sein, so dass selbst die
Pyramide noch ins Handgepäck passte.

Da wird die Papyrus-Pyramide zum
grandiosen Akt der Dekonstruktion, der
«Différance» und bleibt als Pyramide
selbst doch eine Pièce deRésistance, jener
«undekonstruierbare Rest einer Konstruktion,

die dem Plan des Architekten zufolge so

gebaut wird, wie sie nach ihrem Einsturz
aussehen würde»

Besser als in Cambridge, wo Jacques

Derrida bei der Ehrenpromotion von 18
Professoren als Taschentrickspieler
ausgepfiffen wurde, packt Prof. Sloterdijk
seinen Frère Jacques um so pfiffiger ins
73seitige Taschenbuch. Und so – « Frère
Jacques, dormez-vous?» – wacht Derrida
flugs an der Seite von Traumdeuter
«Joseph und seine Brüder» in jener Tho-mas-

Mann-Romantetralogie auf, die
Sloterdijk als «das heimliche Hauptwerk der

modernen Theologie» hochpreist.
Denkspieler Sloterdijk lässt in der Folge gar

Hegel, diesen «letzten Pharao der
Metaphysik, von ihrem letzten Joseph» Derrida!)

psycho( logo)analytisch
begutachte(r)n.

Sloterdijks Derrida wird so umgänglich,

dass er auch für die Kardinalfrage
nach dem Sinn von Sein jenes Kardinals
Heidegger wieder zugänglich wird, der
laut Derrida just damit als Sinnflüsterer)
die Metaphysik nicht wirklich verlassen

hat. Mit Franz Borkenau und Régis

Debray besteht aber Derrida selbst dene
Sloterdijkschen Lackmustest nicht, weil
auch er letztlich Metaphysiker bleibt im
Banne der Pyramide und ihres Immorta¬

sachbuch

Nr.06/07, 2008 Schweizer Monatshefte 65



sachbuch

litätsanspruchs bis in die jüdischen und
christlichen Fortschreibungen hinein. Ist
Derrida trotz seinem Widerspruch halt
doch ein «jüdischer Mystiker» wie Jürgen

Habermas mutmasste? Derrida war
als Postmoderner wohl zu wenig hart für
die Moderne und die Antike, die, anders
als Pyramide, Synagoge und Kirchturmspitze,

ohne Jenseitsspekulationen auskamen.

An Boris Groys vorbei, der in der
Pyramidedie Urzelle desbombensicheren
Archivs sieht, balanciert Sloterdijk Derridas

Grabkammer auf die Spitze der
Pyramide, damit sie «an einen hohen Himmel
rührt»–ein rührenderMetaphysiker auch
er noch, Petrus Sloterdijk?

besprochen von ROGER GASTON
SUTTER, geboren 1954, Publizist in St.
Gallen.

Samuel Weber

Gelegenheitsziele. Zur
Militarisierung des Denkens
Zürich: Diaphanes Verlag, 2006

«Die Gedanken sind frei» – so lautet der
Anfang der ersten Verszeile eines Liedes,
das Walther von der Vogelweide
zugeschrieben wird. Doch wenn es nach dem
amerikanischen Literatur- und
Kulturwissenschafter Samuel Weber geht, wiegt
sich der mittelalterliche Liedermacher in
falscher Sicherheit. Inseinemneuen Buch
stellt Weber die Freiheit des abendlän-disch-

logischen Denkens und seines

Mediums – der Sprache – prinzipiell in Frage.

Er sieht das Denken geprägt durch
lebensweltlicheStrukturen, ökonomische
Zwänge – und durch Machtverhältnisse.

Wissen ist Macht. Und so wird der
notwendige Prozess der Orientierung in
der Welt, nach Weber, zum strategischen
Zug. Jeder Gedanke, jedes Wort wird zu
einem Ziel; jede Definition wird zum
Punktesieg über das Bezeichnete, zum
Schlussstrich unter eine Rechnung.

Doch was passiert, wenn der Rahmen
zu eng gefasst und zu einseitig ist, den der
militarisierte Denker für seine Definition
ansetzt, mithin das zu Bezeichnende sich
derDefinition entzieht? Er schiesst an der
Realität vorbei und trifft sein Gegenüber
nur teilweise. Weber versucht dies zu
verdeutlichen, indem er seine These von der

Militarisierung des Denkens mit der
aktuellen amerikanischen Politik in Verbindung

bringt. Ob dieser Konnex dabei
empirisch erhärtet sei, scheint dabei von
untergeordnetem Interesse – hier fehlt
dem nichtmilitarisierten Denker Weber
zuweilen die Trennschärfe.

In ihrem Krieg gegen den Irak versuche

die amerikanische Regierung – so der
Autor – dem schwer fassbaren Feind ein
Gesicht zu geben und damit den eigenen
Machtanstrengungen eine Legitimation.
Wahlweise bezeichnet sie ihn als «Achse
des Bösen» als «Terroristen» oder ganz
konkret als «Saddam Hussein» Und doch
bleiben die Kriegsstrategen eine eindeutige

Bezeichnung des Feindes schuldig.
Weil es sie nicht gibt, handelt es sich doch
bei dem Feind um ein Geflecht von
Beziehungen: zerstreute, nicht einmal durch
eine Ideologie geeinte Kleingruppen, die
die neuesten Kommunikationsmittel
nutzen, um über grössere Distanzen hinweg

spontan koordiniert zu handeln.
Denken und Sprache als

Orientierungshilfe und Schutzschild versagen vor
einer vernetzten Welt, die zunehmend
ungreifbar erscheint. Tausende von
Definitionsmöglichkeiten, die ergriffen werden

können, locken den Denker und
führen ihn immerwieder indie Irre. Doch
was anderes kann der Mensch als Gefangener

von Sprache und Denken tun, als

sich definierend und zuschreibend in der
Welt zu verorten und zu orientieren?

Verantwortungsvoll denken, lautet
der Vorschlag Webers. Denn Freiheit
erreiche erst, wer sichseinerMotivebewusst
werde – und sein Denken und Sprechen

den vernetzten Strukturen der Realität
anpasse, von der aggressiven und bilanzierenden

Definition hin zu einer offenen
Form des Sprechens in Erzählform. Ob
diese erzählerische Freiheit, die alle
Möglichkeiten zur Bezeichnung nutzt,
allerdings nicht zu gross ist für den Alltag des

Menschen oder für politische Prozesse,

darüber schweigt Samuel Weber sich aus.
Ebenso darüber, welche Fallstricke ein
Sprechen im Erzählstil auslegt.

besprochen von KARIN KONTNY, geboren
1976, Journalistin in Tübingen.

neu

mit

multimedia-

magazin:

http://

rebell.

tv

rebell.

tv

66 Nr.06/ 07, 2008 Schweizer Monatshefte


	Sachbuch

