
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 962

Artikel: Von der Kunst, den "Grünen Heinrich" zu lesen. Folge III, Vom Kritzeln,
Malen, Schreiben und Fechten

Autor: Naumann, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

1853 schrieb Gottfried Keller an einen Freund: «Ich habe gesehen und gestaunt,

wie schlecht und unfähig die Produkte anderer Leute gelesen werden.» Trotz dieser

pessimistischen Einschätzung Kellers wurden beide Fassungen des «Grünen
Heinrichs» offenbar gut und fähig genug gelesen, um inzwischen zur Weltliteratur
zu zählen. Von der Kunst, Gottfried Keller zu lesen, handelt auch eine

diesjährige Vorlesung am Deutschen Seminar der Universität Zürich. Die
Überlegungen der Zürcher Literaturwissenschafterin Barbara Naumann zeigen,

wie im Zusammenspiel von gedankenlosem Kritzeln, geübtem Zeichnen

und tödlichem Duellieren der grüne Heinrich sich von einem erfolglosen

Landschaftsmaler zu einem erfolgreichen Schriftsteller wandelt.

Fokus 2008, Folge III

Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen
Vom Kritzeln, Malen, Schreiben und Fechten

Beginn seiner artistischen Tätigkeit an beschäftigte ihn das

komplizierte Verhältnis von Malen und Schreiben. Er hat
es vielfach als ein kritisches, ja ein prekäres Verhältnis
beschrieben und vor allem nie einen Zweifel daran gelassen,

dass ihn der Zusammenhang – und die Differenz –
zwischen beiden umtrieb. Die Sprachbilder und Szenen, die im
Roman diesem Verhältnis gewidmet sind, machen beim
blossen Vergleich zwischen Malerei und Literatur nicht halt.
Keller entfaltet vielmehr ein Kaleidoskop von Beziehungen,
Brechungen, Variationen und gegenseitigen Spiegelungen.
Die Metaphorik des Zeichnens und Malens, der Gebrauch
markierender und ritzender Instrumente wie Stift, Griffel,
Pinsel und Degen durchzieht den ganzen «Grünen Heinrich

» und spannt schliesslich einen weiten Bogen vom
atavistischen Kritzeln über das kunstgerechte Zeichnen bis hin
zum blutigen Fechten mit einem Nebenbuhler.

Im Tagebuch aus dem Jahre 1843 greift Keller zum
Bild des Malens und der Farbigkeit, um den ersten Impuls
zu seiner Jugendgeschichte festzuhalten, und er kommt
zum Schluss: « Ich habe mir zwar das ganze Bild in seinen

Umrissen und mit seinen Lokalfarben ziemlich treu bewahrt,
und wenn ich einst aus mir selbst heraustreten und, als ein
zweites Ich, mein ursprüngliches eigenes Ich in seinem

Herzkämmerlein aufstören und betrachten, wenn ich meine Ju-

Barbara Naumann

Wie kaum ein anderer Autor des 19. Jahrhunderts, war
Gottfried Keller dazu prädestiniert, über das Verhältnis von
Malerei und Literatur zu reflektieren. Keller war ein
unterrichteter Fachmann: ein zum Maler ausgebildeter Schriftsteller.

Anfangs der 1840er Jahre hatte er in München seine

Lehrjahre als Landschaftsmaler begonnen und es in dieser

Disziplin schnell weit gebracht. Aus einer langen Reihe von
Gründen, künstlerischen, jedoch nicht zuletzt auch materiellen

und seelischen, brach er später das Malen ganz ab. Von

Fokus 2008:

bisher:

aktuell:

kommend:

Von der Kunst, den «Grünen
Heinrich» zu lesen

April, Folge I, Ein Roman, fast wie
ein Brief

Mai, Folge II, Die Verabschiedung
der Gottesidee

Folge III, Vom Kritzeln, Malen,
Schreiben und Fechten

August, Folge IV, Das Glück des

Wissens

46 Nr.06/ 07, 2008 Schweizer Monatshefte



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

terialen Zeichenverwendung voneinander unterschieden;
beide Ausdrucksformen erscheinen aber schon in dieser
kleinen Tagebuchreflexion auf komplizierte Weise miteinander

verkoppelt, nämlich durch die Erinnerung, durch das

Bildgedächtnis und die Imagination. Noch ehe der gescheiterte

Kunstmaler Keller beginnt, ein Buch zu schreiben,
denkt er schon über dieses Buch im Modus des in der
Erinnerung präsenten Bildes nach. Für den Tagebuchschreiber
können weder das Malen noch das Schreiben noch die
Erinnerung selbst für sich beanspruchen, unmittelbare Realität

wiederzugeben; sie alle werden durch einen notwendigen
Bezug auf die Imagination charakterisiert und zueinander in
ein Verhältnis von medialer Übertragung und Gegenübertragung

gesetzt.

Die Frage, wie denn die Rede vom Bild im Roman
eigentlich aufzufassen sei, begegnet dem Leser des «Grünen
Heinrichs» auf Schritt und Tritt. Vielfältig sind die Szenen

und Situationen, in denen die Malerei in ihrem Austausch
mit anderen Künsten betrachtet wird. Zumeist sind diese

Szenen gekennzeichnet von der «Wirrnis» die sich aus dem
Bezug und dem Austausch verschiedener Künste ergibt.
Dies scheint zumal den Protagonisten selbst zu erstaunen.

Heinrich bemerkt die «wunderliche Manier, in welcher die
verschiedenen Künste ihre technische Ausdrucksweise vertauschen

» 2, 146)**. In seinen Malversuchen ist die Wirrnis
stets präsent. Sie formt sich in den vielen Szenen des
Romans, die mit der Landschaftsmalerei befasst sind, aus dem
grünen Hintergrund der Szene, aus der Bewegung von
Wald und Blattwerk der Bäume, und am Ende sieht Heinrich

zumeist «nichts mehr, als Eine grüne Wirrniß und das

Spottbild auf meinen Knieen» 1, 202). Alles, was Heinrich
mit dem Stift festhalten will, verweigert sich seiner stillstellenden

Nachahmung.
In der wohl berühmtesten Malereiszene des Romans hat

man es wiederum mit der Wirrnis zu tun. Diesmal ist sie

aber nicht Hindernis des Malens, sondern Thema der
Darstellung des Gemäldes selbst. Heinrich Lee beginnt eine
neue Skizze während einer einsamen, von Selbstzweifeln
durchsetzten und melancholischen Phase seiner Studien, in
der er nur noch ein tristes Grau in allen seinen Gemälden
und Versuchen zu entdecken vermag 2, 17ff.). Ich «strichelte

gedankenlos daneben, wie wenn man die Feder probiert. An
diese Kritzelei setzte sich nach und nach ein unendliches
Gewebe von Federstrichen, welches ich jeden Tag in verlorenem

Hinbrüten weiterspann, so oft ich zur Arbeit anheben wollte,
bis das Unwesen wie ein ungeheures graues Spinnennetz den
größten Theil der Fläche bedeckte. Betrachtete man jedoch das

Wirrsal genauer, so entdeckte man den löblichsten Zusammenhang

und Fleiß darin, indem es in einem fortgesetzten Zuge

von Federstrichen und Krümmungen, welche vielleicht
Tausende von Ellen ausmachten, ein Labyrinth bildete, das vom
Anfangspunkte bis zum Ende zu verfolgen war. Zuweilen zeigte

sich eine neue Manier, gewissermaßen eine neue Epoche der

Arbeit; neue Muster und Motive, oft zart und anmuthig, tauch¬

gendgeschichte

Druckmanuskript zur zweiten Fassung des «Grünen Heinrichs» S. 113*

schreiben wollte, so würde mir dies, ungeachtet

ich bis jetzt nie ein Tagebuch führte, und nur früher, vor
bereits sechs Jahren, dann und wann, aber sehr selten, einzelne

abgerissene Vorgänge der Außen- und Innenwelt aufzeichnete,

dennoch ziemlich gelingen.» «Über Gottfried Keller»

hrsg. von P. Rilla, 1978, S. 95)
Mit äusserster Vorsicht und unter Zuhilfenahme

umständlicher Formulierungen tastet sich Keller an das

Aufschreiben seiner Jugendgeschichte heran: «und nur früher,
vor bereits sechs Jahren, dann und wann, aber sehr selten»

Diese Umständlichkeit ist ein deutlicher Hinweis auf
Widerstände, auf ein Nicht-direkt-Aussprechenkönnen seines

Wunsches, Schriftsteller zu werden. Zugleich meint der
Tagebuchschreiber, sich «einem Bilde ähnlich» erinnern zu
müssen. Der junge Keller legt sich zurecht, was er bereits an

Rüstzeug besitzt. Es sind Umrisse und Farben sowie ein
Bildergedächtnis, in das sich dynamische, dramatische
Momente, nämlich Abläufe und Ereignisse, Handlungen und
Leiden, abgerissene Vorgänge des Äusseren und Inneren
eingefügt haben. Man könnte diese Aufzeichnung als eine
der Urszenen des Romans verstehen: Keller versucht, aus

dem vielschichtigen Verhältnis von Malen und Schreiben
die Voraussetzung des Schreibens zu gewinnen. Malen und
Schreiben sind zwar hinsichtlich ihrer Medialität und ma-

Nr.06/07, 2008 Schweizer Monatshefte 47



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

Entgrenzung und Gegenstandsflucht, wie sie Heinrichs
Zeichnung selbst eigen ist. Zu einem Ende kommt das

Paradigma des Tafelbilds in Heinrichs Kritzelei, zu einem Ende

kommt aber auch die Kunstkritik in der pseudokritischen

Rede des Erikson.
Es gelingt Erikson nicht, über das Bild mit den schablonenartig

eingesetzten Begriffen der Kunstkritik zu verfügen
oder auch nur das zu beschreiben, was ihm vor Augen steht.
Überhaupt wendet sich der Roman gegen die Auffassung,
die mediale Verschiedenheit der Künste könne in einer
gemeinsamen Metasprache integriert werden. So wie Heinrichs

Kritzelei das bildliche Repräsentationsparadigma in
Frage stellt, so stellt Eriksons Rede die metasprachliche
Repräsentation des Bildes in Frage.

Mit der Krise der kolossalen Kritzelei kommt die
Auseinandersetzung mit dem Paradigma der bildenden Kunst
im Roman keineswegs an ein Ende. Vielmehr setzt sie sich
in dem sofort daran anschliessenden Kapitel über die Skulptur

des borghesischen Fechters in einer ganz neuen
Akzentuierung fort. Als Heinrich nach der gewaltsamen Zerstörung

seiner Kritzelei durch Erikson wieder aufschaut, tritt,
«wie ein guter tröstender Freund» der borghesische Fechter
in sein Blickfeld. Heinrich betrachtet zum ersten Mal die
Reproduktion dieser Skulptur genauer, die auf circa 100 v.
Chr. datiert und dem Bildhauer Agasias von Ephesos
zugeschrieben wird. Es geht «trotz des bröcklichen beschmutzten
Gypses, ein Licht von dem rüstigen, tapferen Bilde aus» und
Heinrich beginnt sogleich aufs neue mit dem Zeichnen.

Der borghesische Fechter hat schon eine lange Karriere
in der kunstgeschichtlichen und der literarischen Rezeption
des 17., und 18. Jahrhunderts hinter sich, als der Sonnenstrahl

in Heinrichs Malersaal ihn beleuchtet. Am Fechter
fasziniert Heinrich besonders die «bewegte Oberfläche» Der
Körper des Fechters scheint Heinrich Lee eine kontrollierte
Sinnlichkeit anzubieten: genug Muskelspiel, um zu reizen,
genug Dynamik, um Spannung zu zeigen, aber keine Wunde,

keine schockierende Geste der Gewalt oder Angst.
Diese gebändigte Sinnlichkeit ist es, die diese Figur auch
und gerade für die anatomische, die natur-)wissenschaftliche

Zugangsweise interessant macht. « Obschon [Heinrich]
nicht die mindeste Kenntniß von dem besaß, was unter der

Haut wirkte und sich darstellte, und kaum eine zufällige
Ahnung vom Knochengerüste hatte, ging es doch in der ersten

Anspannung und Hitze ganz gut vonstatten, und er freute
sich sogar, die Dinge zu nehmen, wie er sie unmittelbar sah,

und mit natürlichem Scharfblicke sich zurechtzufinden. Er
zeichnete anhaltend mehrere Stunden und brachte nicht
eine elegante Studie, sondern eine Arbeit zu Stande, welche

ihn unvermutheter Weise wenigstens nicht abschreckte. Aber
je länger er zeichnete, desto wunderlicher erging es ihm; die
Phantasie eilte, indem die Kohle in der Hand rüstig arbeitete,

mächtig voraus und sah sich bereits weit vorgeschritten
in der Behandlung und Verwendung der menschlichen
Gestalt» 12, 227f.).

ten auf, und wenn die Summe von Aufmerksamkeit,
Zweckmäßigkeit und Beharrlichkeit, welche zu der unsinnigen Mosaik

erforderlich war, auf eine wirkliche Arbeit verwendet
worden wäre, so hätte ich gewiß etwas Sehenswerthes liefern
müssen» 2, 263; die handschriftliche Vorlage zu dieser Stelle

ist als Faksimile auf dieser Seite abgedruckt).
Die hierbei begegnende Wirrnis erinnert nicht mehr an

die früheren Komplikationen beim Zeichnen, sondern
vollzieht die Entgrenzung des Zeichenakts zu einer vollkommen

selbständigen, ja automatischen und zugleich referenzlosen

Tätigkeit. Als Heinrichs Freunde eintreten und das

nicht für das Publikum gedachte Bild bemerken, erschrecken

sie über die widerspenstige Energie, die sich im
Stricheln und Kritzeln Ausdruck verschafft. Diese Energie
kennt weder Bildrand noch Rahmen; sie kennt keine
gegenständliche Beschränkung und scheint gänzlich haltlos zu
sein. Vor allem aber ebnet die Kritzelei, der Begriff sagt es

schon, die Differenz zwischen dem Zeichnen und dem
Schreibakt ein; sie ist eine hybride Darstellung ohne Referenz.

Heinrichs Selbstbeschreibung findet dafür noch eu¬

phemistische

In ihrer strömenden und
wortreichen Organisation
vollzieht die Rede Eriksons eine
ähnliche Entgrenzung
und Gegenstandsflucht, wie
sie Heinrichs Zeichnung
selbst eigen ist.

Begriffe wie «Sehenswertes» aber auch «Labyrinth

» «Unwesen» «Spinnennetz»

Die Schockwirkung dieser Kritzelei wird erst deutlich,
als andere Augen sie sehen und Heinrichs Freund Erikson
schliesslich in einer ironischen, spöttischen Suada ausruft:
«Wohlan! du hast dich kurz entschlossen und alles Gegenständliche

hinausgeworfen! Diese fleißigen Schraffierungen sind
Schraffierungen an sich, in der vollkommensten Freiheit des

Schönen schwebend, dies ist der Fleiß, die Zweckmäßigkeit, die
Klarheit an sich, in der holdesten reizendsten Abstraktion! » 2,
265). Erikson lässt zunächst die grossen kunstkritischen
Konzepte des Idealismus – man meint sich vor allem an

Kant erinnert, an das interesselose Wohlgefallen am Schönen,

an die sogenannte freie, das heisst für sich bestehende
Schönheit –, Erikson lässt solche und verwandte Konzepte
in einer Wortkaskade sich ergiessen, die so klingt, als wolle
sie noch einmal das ganze Arsenal der philosophischen
Kunstkritik zum Einsatz bringen. Haltlos mäandert die Rede

von Begriff zu Begriff, von Sprachbild zu Sprachbild. In
ihrer strömenden und wortreichen Organisation, im Fortgang

vom einen aufs nächste, vollzieht sie eine ähnliche

48 Nr.06/ 07, 2008 Schweizer Monatshefte



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

Nicht zuletzt mit der

metonymischen Verbindung
vom Fechten und Schreiben
insistiert Keller: Wenn es um
das Kritzeln, Malen und
Schreiben geht, geht es auch

ums Denken, und damit um
Leben und Tod.

Keller wendet einen geschickten Kunstgriff an, um dem
Verdacht des Rückfalls in den Klassizismus, in die Verehrung

eines fixierten Schönheitsideals, einen Riegel
vorzuschieben. Dieser Kunstgriff besteht zunächst in der Schilderung

der Fechterfigur selbst. Die Statue ist nämlich ein «nur
etwa anderthalb Fuß hoher borghesischer Fechter, zwar trefflich

gearbeitet, aber vielfach beschädigt und beräuchert» und
sie befindet sich «in einer Ecke auf dem Boden» Später überträgt

Heinrich seine Selbstwahrnehmung auf diese Figur,
die ihm als ebenso «fleissig» wie er selbst erscheint: «Alles

war Leben in dem von Sonne, Wind und Wetter gereiften Körper

dieses abgehärteten Kriegers, der mit ehrlichem Fleiße sich

seiner Haut wehrte.» In Kellers Beschreibung der Ikone
bürgerlicher Klassikverehrung findet sich kein heroischer Ton,
keine ehrfürchtige Historisierung. Vollendet wird die
Distanzierung vom Klassizismus in der abschliessenden
Sentenz, die die zunehmende Identifikation Heinrichs mit dem
Fechter auf einen ironischen Höhepunkt und den Klassizismus

ad absurdum führt: «Zusammenziehen und Ausdehnung
vereinigten sich in Einem Momente, in welchem das schönste

Spiel der Muskeln darstellte, wie das Leben recht eigentlich
durch sich selbst um sich selber kämpfte in dieser munteren
Menschenkrabbe» 12, 227). Angekommen ist die Sequenz

beim nackten Leben jenseits aller artistischen Darstellung,
bei der Animalität der Krabbe – und damit auch bei der
Ironie, derer der Klassizismus bekanntlich nicht fähig war,
die aber zum Grundton des «Grünen Heinrichs» gehört.

Die Befassung mit dem Fechter drängt Heinrich förmlich

zu neuen Erkenntnissen, und diese beziehen sich nun
nicht mehr auf das Studium der sich dem Auge darbietenden

Natur, sondern auf die Naturwissenschaft und die
Anthropologie. Zurück bleibt dabei das vergebliche Streben
im schattenhaften Atelier. Anstatt der platonischen
Schattenbilder, die den Maler zu zweifelhaften Darstellungen
der Ideen verführt hatten, sieht Heinrich endlich «Licht»
auf dem Fechter. Auf der Ebene der Körperdarstellung ist
die ganze Skulptur, mit den Worten Johann Joachim
Winckelmanns, «nach vorne geworfen» Diese Dynamik
greift auf Heinrich über, der am Fechter für sich die Eröffnung

einer Zukunftsperspektive gewinnt. Auf der Zeit-
Ebene des Romans weist der Fechter für Heinrich wieder¬

um nicht in die klassizistische Vergangenheit, sondern in
eine im Horizont der Naturwissenschaften und der
Anthropologie entworfene Zukunft.

Nach dem durch den borghesischen Fechter vermittelten

Abgesang auf die Malerei folgt eine Episode des

Wissenschaftsinteresses, ohne dass jedoch der Roman damit zu

einem wissenschaftsgläubigen Text würde. Es gibt keine
Teleologie der Bildung im «Grünen Heinrich» Denn die
Wissenschaft erscheint, wie alle Ereignisse, Diskurse und
Bildwelten, als eine Episode, als ein Umweg, der wiederum
neue Wendungen ins Offene nach sich zieht. Alles im
Roman unterliegt potentiellen ironischen Wendungen, die ihn,
als eine umwegige Erzählung, in ein offenes Selbstverhältnis
treten lassen. Der Fechter fungiert als Zeichen dafür, dass

das Streben nicht zu einer dogmatischen oder apodiktischen
Verfestigung des Denkens führen darf.

Als Fechter hatte Heinrich selbst schon einmal Erfahrung
gesammelt, und diese in ganz und gar unheroischer Weise.
Als er meinte, im Duell mit seinem Freund Ferdi-nand

Lys die von jenem verlassene Agnes rächen zu müssen,
war es ihm eher zufällig gelungen, Lys eine Lungenverletzung
beizubringen. Dennoch wird zunächst Heinrich als das Opfer

der Szene geschildert: Er «war nun todtenbleich und sah

sich ganz verwundert um. Die Kraft verließ ihn und er mußte

sich selbst auf einen Stuhl setzen, wo er wie durch einen Traum
hindurch das rothe Blut fließen sah» 12, 204). Dem
hereinstürzenden Freund Erikson gegenüber spielt Lys die
Verwundung herunter; es sei «Nichts weiter, der grüne Heinrich
hat nur die Feder, mit welcher er seine Jugendgeschichte

geschrieben, an meiner Lunge ausgewischt – ein komischer Kauz»

12, 205). Während Heinrich den Freund körperlich verletzt,
wird er auch selbst getroffen, und zwar an seiner seelisch

verletzlichsten Stelle, seiner Unsicherheit in bezug auf das

Malen und Schreiben. Lys bringt die Verletzung in der
ironischen Wendung, Heinrich habe seine Feder an seiner Lunge

ausgewischt, auf den Punkt. So lächerlich Heinrich auch
als Fechter und als Schreibender agieren mochte – sein Tun
zeitigt eine unheimliche, tödliche Wirkung; Keller lässt Lys

– in der ersten Fassung des Romans – an der Verwundung
sterben. Sterbend rät der seinem Freund: «Ich hoffe Du werdest

so klug sein und Dich meinen Tod nicht anfechten lassen!

Ich habe seither viel an Dich gedacht und bin ein förmlicher
Philosoph geworden!» 12, 447). Lys endet als «förmlicher
Philosoph» seinem Freunde vergebend, wie Sokrates in Platons
Dialog «Phaidon» Nicht zuletzt mit der metonymischen
Verbindung vom Fechten und Schreiben insistiert Keller:
Wenn es um das Kritzeln, Malen und Schreiben geht, geht
es auch ums Denken, und damit um Leben und Tod.

* Zentralbibliothek Zürich, Ms. GK 12 Nr. 2.

** zitiert mit Band und Seitenangabe nach der Historisch-Kritischen
Gottfried-Keller-Ausgabe HKKA), hrsg. von W. Morgenthaler et al.,
Zürich/Frankfurt am Main, 1996ff.

Barbara Naumann ist Professorin für Neuere deutsche Literatur
an der Universität Zürich.

Nr.06/07, 2008 Schweizer Monatshefte 49


	Von der Kunst, den "Grünen Heinrich" zu lesen. Folge III, Vom Kritzeln, Malen, Schreiben und Fechten

