Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 961

Artikel: Von der Kunst, den "Griinen Heinrich" zu lesen. Folge Il, An der
Schwelle zur Moderne : die Verabschiedung der Gottesidee

Autor: Amrein, Ursula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-168040

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-168040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FOKUS Von der Kunst, den «Griinen Heinrich» zu lesen

1853 schrieb Gottfried Keller an einen Freund: «Ich habe gesehen und gestaunt, wie
schlecht und unfahig die Produkte anderer Leute gelesen werden.» Trotz dieser pes-
simistischen Einschiitzung Kellers wurden beide Fassungen des «Griinen Heinrichs»
offenbar gut und fihig genug gelesen, um inzwischen zur Weltliteratur zu zéiblen.
Von der Kunst, Gottfried Keller zu lesen, handelt auch eine diesjihrige Vorlesung
am Deutschen Seminar der Universitit Ziirich. Die Uberlequngen der Ziircher
Germanistin Ursula Amrein zur Auseinandersetzung Kellers mit dem Verlust des
Glaubens an Gott und damit auch des Glaubens an die Unsterblichkeit sind die

iiberarbeitete Fassung eines dieser Vortrige.

Fokus 2008, Folge IT

Von der Kunst, den «Griinen Heinrich» zu lesen
An der Schwelle zur Moderne: die Verabschiedung der Gottesidee

Ursula Amrein

«Erste Theologie» — «Lob Gottes und der Mutter. Vom
Beten» — «Weiteres vom lieben Gott» — «Die Glaubens-
miihen»: bereits das Inhaltsverzeichnis lisst erkennen, dass
die Religion zu den beherrschenden Themen in Gottfried
Kellers autobiographischem Bildungsroman «Der griine
Heinrich» gehért. In der Fiktion des Romans selbst erklirt
der Erzihler, es gehe ihm darum zu zeigen, «wie die Religion
und meine Kinderzeit zusammengekuppelt wurden» (1,96)**,
Die negativen Folgen dieses Tuns sind uniibersehbar.

Fokus 2008: Von der Kunst, den «Griinen

Heinrich» zu lesen

bisher: April, Folge I, Ein Roman, fast wie

ein Brief

Mai, Folge II, Die Verabschiedung
der Gottesidee

aktuell:

kommend:

Juni/Juli, Folge III, Kolossale
Kritzelei

46

Eine verquere religiose Erzichung ldsst das Kind verstockt
reagieren und mit dem Entschluss, Maler zu werden, auch
eine in der Konsequenz fatale Entscheidung treffen. Mit
dem Scheitern seiner Kiinstlerkarriere wandelt sich der
griine Heinrich zum erklirten Atheisten und gewinnt da-
mit eine Perspektive auf sein Dasein, die ihn im Moralsy-
stem des Textes auszeichnet. Gleichzeitig aber bekommt
sein Leben unter diesem Gesichtspunkt den Anstrich des
Verfehlten. In der Erstfassung des Romans (1854/55) un-
terstreicht Keller diesen Aspekt, indem er Heinrich aus
Einsicht in sein Versagen sterben lisst. Die Zweitfassung
(1879/80) nimmt an dieser Stelle eine signifikante Ande-
rung vor. Heinrich darf iberleben. Der Gedanke des ver-
tehlten Lebens jedoch wird nicht suspendiert, sondern mit
der Uberarbeitung vielmehr zusitzlich ausgeleuchtet und
vielschichtig kommentiert.

In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts entstanden,
besitzt der «Griine Heinrich» seinen historisch genau defi-
nierbaren Ort in der Geschichte der Sikularisierung. Die
Art und Weise, wie Keller die Frage des Gottesglaubens
literarisiert, verleiht seinem Roman epochale Bedeutung.
Am Beispiel einer Figur, der er Ziige der eigenen Biogra-
phie einschreibt, reflektiert er den Atheismus in seinen un-
terschiedlichen Facetten und kommentiert an der Schwelle

Nr.05, 2008 SCHWEIZER MONATSHEFTE



780, ;; e R Ay el W
,,»—,L_._ma_,..ﬁ;'egyt e S e A

eﬂ_ffc.d,./ﬁ Sepee g X ﬂfﬁrfi A’yﬂ S

.r-ﬁ.y:- Y ey O B s ’( i

i .;_.;.a 'i-}fﬁ'ﬂ "f"p-“’ ’WMJ&L/“# ?“kﬂmm

T L e

I mem pmrer P e

s A\ mf@’*‘f--—-@’m«‘*‘”ﬂ”-ﬁ' ot f: £ ﬁ"‘

[ i it A ot o '

ke far o

s e e U

S = oo .

Druckmanuskript zur zweiten Fassung des «Griinen Heinrichy, letzte Seite *

zur Moderne auch die Folgen, die sich aus der Verabschie-
dung der Gottesidee fiir die Anthropologie und die Asthe-
tik ergeben.

Ausgangspunkt dieser Reflexion bilden in der Jugendge-
schichte Heinrichs die Gottesvorstellungen, die an das Kind
herangetragen werden. Der Roman fichert diese Bilder auf
und demontiert sie zugleich, indem er das relationale Mo-
ment ihrer Konstruktion hervorhebt. Die ersten Vorstellun-
gen, die sich Heinrich von Gott macht, sind untrennbar mit
dem Tod des Vaters verbunden. Heinrich sieht sich durch
dieses Ereignis aus der gottlichen Ordnung verstossen und
beginnt, sich den Vater in immer phantastischeren Vorstel-
lungen zu vergegenwirtigen. Der tote Vater wird so zum
Anlass und auch zum Gegenstand ciner Phantasietitigkeit,
die Erfundenes und Wirkliches in scharfen Gegensatz treten
lisst. Es sind insbesondere Stoffe aus dem Bereich des Reli-
giosen und Wunderbaren, der Welt des Aberglaubens, der
Gespenster und der Teufelsbeschwdrungen, an denen sich
Heinrichs Phantasie entziindet. Das Material dazu bezieht er
bezeichnenderweise aus dem Trodelladen der Frau Margret.
Hier findet er auch eine «verriickte Theosophie» (1,101), ei-
ne spiritualistisch begriindete Lehre vom Géttlichen, die er
zur Grundlage seines Wissens {iber die kosmische Ordnung
macht und der er zuletzt das Bild seines Vaters einzeichnet.

Nr.05,2008 SCHWEIZER MONATSHEFTE

FOKUS Von der Kunst, den «Griinen Heinrich» zu lesen

«Zundchst dem Auge Gottes, noch innerhalb des Dreieckes»,
plaziert er diesen und lasst thn «durch dieses allsehende Auge
auf die Mutter und mich herunter» schauen (1,102). Prisent
ist der Vater damit gerade in seiner Absenz. «/e dunkler die
Abnung», konstatiert Heinrich, «welche ich von seiner duflern
Erscheinung in mir trage, desto heller und klarer hat sich ein
Bild seines innern Wesens vor mir aufgebaut und dies edle Bild
ist fiir mich ein Teil des grofien Unendlichen geworden, auf
welches mich meine letzten Gedanken zuriickfiihren und unter
dessen Obhut ich zu wandeln glauber (1,29).

Wihrend Heinrich den toten Vater vergérelicht, um sich
selbst als Teil einer sinnvoll geordneten Welt zu erfahren,
ist die Mutter umgekehrt bestrebt, ihrem Sohn einen Gott
nahezubringen, der als «Ernibrer und Beschiitzer» (1,43) de-
finiert ist und so seinerseits die Stelle des abwesenden Va-
ters einnimmt. Die durch ihre Niichternheit charakterisierte
Mutter ist «schlechthin gottesfiirchtigs, ihr «Gott» erscheint
insofern nichr als «Befriediger une Erfiiller einer Menge dunk-
ler und drangvoller Herzensbediirfnisse, sondern [ist] klar und
einfach der vorsorgende und erbaltende Vater, die Vorsehung»
(1,43). Mit ihrer Tabuisierung der Phantasie und der Emo-
tionen treibt die Mutter die — romanintern psychologisch
begriindete — Fehlentwicklung Heinrichs voran. Zugleich
aber verdeutlicht der Text auch die Affinitdt zwischen ihrem
Charakter und ihrer Idee von Gott. Beispielhaft geschieht
dies, wenn sie Heinrich das Essen als Gabe Gottes schmack-
haft machen will. Der Mittagstisch wird so zum Schauplatz
eines sich wiederholenden kleinen Dramas, das seine Aufls-
sung regelmissig in einer religidsen Erbauung findet. «Die
Speisen meiner Mutter», fuhrt der Erzihler aus, «ermangel-
ten, so zu sagen, aller und jeder Besonderbeit. Ihre Suppe war
nicht fett und nicht mager, der Kaffee nicht stark und nicht
schwach, sie verwendete kein Salzkorn zu viel und keines hat
Jegefehlt. ... Diese niichterne MittelstrafSe langweilte mich, der
ich meinen Gaumen dann und wann anderswo bedeutend reiz-
te, und ich begann, iiber ihre Mahlzeiten eine scharfe Kritik
zu tiben, sobald ich satt und die letzte Gabel voll vertilgt war.»
Die Mutter indes weist ihn nicht zurecht, sondern widerlegt
ihn geduldig. «Machre sie alsdann auch noch auf die Undank-
barkeit awfmerksam, welche ich gegen Goit beging, indem ich
seine guten Gaben tadelte, so hiitete ich mich mit einer heiligen
Scheu, den allméchtigen Geber ferner zu beleidigen und ver-
sank in Nachdenken iiber seine trefflichen und wunderbaren
Eigenschaften» (1,42f.). Mangelhaft jedoch ist die Suppe der
Mutter gerade deswegen, weil sie ohne Fehler ist. Und weil
Gott und die Suppe wiederum in direkter Abhidngigkeit zu-
einander stehen, spiegeln sich in ihr auch die Eigenschaften
eines Gottes, der korrekt wie die Suppe, zugleich aber von
entsprechender Fadheit ist. Fiir Heinrich wird «Gozt nach-
gerade eine farblose und langweilige Person» (1,58), von der
«alltiglichen Haussuppe» (1,96) nicht zu unterscheiden.

In der Konsequenz fihrt die Vervielfachung der Got-
tesbilder dazu, dass sich die Identitit Gottes auflost, und
Heinrich muss erkennen, dass sein Gott nur den ihm auf-

47



FOKUS Von der Kunst, den «Griinen Heinrich» zu lesen

gezwungenen religidsen Vorstellungen sowie seiner eigenen
Imaginationskraft entspringt. Auch wenn Heinrich die zu-
riickliegenden Kinderjahre als eine «halb gottlose Zeir» (1,96)
bezeichnet, als Atheist ist er an dieser Stelle nicht definiert;
denn diese Definition wiirde einen bewussten Akt der Ab-
grenzung voraussetzen. In der Art und Weise jedoch, wie
Keller Heinrichs Jugend schildert, wird diese Absage nicht
nur vorbereitet, sondern hellsichtig auch vorgefithrt und
kommentiert. Dies geschieht analog zur Suppengeschichte
wiederum in einer szenischen Vergegenwirtigung des Ge-
schehens.

Erzihlt wird, wie Heinrich das Elternhaus vom Keller
bis zum Dach erforscht und dabei vom Dunkel ins Licht
aufsteigt. Angelangt auf dem hochsten Punke, erdffnet sich
ihm ein nur durch die Berge am Horizont begrenzter Pa-
noramablick. Die Mutter erklirt diese Berge zu «Zeugen
von Gottes Allmacht» (1,33), zu greifbaren Manifestationen
seiner Schépfung. Heinrichs Blick richtet sich schliesslich
auf ein von der untergehenden Sonne beschienenes Kir-
chendach: «Auf diesem Dache stand ein schlankes, nadelspir-

1849 hatte Keller in
Heidelberg den Religions-
philosophen Ludwig
Feuerbach kennengelernt,
der Gott zu einer Projektion
des Menschen und damit
zu einer Personifikation des
menschlichen Wesens
tiberhaupt erklirte.

zes Tiirmchen, in welchem eine kleine Glocke hing und auf
dessen Spitze sich ein glinzender goldener Habn drehte. Wenn
in der Dimmerung das Glockchen liutete, so sprach meine
Mutter von Gott und lebrte mich beten; ich fragte: Was ist
Gotr? ist es ein Mann?) und sie antwortete: (Nein, Gott ist ein
Geisth Das Kirchendach versank nach und nach in graunen
Schatten, das Licht klomm an dem Tiirmchen hinauf, bis es
guletzt nur noch auf dem goldenen Wetterhahne funkelte, und
eines Abends fand ich mich plitzlich des bestimmten Glaubens,
dafS dieser Hahn Goit sei. Er spielte auch eine unbestimmte
Rolle der Anwesenbeit in den kleinen Kindergebeten, welche
ich mit vielem Vergniigen berzusagen wufSte. Als ich aber einst
ein Bilderbuch bekam, in dem ein préichrig gefirbrer Tiger an-
sehnlich dasitzend abgebildet war, ging meine Vorstellung von
Gott allmihlich auf diesen diber, ohne daff ich jedoch, so wenig
wie vom Habne, je eine Meinung dariiber dufSerter (1,34).

In der zitierten Passage, iiber die Lichtfithrung ge-
schichtsphilosophisch aufgeladen, leuchtet mit dem golde-
nen Hahn eine Idee von Gott auf, die sich dem Abglanz

48

des Abendlichts verdankt und sich mit diesem zugleich
wieder verfliichtigt. Der Roman verabschiedet dabei weit
mehr als nur die aus kindlicher Perspektive vorgenommene
Gleichsetzung zwischen Wetterhahn und Gott. Vielmehr
scheinen an dieser Stelle noch einmal die alten und zuletzt
verabschiedeten Gottesbilder auf. Fiir die Mutter ist Gott
der Schépfer, der die Welt hervorgebracht hat, mit Hein-
rich nun kehrt Keller diese Relation um. Nicht mehr der
Mensch ist das Geschopt Gottes, vielmehr erweist sich Gott
selbst als Produkt des Menschen, er wird hervorgebracht
durch den Blick, ist definiert tiber die Sprache und die Vor-
stellungswelt des Menschen. Der Text unterstreicht diesen
Vorgang, indem er das Auseinanderfallen von Namen und
Ding inszeniert. Der Begriff «Gott» bleibt ohne Referenz
ausserhalb der sprachlich konstituierten Welt, und entspre-
chend virtuos vermag Heinrich denn auch zu beten, das
«Unser Vater» als «Vater Unser» vorwiirts und riickwirts
aufzusagen. Wie von Gott, bleibt vom Gebet so am Schluss
einzig die entleerte Sprachhiilse zuriick.

Die in dieser Szene zur Darstellung gebrachte Figur des
Blickwechsels markiert eine Wende in der Konzeptualisie-
rung des Verhiltnisses von Diesseits und Jenseits, die ei-
ner kopernikanischen Wende in der Wissensgeschichte des
19. Jahrhunderts gleichkommt. Der Text nimlich verwirft
an dieser Stelle den Glauben an Gott und nimmt darin
Nietzsches Diktum «Gott ist tot!» vorweg. Fiir Keller ist
die Hinwendung zum Atheismus auch biographisch von
zentraler Bedeutung. 1849 hatte er in Heidelberg den Re-
ligionsphilosophen Ludwig Feuerbach kennengelernt, der
Gott zu einer Projektion des Menschen und damit zu ei-
ner Personifikation des menschlichen Wesens tiberhaupt
erklirte. Das Diesseits leitet sich gemiss dieser Lehre nicht
vom Jenseits ab, vielmehr erscheint dieses als Produkt des
Irdischen selbst. In dieser Vertauschung der Positionen von
Schopfer und Geschopt ist der im «Griinen Heinrich» ab-
gebildete Wechsel der Blickrichtung prifiguriert. Bei Feuer-
bach schliesslich geht die Abschaffung des Géttlichen einher
mit der Absage an die Idee der Unsterblichkeit und fithrt im
Effekt zu einer Neubewertung des Todes. Wenn es keinen
Gott gibg, so gibt es kein Jenseits, und wenn es dieses nicht
gibt, dann kann es auch kein Leben nach dem Tod geben,
lautet die entsprechende Argumentation. Der Tod bildet im
atheistischen Denken mithin nicht mehr die Passerelle zum
ewigen Leben, er wird vielmehr als Ereignis begriften, das
die menschliche Existenz begrenzt, sie beendet und definitiv
aufhebt.

Die Philosophie Feuerbachs muss Keller unmittelbar
eingeleuchtet haben. Dessen Ausfithrungen tiber Gott und
die Unsterblichkeit gewinnen fiir ihn eine Evidenz, von der
die Briefe aus der Heidelberger Zeit beredtes Zeugnis able-
gen. Keller kommentiert hier seinen Wandel und die Kon-
sequenzen, die er aus der Lehre Feuerbachs zieht, wobei ihn
insbesondere Fragen der Anthropologie und der Asthetik in
der sikularen Welt beschiftigen. Er beginnt, sich «an den

Nr.05, 2008 SCHWEIZER MONATSHEFTE



In der Literatur ist aufbewahrt,
was in der sikularen Welt dem
Prinzip der Verginglichkeit
unterworfen ist. Die Literatur
vermag das Vergangene prisent
zu halten, zeigt sich aber
zugleich vom Bewusstsein der

Sterblichkeit durchzogen.

Gedanken des wabrhaften Todes zu gewihnen», konstatiert,
dieses Wissen fordere thn «mir aller Macht auf, meine Auf-
gabe zu erfiillen ... da ich keine Aussichr habe, das Versium-
te in irgend einem Winkel der Welt nachzuholen», und gibt
sich «fest iiberzengt, dafS kein Kiinstler mehr eine Zukunft hat,
der nicht ganz u ausschlieflich sterblicher Mensch sein will»
(19,202f.).

Diese Uberlegungen fliessen direkt ein in die Arbeit am
«Griinen Heinrich». Erste Pline zum Roman stammen aus
den vierziger Jahren, realisiert wurden sie zu einem gros-
sen Teil jedoch erst zu Beginn der fiinfziger Jahre in Berlin.
Nach der Begegnung mit Feuerbach vermochte Keller dabei
eine Perspektive zu entwickeln, die seinem autobiographisch
angelegten Projekt eine tiber das Subjektive hinausweisende
Bedeutung verleihen konnte. Diesen Zusammenhang ver-
deutlichen insbesondere die aus den Jahren 1849/50 {iber-
lieferten Notizen. Sie fiigen sich nicht zu einer durchgehen-
den Niederschrift des Romans, werfen indes Schlaglichter
auf einzelne Passagen, die — und das ist aufschlussreich
— mehrheitlich Fragen der Religion betreffen. «Vicht zu ver-
gessen ... H's Gott so schildern, wie H. selbst ist. Naivetiit, mit
welcher er seine willkiirl. genial. Subjektivitit zu seinem Gorte
machp» (20,473), notiert Keller beispielsweise und verweist
darin auf den projektiven Charakter von Heinrichs Gottes-
vorstellungen. Die Notizen dokumentieren ausserdem Kel-
lers Reflexionen zur Bedeutung des Todes im atheistischen
Denken und kommentieren mit der Kompositionsstruktur
zugleich das abrupte Ende des Romans. Weil Heinrich es
verpasst, rechtzeitig zur Mutter zuriickzukehren, trigt er
die Schuld an ihrem Tod und zerbricht, ohne Aussicht auf
ein erlosendes Jenseits, am Wissen um die Unaufthebbarkeit
dieser Schuld. «Sein Leib und Leben brach und er starb in
wenigen Tagen» (12,469), vermerkt der Roman lakonisch.

Heinrichs Tod entspricht der konzeptionellen Logik
des Romans, wurde indes als wenig glaubwiirdig und auch
als zu pessimistisch kritisiert. Keller seinerseits wehrte sich
kategorisch gegen die Forderung, «szatt mit dem Tode des
g. H. ... mit einer Hochzeit zu enden» (19,311). Vor die
Alternative von Happyend oder Katastrophe gestellt, ent-
schied er sich fiir letztere und betont vor dem Hintergrund
der zeitgendssischen Erzihlkonventionen das Tragische des

Nr.05,2008 SCHWEIZER MONATSHEFTE

FOKUS Von der Kunst, den «Griinen Heinrich» zu lesen

Schlusses. Die Zweitfassung nimmt an dieser Stelle eine
bedeutsame Anderung vor. Heinrich bleibt am Leben und
verbindet sich mit Judith, die seinetwegen aus Amerika
zuriickgekehrt ist. Eine Heirat jedoch lehnen sie ab und
schliessen stattdessen einen Bund, dem das resignative Mo-
ment aus der Erstfassung eingeschrieben bleibt. Zugleich
wird Heinrichs Versagen dadurch entschirft, dass Keller der
Mutter einen Teil der Verantwortung am Schicksal ihres
Sohnes zuweist. Auch die Drastik ihres Todes schwicht er
ab, indem er diesen nicht mehr als harten Schnitt inszeniert,
sondern ihm ein Moment der Erfiillung zugesteht. « Trost p.
Murtter, Tod. Es ist denkbar, dafS auf dem Indifferenzpuntete
zwischen Tod u Leben der Augenblick der Befreiung, des Ru-
hegefiihls [so] mit merkwiirdigen Vorstellungen der Begliickung
so lange erscheint, wie ein ganzes Leben, vermoige der Erfah-
rungen des Trawmes, der Opiumesser etc. u dafS also das erlebre
Uebel in jenem Augenblicke sich aufheben kinnte», hilt eine
Notiz aus dem Jahre 1879 fest (20,490). Heinrichs Tod
schliesslich wird durch Judiths Tod substituiert. Aus ihrem
Nachlass bekommt er zuletzt seine Aufzeichnungen zur Ju-
gendgeschichte zuriick, die er ihr einst geschenke hatte, und
fugt diesen die restlichen Teile seiner Lebensgeschichte bei,
«um noch einmal die alten griinen Pfade der Erinnerung zu
wandeln» (3,281; vgl. Faksimile auf S. X).

Der Roman endet so auch in einer autopoetischen Re-
flexion, mit der er die Primissen des poetischen Realismus
aufdeckt: Schrift und Tod sind verschrinkt, Erzihlen ist
Erinnern, in der Literatur ist aufbewahrt, was in der siku-
laren Welt dem Prinzip der Verginglichkeit unterworfen
ist. Auf die Literatur wird damit ein Teil dessen tibertragen,
was der Atheismus mit der Absage an die Unsterblichkeit
preisgegeben hat. Die Literatur vermag das Vergangene pri-
sent zu halten, zeigt sich aber zugleich vom Bewusstsein der
Sterblichkeit durchzogen.

Vor diesem Hintergrund wird die Religion nicht einfach
zum Relikt, zum Zeugnis einer vergangenen Welt, auf die
man aus der Position des Fortschritts entweder iiberlegen
zuriickblickt oder die man umgekehrt in nostalgischer Ver-
klirung wieder auferstehen lisst. Keller interessiert sich sehr
viel grundsitzlicher fiir die Verschiebungen im Verhiltnis
von Diesseits und Jenseits und beschiftige sich eingehend
mit der Transformation des Religiosen im Prozess der Si-
kularisierung. «Der griine Heinrich» und mit ihm praktisch
das gesamte Werk Kellers, sind Schauplatz dieser Auseinan-
dersetzung.

* Zentralbibliothek Ziirich, Ms. GK 13, S. 180

** Zitiert mit Band- und Seitenangabe nach der Historisch-Kritischen
Gottfried Keller-Ausgabe (HKKA), hrsg. von W. Morgenthaler et al.,
Ziirich/Frankfurt am Main, 1996 ff.

URSULA AMREIN, geboren 1960, ist Professorin fiir Neuere
deutsche Literatur an der Universitit Ziirich.

49



	Von der Kunst, den "Grünen Heinrich" zu lesen. Folge II, An der Schwelle zur Moderne : die Verabschiedung der Gottesidee

