
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 961

Artikel: Von der Kunst, den "Grünen Heinrich" zu lesen. Folge II, An der
Schwelle zur Moderne : die Verabschiedung der Gottesidee

Autor: Amrein, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

1853 schrieb Gottfried Keller an einen Freund: «Ich habe gesehen und gestaunt, wie
schlecht und unfähig die Produkte anderer Leute gelesen werden.» Trotz dieser

pessimistischen Einschätzung Kellers wurden beide Fassungen des «Grünen Heinrichs»

offenbar gut und fähig genug gelesen, um inzwischen zur Weltliteratur zu zählen.
Von der Kunst, Gottfried Keller zu lesen, handelt auch eine diesjährige Vorlesung

am Deutschen Seminar der Universität Zürich. Die Überlegungen der Zürcher
Germanistin Ursula Amrein zur Auseinandersetzung Kellers mit dem Verlust des

Glaubens an Gott und damit auch des Glaubens an die Unsterblichkeit sind die
überarbeitete Fassung eines dieser Vorträge.

Fokus 2008, Folge II

Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen
An der Schwelle zur Moderne: die Verabschiedung der Gottesidee

Eine verquere religiöse Erziehung lässt das Kind verstockt
reagieren und mit dem Entschluss, Maler zu werden, auch
eine in der Konsequenz fatale Entscheidung treffen. Mit
dem Scheitern seiner Künstlerkarriere wandelt sich der
grüne Heinrich zum erklärten Atheisten und gewinnt
damit eine Perspektive auf sein Dasein, die ihn im Moralsystem

des Textes auszeichnet. Gleichzeitig aber bekommt
sein Leben unter diesem Gesichtspunkt den Anstrich des

Verfehlten. In der Erstfassung des Romans 1854/55)
unterstreicht Keller diesen Aspekt, indem er Heinrich aus

Einsicht in sein Versagen sterben lässt. Die Zweitfassung
1879/80) nimmt an dieser Stelle eine signifikante Änderung

vor. Heinrich darf überleben. Der Gedanke des
verfehlten Lebens jedoch wird nicht suspendiert, sondern mit
der Überarbeitung vielmehr zusätzlich ausgeleuchtet und
vielschichtig kommentiert.

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts entstanden,
besitzt der «Grüne Heinrich» seinen historisch genau
definierbaren Ort in der Geschichte der Säkularisierung. Die
Art und Weise, wie Keller die Frage des Gottesglaubens
literarisiert, verleiht seinem Roman epochale Bedeutung.
Am Beispiel einer Figur, der er Züge der eigenen Biographie

einschreibt, reflektiert er den Atheismus in seinen
unterschiedlichen Facetten und kommentiert an der Schwelle

Ursula Amrein

«Erste Theologie» – «Lob Gottes und der Mutter. Vom
Beten» – «Weiteres vom lieben Gott» – «Die Glaubensmühen

»: bereits das Inhaltsverzeichnis lässt erkennen, dass

die Religion zu den beherrschenden Themen in Gottfried
Kellers autobiographischem Bildungsroman «Der grüne
Heinrich» gehört. In der Fiktion des Romans selbst erklärt
der Erzähler, es gehe ihm darum zu zeigen, «wie die Religion
und meine Kinderzeit zusammengekuppelt wurden» 1,96)**.
Die negativen Folgen dieses Tuns sind unübersehbar.

Fokus 2008:

bisher:

aktuell:

kommend:

Von der Kunst, den «Grünen
Heinrich» zu lesen

April, Folge I, Ein Roman, fast wie
ein Brief

Mai, Folge II, Die Verabschiedung
der Gottesidee

Juni/Juli, Folge III, Kolossale

Kritzelei

46 Nr. 05, 2008 Schweizer Monatshefte



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

«Zunächst dem Auge Gottes, noch innerhalb des Dreieckes»

plaziert er diesen und lässt ihn «durch dieses allsehende Auge

auf die Mutter und mich herunter» schauen 1,102). Präsent

ist der Vater damit gerade in seiner Absenz. «Je dunkler die
Ahnung» konstatiert Heinrich, «welche ich von seiner äußern
Erscheinung in mir trage, desto heller und klarer hat sich ein
Bild seines innern Wesens vor mir aufgebaut und dies edle Bild
ist für mich ein Teil des großen Unendlichen geworden, auf
welches mich meine letzten Gedanken zurückführen und unter
dessen Obhut ich zu wandeln glaube» 1,29).

Während Heinrich den toten Vater vergöttlicht, um sich
selbst als Teil einer sinnvoll geordneten Welt zu erfahren,
ist die Mutter umgekehrt bestrebt, ihrem Sohn einen Gott
nahezubringen, der als «Ernährer und Beschützer» 1,43)
definiert ist und so seinerseits die Stelle des abwesenden Vaters

einnimmt. Die durch ihre Nüchternheit charakterisierte
Mutter ist «schlechthin gottesfürchtig» ihr «Gott» erscheint
insofern nicht als «Befriediger und Erfüller einer Menge dunkler

und drangvoller Herzensbedürfnisse, sondern [ist] klar und
einfach der vorsorgende und erhaltende Vater, die Vorsehung»

1,43). Mit ihrer Tabuisierung der Phantasie und der
Emotionen treibt die Mutter die – romanintern psychologisch
begründete – Fehlentwicklung Heinrichs voran. Zugleich
aber verdeutlicht der Text auch die Affinität zwischen ihrem
Charakter und ihrer Idee von Gott. Beispielhaft geschieht
dies, wenn sie Heinrich das Essen als Gabe Gottes schmackhaft

machen will. Der Mittagstisch wird so zum Schauplatz
eines sich wiederholenden kleinen Dramas, das seine Auflösung

regelmässig in einer religiösen Erbauung findet. «Die
Speisen meiner Mutter» führt der Erzähler aus, «ermangelten,

so zu sagen, aller und jeder Besonderheit. Ihre Suppe war
nicht fett und nicht mager, der Kaffee nicht stark und nicht
schwach, sie verwendete kein Salzkorn zu viel und keines hat
je gefehlt. … Diese nüchterne Mittelstraße langweilte mich, der

ich meinen Gaumen dann und wann anderswo bedeutend reizte,

und ich begann, über ihre Mahlzeiten eine scharfe Kritik
zu üben, sobald ich satt und die letzte Gabel voll vertilgt war.»
Die Mutter indes weist ihn nicht zurecht, sondern widerlegt
ihn geduldig. «Machte sie alsdann auch noch auf die Undankbarkeit

aufmerksam, welche ich gegen Gott beging, indem ich
seine guten Gaben tadelte, so hütete ich mich mit einer heiligen
Scheu, den allmächtigen Geber ferner zu beleidigen und
versank in Nachdenken über seine trefflichen und wunderbaren
Eigenschaften» 1,42f.). Mangelhaft jedoch ist die Suppe der

Mutter gerade deswegen, weil sie ohne Fehler ist. Und weil
Gott und die Suppe wiederum in direkter Abhängigkeit
zueinander stehen, spiegeln sich in ihr auch die Eigenschaften
eines Gottes, der korrekt wie die Suppe, zugleich aber von
entsprechender Fadheit ist. Für Heinrich wird «Gott
nachgerade eine farblose und langweilige Person» 1,58), von der

«alltäglichen Haussuppe» 1,96) nicht zu unterscheiden.
In der Konsequenz führt die Vervielfachung der

Gottesbilder dazu, dass sich die Identität Gottes auflöst, und
Heinrich muss erkennen, dass sein Gott nur den ihm auf¬

zur

Druckmanuskript zur zweiten Fassung des «Grünen Heinrich» letzte Seite *

Moderne auch die Folgen, die sich aus der Verabschiedung

der Gottesidee für die Anthropologie und die Ästhetik

ergeben.
Ausgangspunkt dieser Reflexion bilden in der Jugendgeschichte

Heinrichs die Gottesvorstellungen, die an das Kind
herangetragen werden. Der Roman fächert diese Bilder auf
und demontiert sie zugleich, indem er das relationale
Moment ihrer Konstruktion hervorhebt. Die ersten Vorstellungen,

die sich Heinrich von Gott macht, sind untrennbar mit
dem Tod des Vaters verbunden. Heinrich sieht sich durch
dieses Ereignis aus der göttlichen Ordnung verstossen und
beginnt, sich den Vater in immer phantastischeren Vorstellungen

zu vergegenwärtigen. Der tote Vater wird so zum
Anlass und auch zum Gegenstand einer Phantasietätigkeit,
die Erfundenes und Wirkliches in scharfen Gegensatz treten
lässt. Es sind insbesondere Stoffe aus dem Bereich des
Religiösen und Wunderbaren, der Welt des Aberglaubens, der
Gespenster und der Teufelsbeschwörungen, an denen sich
Heinrichs Phantasie entzündet. Das Material dazu bezieht er

bezeichnenderweise aus dem Trödelladen der Frau Margret.
Hier findet er auch eine «verrückte Theosophie» 1,101), eine

spiritualistisch begründete Lehre vom Göttlichen, die er

zur Grundlage seines Wissens über die kosmische Ordnung
macht und der er zuletzt das Bild seines Vaters einzeichnet.

Nr.05, 2008 Schweizer Monatshefte 47



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

des Abendlichts verdankt und sich mit diesem zugleich
wieder verflüchtigt. Der Roman verabschiedet dabei weit
mehr als nur die aus kindlicher Perspektive vorgenommene
Gleichsetzung zwischen Wetterhahn und Gott. Vielmehr
scheinen an dieser Stelle noch einmal die alten und zuletzt
verabschiedeten Gottesbilder auf. Für die Mutter ist Gott
der Schöpfer, der die Welt hervorgebracht hat, mit Heinrich

nun kehrt Keller diese Relation um. Nicht mehr der

Mensch ist das Geschöpf Gottes, vielmehr erweist sich Gott
selbst als Produkt des Menschen, er wird hervorgebracht
durch den Blick, ist definiert über die Sprache und die
Vorstellungswelt des Menschen. Der Text unterstreicht diesen

Vorgang, indem er das Auseinanderfallen von Namen und
Ding inszeniert. Der Begriff «Gott» bleibt ohne Referenz
ausserhalb der sprachlich konstituierten Welt, und entsprechend

virtuos vermag Heinrich denn auch zu beten, das

«Unser Vater» als «Vater Unser» vorwärts und rückwärts
aufzusagen. Wie von Gott, bleibt vom Gebet so am Schluss
einzig die entleerte Sprachhülse zurück.

Die in dieser Szene zur Darstellung gebrachte Figur des

Blickwechsels markiert eine Wende in der Konzeptualisierung

des Verhältnisses von Diesseits und Jenseits, die
einer kopernikanischen Wende in der Wissensgeschichte des

19. Jahrhunderts gleichkommt. Der Text nämlich verwirft
an dieser Stelle den Glauben an Gott und nimmt darin
Nietzsches Diktum «Gott ist tot!» vorweg. Für Keller ist
die Hinwendung zum Atheismus auch biographisch von
zentraler Bedeutung. 1849 hatte er in Heidelberg den
Religionsphilosophen Ludwig Feuerbach kennengelernt, der

Gott zu einer Projektion des Menschen und damit zu
einer Personifikation des menschlichen Wesens überhaupt
erklärte. Das Diesseits leitet sich gemäss dieser Lehre nicht
vom Jenseits ab, vielmehr erscheint dieses als Produkt des

Irdischen selbst. In dieser Vertauschung der Positionen von
Schöpfer und Geschöpf ist der im «Grünen Heinrich»

abgebildete Wechsel der Blickrichtung präfiguriert. Bei Feuerbach

schliesslich geht die Abschaffung des Göttlichen einher
mit der Absage an die Idee der Unsterblichkeit und führt im
Effekt zu einer Neubewertung des Todes. Wenn es keinen
Gott gibt, so gibt es kein Jenseits, und wenn es dieses nicht
gibt, dann kann es auch kein Leben nach dem Tod geben,
lautet die entsprechende Argumentation. Der Tod bildet im
atheistischen Denken mithin nicht mehr die Passerelle zum
ewigen Leben, er wird vielmehr als Ereignis begriffen, das

die menschliche Existenz begrenzt, sie beendet und definitiv
aufhebt.

Die Philosophie Feuerbachs muss Keller unmittelbar
eingeleuchtet haben. Dessen Ausführungen über Gott und
die Unsterblichkeit gewinnen für ihn eine Evidenz, von der

die Briefe aus der Heidelberger Zeit beredtes Zeugnis ablegen.

Keller kommentiert hier seinen Wandel und die
Konsequenzen, die er aus der Lehre Feuerbachs zieht, wobei ihn
insbesondere Fragen der Anthropologie und der Ästhetik in
der säkularen Welt beschäftigen. Er beginnt, sich «an den

gezwungenen religiösen Vorstellungen sowie seiner eigenen
Imaginationskraft entspringt. Auch wenn Heinrich die
zurückliegenden Kinderjahre als eine «halb gottlose Zeit» 1,96)
bezeichnet, als Atheist ist er an dieser Stelle nicht definiert;
denn diese Definition würde einen bewussten Akt der
Abgrenzung voraussetzen. In der Art und Weise jedoch, wie
Keller Heinrichs Jugend schildert, wird diese Absage nicht
nur vorbereitet, sondern hellsichtig auch vorgeführt und
kommentiert. Dies geschieht analog zur Suppengeschichte
wiederum in einer szenischen Vergegenwärtigung des

Geschehens.

Erzählt wird, wie Heinrich das Elternhaus vom Keller
bis zum Dach erforscht und dabei vom Dunkel ins Licht
aufsteigt. Angelangt auf dem höchsten Punkt, eröffnet sich
ihm ein nur durch die Berge am Horizont begrenzter
Panoramablick. Die Mutter erklärt diese Berge zu «Zeugen

von Gottes Allmacht» 1,33), zu greifbaren Manifestationen
seiner Schöpfung. Heinrichs Blick richtet sich schliesslich
auf ein von der untergehenden Sonne beschienenes
Kirchendach: «Auf diesem Dache stand ein schlankes, nadelspit¬

zes

1849 hatte Keller in
Heidelberg den
Religionsphilosophen Ludwig
Feuerbach kennengelernt,
der Gott zu einer Projektion
des Menschen und damit
zu einer Personifikation des

menschlichen Wesens

überhaupt erklärte.

Türmchen, in welchem eine kleine Glocke hing und auf
dessen Spitze sich ein glänzender goldener Hahn drehte. Wenn
in der Dämmerung das Glöckchen läutete, so sprach meine

Mutter von Gott und lehrte mich beten; ich fragte: ‹Was ist
Gott? ist es ein Mann?› und sie antwortete: ‹Nein, Gott ist ein
Geist!› Das Kirchendach versank nach und nach in grauen

Schatten, das Licht klomm an dem Türmchen hinauf, bis es

zuletzt nur noch auf dem goldenen Wetterhahne funkelte, und
eines Abends fand ich mich plötzlich des bestimmten Glaubens,
daß dieser Hahn Gott sei. Er spielte auch eine unbestimmte
Rolle der Anwesenheit in den kleinen Kindergebeten, welche

ich mit vielem Vergnügen herzusagen wußte. Als ich aber einst

ein Bilderbuch bekam, in dem ein prächtig gefärbter Tiger
ansehnlich dasitzend abgebildet war, ging meine Vorstellung von
Gott allmählich auf diesen über, ohne daß ich jedoch, so wenig
wie vom Hahne, je eine Meinung darüber äußerte» 1,34).

In der zitierten Passage, über die Lichtführung
geschichtsphilosophisch aufgeladen, leuchtet mit dem goldenen

Hahn eine Idee von Gott auf, die sich dem Abglanz

48 Nr. 05, 2008 Schweizer Monatshefte



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

In der Literatur ist aufbewahrt,
was in der säkularen Welt dem
Prinzip der Vergänglichkeit
unterworfen ist. Die Literatur
vermag das Vergangene präsent
zu halten, zeigt sich aber

zugleich vom Bewusstsein der
Sterblichkeit durchzogen.

Gedanken des wahrhaften Todes zu gewöhnen» konstatiert,
dieses Wissen fordere ihn «mit aller Macht auf, meine Aufgabe

zu erfüllen … da ich keine Aussicht habe, das Versäumte

in irgend einem Winkel der Welt nachzuholen» und gibt
sich «fest überzeugt, daß kein Künstler mehr eine Zukunft hat,
der nicht ganz u ausschließlich sterblicher Mensch sein will»
19,202f.).

Diese Überlegungen fliessen direkt ein in die Arbeit am
«Grünen Heinrich» Erste Pläne zum Roman stammen aus

den vierziger Jahren, realisiert wurden sie zu einem grossen

Teil jedoch erst zu Beginn der fünfziger Jahre in Berlin.
Nach der Begegnung mit Feuerbach vermochte Keller dabei
einePerspektive zu entwickeln, die seinemautobiographisch
angelegten Projekt eine über das Subjektive hinausweisende
Bedeutung verleihen konnte. Diesen Zusammenhang
verdeutlichen insbesondere die aus den Jahren 1849/50
überlieferten Notizen. Sie fügen sich nicht zu einer durchgehenden

Niederschrift des Romans, werfen indes Schlaglichter
auf einzelne Passagen, die – und das ist aufschlussreich
– mehrheitlich Fragen der Religion betreffen. «Nicht zu

vergessen … H’s Gott so schildern, wie H. selbst ist. Naivetät, mit
welcher er seine willkürl. genial. Subjektivität zu seinem Gotte
macht» 20,473), notiert Keller beispielsweise und verweist
darin auf den projektiven Charakter von Heinrichs
Gottesvorstellungen. Die Notizen dokumentieren ausserdem Kellers

Reflexionen zur Bedeutung des Todes im atheistischen
Denken und kommentieren mit der Kompositionsstruktur
zugleich das abrupte Ende des Romans. Weil Heinrich es

verpasst, rechtzeitig zur Mutter zurückzukehren, trägt er
die Schuld an ihrem Tod und zerbricht, ohne Aussicht auf

ein erlösendes Jenseits, am Wissen um die Unaufhebbarkeit
dieser Schuld. «Sein Leib und Leben brach und er starb in
wenigen Tagen» 12,469), vermerkt der Roman lakonisch.

Heinrichs Tod entspricht der konzeptionellen Logik
des Romans, wurde indes als wenig glaubwürdig und auch
als zu pessimistisch kritisiert. Keller seinerseits wehrte sich
kategorisch gegen die Forderung, «statt mit dem Tode des

g. H. … mit einer Hochzeit zu enden» 19,311). Vor die
Alternative von Happyend oder Katastrophe gestellt,
entschied er sich für letztere und betont vor dem Hintergrund
der zeitgenössischen Erzählkonventionen das Tragische des

Schlusses. Die Zweitfassung nimmt an dieser Stelle eine
bedeutsame Änderung vor. Heinrich bleibt am Leben und
verbindet sich mit Judith, die seinetwegen aus Amerika
zurückgekehrt ist. Eine Heirat jedoch lehnen sie ab und
schliessen stattdessen einen Bund, dem das resignative
Moment aus der Erstfassung eingeschrieben bleibt. Zugleich
wird Heinrichs Versagen dadurch entschärft, dass Keller der
Mutter einen Teil der Verantwortung am Schicksal ihres
Sohnes zuweist. Auch die Drastik ihres Todes schwächt er
ab, indem er diesen nicht mehr als harten Schnitt inszeniert,
sondern ihm ein Moment der Erfüllung zugesteht. «Trost p.
Mutter, Tod. Es ist denkbar, daß auf dem Indifferenzpunkte
zwischen Tod u Leben der Augenblick der Befreiung, des

Ruhegefühls [so] mit merkwürdigen Vorstellungen der Beglückung
so lange erscheint, wie ein ganzes Leben, vermöge der
Erfahrungen des Traumes, der Opiumesser etc. u daß also das erlebte

Uebel in jenem Augenblicke sich aufheben könnte» hält eine

Notiz aus dem Jahre 1879 fest 20,490). Heinrichs Tod
schliesslich wird durch Judiths Tod substituiert. Aus ihrem
Nachlass bekommt er zuletzt seine Aufzeichnungen zur
Jugendgeschichte zurück, die er ihr einst geschenkt hatte, und
fügt diesen die restlichen Teile seiner Lebensgeschichte bei,
«um noch einmal die alten grünen Pfade der Erinnerung zu
wandeln» 3,281; vgl. Faksimile auf S. X).

Der Roman endet so auch in einer autopoetischen
Reflexion, mit der er die Prämissen des poetischen Realismus
aufdeckt: Schrift und Tod sind verschränkt, Erzählen ist
Erinnern, in der Literatur ist aufbewahrt, was in der säkularen

Welt dem Prinzip der Vergänglichkeit unterworfen
ist. Auf die Literatur wird damit ein Teil dessen übertragen,
was der Atheismus mit der Absage an die Unsterblichkeit
preisgegeben hat. Die Literatur vermag das Vergangene
präsent zu halten, zeigt sich aber zugleich vom Bewusstsein der
Sterblichkeit durchzogen.

Vor diesem Hintergrund wird die Religion nicht einfach
zum Relikt, zum Zeugnis einer vergangenen Welt, auf die
man aus der Position des Fortschritts entweder überlegen
zurückblickt oder die man umgekehrt in nostalgischer
Verklärung wieder auferstehen lässt. Keller interessiert sich sehr

viel grundsätzlicher für die Verschiebungen im Verhältnis
von Diesseits und Jenseits und beschäftigt sich eingehend
mit der Transformation des Religiösen im Prozess der
Säkularisierung. «Der grüne Heinrich» und mit ihm praktisch
das gesamte Werk Kellers, sind Schauplatz dieser
Auseinandersetzung.

* Zentralbibliothek Zürich, Ms. GK 13, S. 180

** Zitiert mit Band- und Seitenangabe nach der Historisch-Kritischen
Gottfried Keller-Ausgabe HKKA), hrsg. von W. Morgenthaler et al.,
Zürich/Frankfurt am Main, 1996 ff.

Ursula Amrein geboren 1960, ist Professorin für Neuere
deutsche Literatur an der Universität Zürich.

Nr.05, 2008 Schweizer Monatshefte 49


	Von der Kunst, den "Grünen Heinrich" zu lesen. Folge II, An der Schwelle zur Moderne : die Verabschiedung der Gottesidee

