
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 961

Artikel: Vom Hochmut

Autor: Sofsky, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


komm entar Wolfgang Sofsky

Wer unverdient Erfolg hat, wird schnell

hochmütig. Er duldet niemanden unter sich.
Gegen Zweifel ist er immun. Er ist sein

eigener Gott.

Vom Hochmut
Wolfgang Sofsky

Verächtlich schaut er von oben herab. Er bewegt sich langsam,

ja geradezu lässig, als müsse er sich zum Handeln
herablassen. Nichts reicht an ihn heran. Die Welt unter ihm ist
klein, nahezu bedeutungslos. Geringschätzig mustert er die
Menschen ringsum: lächerliche Figuren, emsig bemüht um
Lohn und Zuspruch, armselig im Geiste und ahnungslos

in den höheren Dingen. Schwer lasten die Lider auf den
Augen, ein kurzes Aufblitzen, ein spöttisches Lächeln in den
Mundwinkeln, dann wieder der Blick der Langeweile, der
längst alles gesehen hat.

Einst war der Hochmut die Mutter alles Bösen. Die
Todsünde verstiess gegen die heilige Rangordnung der Welt.
Direkt stellte sie sich den Göttern entgegen. Hochmut war
die Sünde des Widerspruchs, der Rebellion. Der Hochmütige

hasste die Gleichheit unter den Kreaturen. An Gottes
Stelle wollte er die Herrschaft erlangen. Doch damit verlor
er die Erkenntnis der Wahrheit. Wer sich in Überlegenheit

sonnt, hat einen natürlichen Widerwillen gegen den
Vorrang der Tatsachen. Die Rache war fürchterlich. Prometheus

wurde für seine Vermessenheit an den kaukasischen
Felsen gefesselt, Satan in die Hölle gestürzt, Adam aus dem
Paradies verjagt. In der Finsternis wurde den Hochmütigen
das Rückgrat gebrochen. Oder sie schleppten schwere
Lasten, den Blick auf den Boden geheftet.

Moderne Zeitgenossen können über solche Vergeltung
nur lachen. Seit die Menschen Himmel und Hölle entvölkert

und den Zustand der Demut verlassen haben, blicken
sie aufeinander herab. Der Mensch fühlt sich als Krone
eigener Schöpfung. Selbstüberschätzung ist dem Gattungswesen

eigentümlich. Beweist nicht jeder Fortschritt, dass die
Grenzen hinausgeschoben werden können? Viele Zeitgenossen

glauben, Glück erlangte man aufgrund eigener
Leistung, und das Gute sei ein Erfolg guten Willens. Nichts ist
ihnen ferner als die Einsicht, dass das Gute eher eine seltene

Gabe denn ein Verdienst ist.

Arroganz ist kalt, hart, manchmal finster. Niemals duldet
der Hochmütige jemanden neben oder gar über sich. Er lebt
ganz in sich selbst. Andere Personen beachtet er kaum. Vor
aller Erfahrung ist er ganz von sich eingenommen. Er genügt
sich selbst, nicht weil er etwas Geniales erfunden oder eine
mutige Tat vollbracht hätte. Solche Äusserlichkeiten kümmern

ihn nicht. Der Hochmütige ist sein eigener Gott. Die
Grenzen seiner Welt sind die Grenzen seines Selbst. Daher
ist er auch völlig immun gegen Zweifel. Einwände wischt er

beiseite, nicht aus Unsicherheit, sondern aus einem eisigem
Ernst, der keinen Spass versteht. Vergleiche mit anderen
stellt er schon lange nicht mehr an. Der Hochmütige sucht
nichts und bittet nicht, er nimmt nichts an und gewährt
nichts. Streng achtet er auf Abstand, planiert ringsum eine
soziale Wüste. Er vergeht sich an dem unsterblichen Gott,
ohne den kein Mensch existieren kann: der Gesellschaft. Er
kündigt alle Verpflichtung und führt allen vor Augen, dass

er niemanden benötigt.
Keineswegs ist der Hochmut nur eine Steigerung von

Stolz oder Dünkel. Stolz ist man immer auf etwas, auf eine

wirkliche oder eingebildete Leistung, Fähigkeit oder
Eigenschaft. Hochmütig indes ist man niemals wegen etwas.

Der Stolze mag seine Bedeutung für die Welt übertreiben,
der Hochmütige kennt nur sich selbst. Stolz kann verletzen,

Hochmut will vernichten. Der Stolze weiss, was er sich
schuldig ist, der Hochmütige ist niemandem etwas schuldig.
Der Stolze hält auf sich, weil er etwas vorzuweisen hat. Der
Hochmütige indes befiehlt Unterwerfung. Er verachtet die
anderen, degradiert sie zu Dienern seines Grössenwahns.
Ihre eigene Minderwertigkeit sollen sie spüren.

In Gesellschaft ist der Hochmütige demütigend und
destruktiv. Fast hat es den Anschein, als sei er weniger darauf
aus, Achtung für sich zu erwecken als die Selbstachtung der

anderen zu erschüttern. Er hebt das Gesetz wechselseitiger

Der fruchtbarste
Nährboden der Arroganz ist der
Besitz von Macht.

Anerkennung auf. Zuletzt will er gar nicht den höchsten
Platz in der sozialen Hierarchie der Anerkennung erklimmen,

er fügt sich gar keiner Ordnung ein.
Der fruchtbarste Nährboden der Arroganz ist der Besitz

von Macht. Von dem römischen Kaiser Konstantin ist
überliefert, er habe es in der Öffentlichkeit stets vermieden,

jemandem direkt ins Gesicht zu sehen. Starr hielt er

den Kopf nach vorn, ohne ihn jemals hier- oder dorthin
zu wenden, und sei es nur, um die grüssenden Untertanen
eines Blickes zu würdigen. Sein Körper blieb unbeweglich
und folgte nicht einmal den schwingenden Bewegungen der

Kutsche. Ungerührt bewegte er sich durch die Menge. Sein
Hochmut verbot ihm jeden Blickwechsel.

14 Nr. 05, 2008 Schweizer Monatshefte



komm entar Wolfgang Sofsky

Der Besitz von Macht befreit von den Unbilden des

Alltags. Sind alleWiderständebeseitigt, entfällt auch der Zwang,
sich den Forderungen des Tages zu widmen. Nach und nach

zieht der Despot sich aus der Welt zurück, schaut zufrieden
von höherer Warte hinab auf die Ebenen seines Reichs.
Verwaltung und Repression überlässt er seinen Schergen und
Gehilfen. Mit den Tagesgeschäften wird er nicht mehr
behelligt. Aschfahl ist seine Selbstliebe. Er geniesst die Macht,
und er erlaubt alles für ihren Erhalt. Sie stützt seinen Hochmut,

und der Hochmut bestimmt den Willen zur Macht. So

kann er in einer fernen, einsamen Sphäre leben, bis zu dem
Tag, da die Wirklichkeit ihn einholt.

Moderne Gesellschaften haben zahlreiche Positionen
hervorgebracht, die zu Hochmut verleiten. Was die
Verteilung der Macht angeht, neigen sie zur Vielgötterei. Jedes

soziale Feld hat seine eigene Elite. Die profanen Götter der
Gesellschaft – das sind die Subjekte am Zenit des Erfolgs,
die Eliten der Macht, des Geldes, der Kultur. Verwöhnt von
Erfolg und Anerkennung, bedarf es auf den höheren Rängen

einer beträchtlichen Widerstandskraft, um nicht von
Hochmut befallen zu werden. Das Bewusstsein der Eliten
bleibt anfällig für die Gelüste der Arroganz.

Da sind Sieger im politischen oder ökonomischen
Wettstreit, die hochdekorierten Würdenträger mit ihren
grandiosen Verdiensten und Verantwortungen, daneben
die selbstherrlichen Lenker der Geldströme, Kredite und
Schuldzuweisungen, von deren Gunst und Geschäft unzählige

abhängig sind. Da sind ferner die Heroen des Geistes,

die den Unbedarften die Welt erklären, die Fürsten des

Meinens und Glaubens, die vorgeben, über die Tatsachen
zu wachen und den Bedürftigen Hoffnung, Sitte und
Demut zu lehren. Da sind die hohen Richter, die das letzte
Urteil verhängen, die hohen Priester, die Einlass zur letzten
Pforte gewähren. Da sind die Stars der populären Kultur,
die Götzen und Idole, von der Menge jubelnd auf den Händen

getragen. Und da sind die Grazien der Schönheit, die
alle überstrahlen und in den Schatten hässlicher
Durchschnittlichkeit verbannen.

Die weiche Macht lenkt die Wünsche und Phantasien,
die Träume, Gefühle, Gedanken und Hoffnungen. Was
kann mehr zu Hochmut verlocken als der Besitz jener
unaufdringlichen Potenz, die nur ein paar Worte und Gesten

benötigt, um die Köpfe und Herzen zu erobern und die
anderen ihre Unterlegenheit spüren zu lassen? Die Sparsamkeit

der Machtmittel steigert nur die Selbstüberschätzung.
Ein Wink, eine hochgezogene Augenbraue, ein paar
hingeworfene Wörter, und schon verfallen alle in stumme
Andacht. Arroganz beruht weniger auf der Erfahrung grosser

Leistung als auf dem Bewusstsein, mit minimalen Mitteln
andere hinter sich zu lassen.

Eliten konstituieren sich in der Verachtung der Mehrheit.

Standesdünkel oder Klassenbewusstsein kommt nie
ganz ohne Hochmut aus. Das Selbstbild der Auserkorenen
ergibt sich aus der strikten Abgrenzung gegenüber dem

Durchschnitt. Das Leben der Gemeinen scheint bestimmt
von Trägheit und Wankelmut, Triebhaftigkeit und
Verantwortungslosigkeit. Dumm, undiszipliniert, unbelehrbar sei

der Massenmensch, moralisch defekt und geistig bescheiden.

Er lebe allein nach seinem Sinne, ohne Ordnung, Ziel
und Gesetz. Um ein Vielfaches glauben die Auserlesenen
diesen Durchschnitt zu überragen.

Ob sich die Arroganz in Clans oder Clubs, Kasten oder
Klassen, Parteien oder Bünden organisiert, stets schirmt sich
die Elite ab vom Rest der Gesellschaft. Mit lächelnder
Verachtung schaut man auf die anderen herab. Die Bildungselite

ist pikiert über die Vulgarität der populären Kultur, die
Geldelite erachtet alle Geschäfte für wertlos, die ein gewisses

Volumen nicht überschreiten. Die politische Avantgarde
fühlt sich als Elite des Fortschritts, und die intellektuelle
Elite pflegt einen Snobismus, der alles missachtet, was von
vielen geschätzt wird. Die Geschmackselite wird von Ekel
befallen, sobald sie der Ess-, Trink- oder Bekleidungsgebräuche

der Mehrzahl auch nur ansichtig wird.

Eliten konstituieren sich in der
Verachtung der Mehrheit.
Standesdünkel oder
Klassenbewusstsein kommt nie
ganz ohne Hochmut aus.

Historische Triebkraft erlangt der Hochmut, sobald
er die Kollektive erfasst. Die überhebliche Gemeinschaft
strahlt auf den einzelnen ab. Er gehört zu den Besten, den
Auserwählten, den Einzigwerten. Trifft er auf einen Gegner,
gibt ihm der Hochmut seiner Gruppe Rückhalt. Häufig
suchen gerade diejenigen, die sich persönlich zurückgesetzt
fühlen, Anschluss an eine Gruppe, die vor Hochmut strotzt.
Indem man gemeinsam Dritte herabwürdigt, beleidigt,
drangsaliert, erhöht jeder sich selbst.

Ethnischer, nationaler oder religiöser Hochmut sieht das

eigene Terrain umzingelt von Fremden minderen Werts.
Die Barbaren und Wilden, die Heiden und Ungläubigen,
die «Unmenschen» und «Untermenschen» das sind die
anderen, die man verlachen, verfolgen, versklaven, vernichten
darf. Seit je begleitet Hochmut die Geschichte der Sieger

und Eroberer. Zwischen «Wir» und «Ihr» ist der Gegensatz

unüberbrückbar. Die Unterworfenen haben keinen Anteil
an der Kultur, am Glauben, an der Moral der Auserwählten.
Im Extremfall werden sie ganz aus dem Kreis der Menschheit

ausgeschlossen. Gegen die Aussenseiter ist alles erlaubt.
Am Ende stellt Hochmut der Barbarei einen Freibrief aus.

WOLFGANG SOFSKY, geboren 1952, ist freier Autor und Professor
für Soziologie. Er lehrte an den Universitäten Göttingen und Erfurt. In
seiner letzten Kolumne Ausgabe 959) hat er sich mit der Untertänigkeit
befasst.

Nr.05, 2008 Schweizer Monatshefte 15


	Vom Hochmut

